
Werther Gonzales León
EDITOR

Editorial Universitaria

Universidad Central del Ecuador Universidad Central del Ecuador
Facultad de Ciencias Sociales y HumanasFilosófica  Editorial

COLECCIÓN FILOSÓFICA ACTUAL

T
ra

s 
lo

s 
ve

st
ig

io
s 

de
 la

 n
at

ur
al

ez
a





FILOSOFÍA HELENÍSTICA
Tras los vestigios de la naturaleza





La filosofía ocupa un lugar insustituible a la hora de cuestionar los 
prejuicios y certezas impuestas por el sentido común, las creen-
cias culturales y las costumbres. En lugar de ofrecer respuestas 
definitivas, expande horizontes y cultiva la duda crítica. Nos libe-
ra del dogmatismo y mantiene viva nuestra capacidad de asom-
bro, al estar vinculada al mundo, a la vida, provocando sorpresa 
y enriqueciendo nuestras percepciones. Además, revela aspectos 
inadvertidos de lo cotidiano, profundizando nuestra compren-
sión más allá de lo evidente o asumido como incuestionable.

En un contexto generalizado de fragmentación, desinfor-
mación y agotamiento social, el pensamiento filosófico se con-
vierte en un acto de resistencia creativa, permitiendo concebir 
posibilidades más allá de los límites definidos por las estructu-
ras dominantes de la época. 

La filosofía, lejos de ser un artefacto puramente intelectual, 
es una práctica indispensable y transformadora. La COLEC-
CIÓN FILOSÓFICA ACTUAL surge como una apuesta crucial 
para impulsar la reflexión crítica desde Ecuador hacia América 
Latina y otras regiones del mundo. Esta colección busca conso-
lidar un espacio de diálogo interdisciplinario, convirtiendo la 
filosofía en un recurso activo ante las crisis contemporáneas. 
Así, la filosofía asume su tarea esencial: liberarnos de certezas 
que limitan nuestra comprensión, permitiéndonos no solo ha-
bitar el presente con mayor lucidez, sino también imaginar y 
construir futuros posibles de forma reflexiva.

Prof. Santiago M. Zarria               Prof. Martín Aulestia Calero

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador

Prof. Pablo Meriguet Prof.a Natasha Sandoval

COLECCIÓN FILOSÓFICA ACTUAL
CONSEJO EDITORIAL





La COLECCIÓN FILOSÓFICA ACTUAL es un proyecto im-
pulsado por la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la 
Universidad Central del Ecuador (UCE) y Filosófica, Fundación 
de Estudios Filosóficos, Políticos y Culturales, gracias a un con-
venio de cooperación académica firmado en 2022. Este esfuer-
zo reúne a especialistas nacionales e internacionales en Filoso-
fía y Ciencias Sociales, promoviendo el diálogo entre diversas 
corrientes de pensamiento y fortaleciendo la investigación y el 
pensamiento crítico en Ecuador y la región, desde la Universi-
dad Pública.
 

Iniciativas como esta son clave para la difusión del pensa-
miento filosófico, pues ayudan a formar ciudadanos comprome-
tidos y reflexivos respecto a su contexto social. Agradecemos al 
Dr. Patricio Espinosa, Ph.D., Rector de la Universidad Central 
del Ecuador, por su apoyo a este proyecto, que refuerza el com-
promiso, indispensable en la Universidad contemporánea, con el 
desarrollo de la Filosofía y las Ciencias Sociales. También reco-
nocemos a la Dra. Julieta Logroño, Vicerrectora Académica, a la 
Dra. Katherine Zurita, Vicerrectora de Investigación e Innova-
ción, y al Dr. Silvio Toscano, Vicerrector Administrativo y Finan-
ciero, por su respaldo fundamental para consolidar este espacio 
de reflexión. Agradecemos, además, al MSc.Edison Benavides, 
director de la Editorial Universitaria, por su colaboración para 
hacer realidad esta Colección, lo que refleja el compromiso de la 
UCE con la difusión del conocimiento.
 

Finalmente, nos complace presentarles la COLECCIÓN 
FILOSÓFICA ACTUAL como un espacio clave para el desarro-
llo del pensamiento crítico, que contribuye al debate y la re-
flexión sobre los desafíos contemporáneos de nuestra sociedad.

MSc. Jorge Piedra
decano

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador

Dra. Daisy Valdivieso                                           
  subdecana





Werther Gonzales León
(editor)

FILOSOFÍA HELENÍSTICA
Tras los vestigios de la naturaleza 

Étienne Helmer 
Jorge Lorca Leiva 

Víctor Hugo Vásquez Gómez 
Genaro Valencia Constantino 
Óscar Flantrmsky Cárdenas 

Ramón Román Alcalá 
María Fernanda Toribio Gutiérrez 

Marisa Divenosa 
Ignacio Marcio Cid 

Estiven Valencia Marín 
Fernando Martin De Blassi 

Raúl Gutiérrez 
José Manuel Redondo Ornelas

Prólogo de Jan Kerkmann

COLECCIÓN FILOSÓFICA ACTUAL

UNIVERSIDAD CENTRAL DEL ECUADOR

EDITORIAL UNIVERSITARIA

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANAS

UNIVERSIDAD CENTRAL DEL ECUADOR

FILOSÓFICA  EDITORIAL



rector | Dr. Patricio Espinosa, Ph. D.
vicerrectora académica y de posgrado | Dra. Julieta Logroño, Ph. D.
vicerrectora de investigación, doctorados e innovación | Dra. Katherine Zurita, Ph. D.
vicerrector administrativo y financiero | Dr. Silvio Toscano, Ph. D.

FILOSÓFICA, Fundación de Estudios Filosóficos, Políticos y Culturales
CONSEJO ACADEMICO DE FILOSÓFICA
Fernando Barredo, Pontificia Universidad Católica del Ecuador
David Cortez, RWU Hochschule Ravensburg-Weingarten, Alemania
Fernando Wirtz, Universität Tübingen, Alemania | Universidad de Kioto
Werther Gonzales León, Universität Jena, Alemania
Miguel Díaz, Universität Bonn, Alemania
Ximena Zapata, Instituto GIGA | Universität Hamburg, Alemania
Micaela A. Díaz, Lee University, Cleveland, TN. EE.UU.

Publicación apoyada por:
Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la Universidad Central del Ecuador, e
ICALA, Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland e.V.

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se 
cite la fuente. Si se realizan cambios de cualquier tipo, debe guardarse el espíritu de 
libre acceso al contenido.

Editorial Universitaria
Ciudadela Universitaria, av. América, s. n. 
Quito, Ecuador
+ 593 (02) 2524033
Director: MSc. Edison Benavides
Supervisión de diagramación | Ing. Christian Echeverría 
Edición de textos | Lcdo. Marcelo Acuña 
editorial@uce.edu.ec

Filosófica Editorial
Eloy Alfaro
Quito, Ecuador
filosofica@fundacionfilosofica.com
www.fundacionfilosofica.com

COLECCIÓN FILOSÓFICA ACTUAL
Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador
decano | MSc. Jorge Piedra
subdecana | Dra. Daisy Valdivieso

CONSEJO EDITORIAL DEL PROYECTO
Santiago M. Zarria

Goethe-Universität, Frankfurt am Main, 
Alemania | Universidad Central del Ecuador

Martín Aulestia Calero
Universidad Central del Ecuador

Pablo Meriguet
Universidad Central del Ecuador

Natasha Sandoval
Universidad Central del Ecuador

Filosofía helenística. Tras los vestigios de la naturaleza
Werther Gonzales León (editor)
1.a edición | noviembre de 2024
isbn | 978-9942-7308-0-0



Índice
PRÓLOGO....................................................……………………....13 
Jan Kerkmann

INTRODUCCIÓN. LA CUESTIÓN DE LA NATURALEZA 
EN LA FILOSOFÍA HELENÍSTICA........................................……………………........21 
Werther Gonzales León

PRIMERA SECCIÓN
EL PERRO Y LAS DÁDIVAS DE LA NATURALEZA

CAPÍTULO I. VERDAD Y POBREZA DE SÓCRATES A DIÓGENES, EL CÍNICO………..41 
Étienne Helmer

CAPÍTULO II. ALGUNAS CONSIDERACIONES ESTÉTICAS SOBRE CINISMO.................69 
Jorge Lorca Leiva

CAPÍTULO        III.         LIBERTAD       DE       PALABRA         Y       CONTRACULTURA      CÍNICA   …….………………101 
Víctor Hugo Vásquez Gómez

SEGUNDA SECCIÓN
EL DESTINO Y LA CONCORDANCIA CON LA NATURALEZA 

CAPÍTULO IV. VIVIR KATÀ PHÝSIN, LA ARMONÍA ESTOICA 
ENTRE LA VOLUNTAD DIVINA Y EL ÊTHOS HUMANO..............................................133 
Genaro Valencia Constantino

CAPÍTULO V. LA IMPORTANCIA DE LA FÍSICA ESTOICA PARA 
LA COMPRENSIÓN DE LA DIVINIDAD..................................................................165
Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas



TERCERA SECCIÓN
LA ACCIÓN Y LOS FENÓMENOS DE LA NATURALEZA

CAPÍTULO VI. COHERENCIA Y CONSISTENCIA FILOSÓFICA 
DEL ESCEPTICISMO VITAL PRÁCTICO.................................................................187 
Ramón Román-Alcalá

CAPÍTULO VII. PIRRÓN, TIMÓN Y LAS VOCES (¿KAMIKAZES?).....……………………209 
Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

CAPÍTULO VIII. CONOCIMIENTO Y ACCIÓN EN SEXTO EMPÍRICO...........................243 
Marisa Divenosa

CUARTA SECCIÓN
EL JARDÍN Y LA INVESTIGACIÓN SOBRE LA NATURALEZA

CAPÍTULO IX. LA DIVINIZACIÓN MORTAL EPICÚREA COMO ALTERNATIVA FÍSICA, 
MATERIAL Y TERAPÉUTICA A LA RELIGIÓN ASTRAL PLATÓNICO-ARISTOTÉLICA......265
Ignacio Marcio Cid

CAPÍTULO X. LO NATURAL    Y LA DEFENSA DEL PLACER EN PERSPECTIVA EPICÚREA...291   
Estiven Valencia Marín  

QUINTA SECCIÓN
EL ALMA Y LA CONTEMPLACIÓN DE LA NATURALEZA

CAPÍTULO XI. UN INTENTO HISTÓRICO PARA ARTICULAR 
LA PREGUNTA POR LA TRASCENDENCIA DEL PRIMER PRINCIPIO CON RESPECTO 
A LA GÉNESIS DE LA NATURALEZA EN LA FILOSOFÍA DE PLOTINO..........................315 
Fernando Gabriel Martin De Blassi

CAPÍTULO XII. EL ORDEN NATURAL SEGÚN PLOTINO Y SU SIGNIFICADO 
PARA     LAS       RELIGIONES.......................................................................................355
Raúl Gutiérrez

CAPÍTULO XIII. LA CONVERGENCIA DE FÍSICA Y TEOLOGÍA
EN LA FILOSOFÍA DE LA NATURALEZA DE PROCLO...............................................393 
José Manuel Redondo Ornelas

NOTAS       BIOGRÁFICAS........................................................................................415



13

prólogo

El caminante y su sombra, colección de aforismos de Nietzsche que 
en 1880 se añadió a la obra Humano, demasiado humano, contiene un 
pasaje titulado “El fanático de la desconfianza y su aval”. Al comienzo 
de este aforismo, un anciano le pregunta a Pirrón por su aval, si 
realmente busca “osar lo descomunal e instruir a la humanidad 
en conjunto”1. A lo cual Pirrón replica que su intención consiste 
en “confesar públicamente todos los defectos de [su] naturaleza” 
y evidenciar sus “precipitaciones, contradicciones y tonterías de-
lante de todos”2. Mientras Pirrón se considere aún intercesor de 
la verdad, los seres humanos deben oponerse a ella. Luego de que 
el anciano contesta que Pirrón promete demasiado y no podría 
soportar tal carga, el fundador del escepticismo antiguo responde 
que honestamente admitirá incluso su incapacidad para mostrar 
sin reservas todos sus defectos. El anciano concluye de esto que 
Pirrón, en vista de la radicalidad de su duda universal, debería 
presentarse más bien como “maestro de la desconfianza hacia la 
verdad”3. Pirrón se lo concede expresamente. Él quiere intro-
ducir en el mundo una desconfianza sin precedentes, pues “una 

1	 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches II, KSA 2, Nr. 213.
2	 Ibid.
3	 Ibid.



Jan Kerkmann

14

desconfianza hacia todo y todos”4 es el único camino a la verdad. 
Al ojo derecho ya no le está permitido confiar en el izquierdo, y 
debe seguir siendo impredecible si alguna vez se cosecharán los 
“pequeños, duros granos”5 de la verdad que puedan encontrarse 
en el camino. Solo un “fanático”6 es capaz de prometer que algún 
día se alcanzará el telos de la verdad.

Cuando el anciano replica que Pirrón antes destacaba por ser un 
crítico perspicaz de sus propias ‘tonterías’ y de toda unilateralidad 
dogmática y ahora, en su escepticismo incondicional frente a la ver-
dad, pronuncia palabras apodícticas propias de un fanático, el sabio 
pensador vuelve a darle la razón. Este se exige a sí mismo tener que 
desconfiar ahora incluso de sus propias palabras, las cuales enseñaban 
una gran desconfianza hacia las ‘precipitaciones’ y ‘contradicciones’ 
de sí mismo, así como hacia la verdad en general. El anciano respon-
de que Pirrón estaría entonces condenado al silencio, a la abstención 
de todo juicio, por así decirlo. Pirrón conviene en ello. Sin embargo, 
no olvida añadir que ante todo quiere comunicarle a la humanidad 
que ella debe desconfiar aun de este silencio. Pero si Pirrón tiene que 
guardar silencio, esto significa asimismo que ya no puede convencer 
a los seres humanos de que desconfíen de la verdad.

Así pues, el anciano cree haber acorralado a Pirrón al pregun-
tarle si renuncia a su empresa a causa de este hallazgo aparente-
mente ruinoso7. La respuesta de Pirrón parece tan sorprendente 
por cuanto su interlocutor le ha “mostrado la puerta”8 por la que 
debe pasar. Cuando su dialogante empieza a dudar de si ambos to-
davía se están entendiendo entre sí, Pirrón se da la vuelta y ríe. El 
anciano solo puede manifestar: “Ay, amigo, callar y reír… ¿es esa 
ahora toda tu filosofía?”9. Después de lo cual termina el aforismo 
con la bella respuesta de Pirrón: “No sería la peor”10.

4	 Ibid.
5	 Ibid.
6	 Ibid.
7	 Cf. Ibid.
8	 Ibid.
9	 Ibid.
10	 Ibid.



Prólogo

15

La anécdota ficticia de Nietzsche sobre el antiguo escéptico Pi-
rrón, quien alcanza su propósito filosófico de la ataraxia por vía in-
directa en las nobles actividades del ‘callar y reír’, revela algo sobre 
el carácter básico de la filosofía helenística, la cual se presenta en 
este libro en toda su amplitud histórica y con un enfoque siste-
mático en el concepto de naturaleza. El motivo del ‘callar y reír’ 
puede considerarse con buenas razones el objetivo de todas las es-
cuelas helenísticas, si aquel se vincula con ideas como la impertur-
babilidad del alma (ataraxia), la autosuficiencia y la liberación de 
las emociones (apatheia).

La singularidad de la filosofía helenística, que se distingue en 
múltiples corrientes y escuelas como el epicureísmo, el estoicis-
mo, el escepticismo y el cinismo, reside acaso en el hecho de que 
persigue un planteamiento eudemonológico y ético coherente. 
Sin embargo, este está siempre integrado en teoremas metafísi-
cos, epistemológicos y de filosofía natural. En este concierto, los 
filósofos helenísticos se mantienen, por un lado, fieles al paradigma 
de Platón y Aristóteles. Por otro lado, la filosofía del helenismo se 
anticipa a la filosofía existencial moderna en la necesidad repeti-
damente enfatizada de una realización encarnada de pensamientos 
filosóficos.

Pocas veces se ha dado una época tan productiva y compleja, 
filosóficamente hablando, como el período en torno al año 300 
a. C., con Atenas como su centro cultural e intelectual. Lamen-
tablemente, frente al pensar clásico localizado en la Academia y 
el Liceo, y frente a los Padres de la Iglesia, la filosofía helenís-
tica surgida en aquella fascinante época sigue siendo relegada a 
una posición inferior en los debates académicos actuales y con-
cretamente en la reconstrucción histórica de las ideas de la An-
tigüedad. Sin embargo, la filosofía helenística está representada 
por figuras carismáticas excepcionales, las cuales, por una parte, no 
esconden su personalidad detrás de sus obras —a diferencia de 
Platón y Aristóteles—, ya que vida y pensamiento forman para 
ellas una unidad indisoluble. Por otra parte, los filósofos helenísti-
cos —en comparación favorable con los presocráticos— legaron 



Jan Kerkmann

16

un corpus textual o al menos evocaron una doxografía que permi-
te, en gran medida, estudiar aún hoy su pensamiento que apunta 
al corazón mismo de la existencia humana.

Según la visión común de los filósofos helenísticos, las teorías 
sobre el mundo deben hallar su confirmación en el modo de vida 
del individuo y solo así satisfacen su sustancia normativa; no sir-
ven, sin embargo, para satisfacer necesidades hedonistas, dema-
siado humanas. Cada una de las grandes corrientes helenísticas 
—ya sea la escuela de Epicuro, los estoicos, los cínicos o los es-
cépticos— exige a sus adeptos un ejercicio permanente y una re-
nuncia rígida. El imperativo del constante autoexamen se refie-
re no solo a la práctica ascética, sino también a la restricción de 
juicios asertivos y valoraciones apresuradas. En este contexto, es 
indiferente si el mundo se define como la expresión de una natu-
raleza universal divina (estoicismo), como una mezcla de átomos 
(epicúreos) o como un conglomerado relacional de fenómenos 
que no permiten alcanzar enunciados definitivos sobre la esencia 
de lo que es (escépticos). No obstante, la cuestión tratada deta-
lladamente en este libro de cómo se relacionan las concepciones 
(meta)físicas de los pensadores helenísticos con sus presupuestos 
o conclusiones éticas —según la respectiva interpretación— no 
deja de ser apasionante.

En la época moderna, se ha perdido ampliamente el equilibrio 
logrado en la filosofía helenística entre una búsqueda filosófica se-
ria de una interpretación comprehensiva y veraz del mundo y una 
orientación decidida hacia la felicidad personal. El hiato que sur-
ge de aquí entre mundo y yo no guarda relación únicamente con 
el rechazo generalizado de la metafísica en los discursos actuales. 
Por un lado, la descripción objetiva e instrumental del mundo por 
parte de las ciencias naturales modernas, cuyos modelos y entida-
des se distancian cada vez más de la naturaleza visible, ha excluido 
en gran medida al individuo con sus sufrimientos, experiencias y 
preguntas. Por otro lado, nuestra era (pos)moderna pretende con-
ceder al individuo aparentemente la mayor libertad posible en su 
proyecto vital y una elección incondicional de diversas ‘ofertas de 



Prólogo

17

sentido’. La pérdida de verdad que converge con este relativismo 
se acepta en una mezcla de indiferencia y afirmación.

En contraste con todo esto, la idea central de los pensadores 
helenísticos es que la condición necesaria para una verdadera li-
beración de opiniones y dogmas propios, de los caprichos de los 
semejantes, los afectos impulsivos y el influjo de los trágicos gol-
pes del destino, radica ante todo en un firme compromiso con 
una filosofía que interprete el mundo metafísicamente en térmi-
nos éticos, físicos y lógicos, o en un movimiento escéptico per-
sistente — pero igualmente apasionado— contra aquellos grandes 
designios cosmológicos y normativos. Considerando la reconcilia-
ción de mundo y yo en el pensamiento de epicúreos, estoicos y 
escépticos, cuya teoría y praxis están conjuntamente encaminadas 
a obtener la imperturbabilidad del alma, un retorno a la filosofía 
del helenismo permite afirmarse nuevamente en la tradición de la 
philosophia perennis. El libro que aquí se publica representa un exce-
lente ejemplo de cómo el pensamiento de las escuelas helenísticas 
es resistente a las modas filosóficas pasajeras, pues fundamenta el 
posicionamiento mundano del individuo en principios eternamen-
te válidos y en experiencias clave subyacentes a la conditio humana.

Un prejuicio recurrente, que por desgracia ha perdurado en la 
historiografía filosófica actual, alude que la reducción de poder de 
las poleis griegas en general y la decadencia de la democracia ática 
en particular, como consecuencias del triunfo de Alejandro Mag-
no, provocó un resignado ‘repliegue en la esfera privada’, al que se 
consagraron filosóficamente los pensadores helenísticos. Que esta 
lectura es deficiente, y por qué lo es, constituye un tema central de 
las importantes contribuciones de este libro. Con intención heurís-
tica y con la debida brevedad, a continuación, se manifiestan única-
mente dos posibles objeciones a esta concepción generalizada:

En primer lugar, la producción de los grandes pensadores he-
lenísticos, formadores de escuelas, como Epicuro, Zenón de Ci-
tio, Pirrón, Antístenes, Diógenes, debe verse en clara continuidad 
con las intenciones y el ethos de Platón, quien es considerado, nada 
más y nada menos, el primer fundador de una escuela en la histo-



Jan Kerkmann

18

ria de la filosofía occidental. Tal como sus sucesores helenísticos, 
Platón combina la filosofía natural —dominio de los presocráti-
cos jonios— con la herencia eleática de la metafísica y el enfoque 
ético-antropológico puesto en juego por los sofistas y su maestro 
Sócrates. Sin embargo, no cabe duda de que ni siquiera la llamada 
‘doctrina de las ideas’ de Platón puede entenderse como fin meta-
físico en sí mismo, sino que debe subordinarse completamente a 
la cuestión de la ‘vida buena’. Platón inaugura una subordinación 
de todos los teoremas filosóficos a la práctica sapiencial de la vida 
buena que se aplica en medida posiblemente aún mayor a la filoso-
fía helenística.

En segundo lugar, se manifiesta reducida la perspectiva asocia-
da al diagnóstico de la pérdida de significación política, según la 
cual los pensadores helenísticos habrían privado a la filosofía de la 
dimensión pública que aún poseía, por ejemplo, en la época de Pe-
ricles. Hay que subrayar, en cambio, que la imagen del pensador en 
el ágora, enfrascado en animadas discusiones con los ciudadanos, 
no era satisfecha ni siquiera por Platón y probablemente solo pue-
da aplicarse a Sócrates. Sobre esta base, podría defenderse incluso 
la tesis en sentido contrario, a saber, que los pensadores helenísti-
cos reforzaron nuevamente la significación pública de la filosofía o 
incluso fueron quienes la buscaron activamente por primera vez. 
Esto se puede constatar, por ejemplo, en el hecho de que eran per-
cibidos como modelos de conducta en su existencia personal, valía 
la pena seguir su autoridad y abundantes anécdotas crecían en tor-
no a su estilo de vida. Además, pensadores tan provocadores y de 
gran eficacia pública como Diógenes y Pirrón no pueden ser con-
siderados teóricos apartados del mundo, tanto como los grandes 
filósofos estoicos, cuyo representante más célebre reinó de 161 al 
180 como emperador romano y, por tanto, fue el hombre más po-
deroso del mundo en aquel tiempo.

El alcance político, incluso cosmopolítico, del estoicismo es, 
pues, innegable, así como debe reconocerse como un hecho las 
implicaciones (anti)políticas del repliegue de los epicúreos en el 
kepos. En general, habría que considerar, empero, si la acusación 



Prólogo

19

de apoliticidad o ineficacia política, que repetidamente se dirige a 
las escuelas helenísticas con latente arrogancia —siempre y cuando 
se conceda hipotéticamente que es cierta—, no podría más bien 
convertirse en una prueba patente de la preeminencia intelectual y 
la lucidez de los filósofos tratados en este libro, que de esa manera 
aportan también ideas muy provechosas para nuestro tiempo. Los 
pensadores helenísticos pueden servir de correctivo, punto de re-
ferencia y espejo para una época atrapada en una retórica de crisis 
permanente, comprometida con el progreso económico y tecnoló-
gico y absolutizadora de los procesos externos, espaciotemporales 
y empíricos, de ‘crecimiento’ y ‘declive’.

Especialmente en la era del Antropoceno, recurrir a los pensa-
dores helenísticos parece fructífero, ya que trataron de un modo 
tan polifacético y fundamental la pregunta —en sí misma eter-
na— por el ‘puesto del hombre en el cosmos’ que pueden ofrecer 
modelos de interpretación decisivos en la constelación actual de 
problemas. No obstante, dada la atemporalidad de sus temas y su 
apelación a la responsabilidad ética y a la agencia del individuo, la 
filosofía helenística desafía cualquier tipo de clasificación unilate-
ral en una situación histórica concreta. Por ello, este libro, Filosofía 
helenística. Tras los vestigios de la naturaleza, invita a cada individuo a 
entregarse a la tarea de llegar a ser lo más sabio y bueno posible. 
Con ello se trata no solo de redescubrir la filosofía como ‘forma 
de vida’, sino sobre todo de contribuir a la reconciliación entre ser 
humano y naturaleza, algo que los pensadores helenísticos lograron 
ciertamente con virtuosismo.

Jan Kerkmann
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg 

 





21

introducción

la cuestión de la naturaleza en 
la filosofía helenística

Werther Gonzales León

Heredera directa de la tradición griega, la filosofía helenística 
no desatendió el llamamiento de la naturaleza, de la φύσις. Una 
reflexión sobre ella, directa o indirecta, verbalizada o silenciosa, 
puede reconocerse prácticamente en cada escuela de este período 
de la historia de la filosofía. No puede decirse, pues, que la cuestión 
de la naturaleza, la pregunta filosófica por la realidad natural, fue 
eludida y desestimada durante el helenismo; sin embargo, tampoco 
puede afirmarse categóricamente la absoluta centralidad de dicha 
pregunta. La verdadera relevancia de la naturaleza en la amplia 
gama de filosofías helenísticas se muestra de acuerdo con el sentido 
que adquiere este término en cada caso.

Aunque no está exento de objeciones, hay cierto consenso en 
considerar que, debido a la situación histórica, lo realmente cen-
tral en la filosofía helenística es la preocupación por los asuntos 
prácticos, por las consecuencias éticas del pensamiento o bien ex-
perimental, o bien especulativo, aquellas consecuencias que con-



Werther Gonzales León

22

tribuyen a la imperturbabilidad del alma y procuran la felicidad. 
Atrás quedó el saber inútil —si en algún momento verdaderamen-
te existió—, de lo que se trata ahora es de orientar todo esfuerzo 
teórico, físico y metafísico, hacia la consecución de una vida bue-
na. ¿Cómo vivir bien? ¿Cómo ser virtuosos? De los distintos ca-
minos propuestos en la filosofía helenística, uno de ellos ganó una 
resonancia particular que perdura hasta nuestros días: el camino 
estoico. Es bien sabido que, estoicamente, vivir bien significa vivir 
conforme a la naturaleza, en concordancia con ella. ¿Pero en qué 
sentido debe entenderse aquí naturaleza? ¿Qué significa vivir con-
forme a ella? Veamos brevemente dos interpretaciones filosóficas 
de este imperativo ético estoico.

1. Naturaleza: entre racionalidad e indiferencia

A inicios del siglo XIX, Hegel (1955) explica el estoico vivir con-
forme a la naturaleza como un “vivir de un modo racional” (p. 360). 
En la lectura hegeliana, la naturaleza aludida no se identifica con 
un ámbito animal, salvaje, anárquico; naturaleza es siempre natura-
leza racional. Con la fórmula estoica se da una transformación del 
ejercicio cínico de “existir directamente como algo natural” (Hegel, 
1955, p. 341) hacia el elevado plano del pensamiento. El estoico 
no intenta vivir, pues, en concordancia con una “naturalidad in-
mediata”, sino con la “racionalidad de la naturaleza” (Hegel, 1955, 
p. 341; Hegel, 1986, pp. 261-262). Visto así el asunto, la influencia 
heraclítea en la concepción estoica de la naturaleza resulta, para 
Hegel, patente. Heráclito señala, en efecto, que la razón o logos 
causa la generación de todas las cosas y rige como ley divina (DK B 
1 y B 114); siguiendo esta indicación, los estoicos asimilan el logos 
con Dios, el destino, la necesidad en la naturaleza (Hegel, 1955, 
p. 347). El estudio de la naturaleza, por tanto, lleva a conocer la ley 
universal que gobierna todo, en la cual están comprendidas las leyes 
humanas que tienen como fin la consecución de una vida virtuosa 
conforme a la naturaleza. Por ello, Hegel percibe en la filosofía es-
toica cierta circularidad formal, pues opera aquí una determinación 
recíproca entre virtud, naturaleza y razón humana, es decir, entre 



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

23

las tres partes de la filosofía: ética, física y lógica. Llevar un modo 
de vida natural significa alcanzar el bien supremo y tener conciencia 
de nuestra libertad, aunque se trate de una libertad en el pensa-
miento (Hegel, 1955, pp. 360-364). En esto radica precisamente 
la falta de vitalidad de aquella elevación estoica al plano del pensar: 
“la libertad en el pensamiento no tiene por verdad suya más que al 
pensamiento puro, una verdad que no se ha llenado de vida” (Hegel, 
2010, p. 275). Con todo, Hegel considera que esta racionalización 
de la naturaleza —o naturalización de la razón— es una ventaja del 
estoicismo por encima de otras filosofías de la época que se aferra-
ban a la individualidad e inmediatez, como el cinismo y el escepti-
cismo. La naturaleza, por tanto, reviste una forma racional y vivir 
conforme a ella significa vivir racional y virtuosamente.

Nietzsche (1997), también filósofo decimonónico, piensa, por 
su parte, que el ideal estoico de vivir conforme a la naturaleza es 
en realidad “un embuste de palabras” (p. 30). El embuste radica en 
pretender vivir conforme a algo que no cuenta con un ápice de ra-
cionalidad, una naturaleza “que es derrochadora sin medida, indi-
ferente sin medida, que carece de intenciones y miramientos, de 
piedad y justicia, que es feraz y estéril e incierta al mismo tiem-
po” (Nietzsche, 1997, p. 30). Vivir en concordancia con la natura-
leza implicaría, entonces, vivir de modo no precisamente racional, 
sino indiferente, ya que ella es “la indiferencia misma como poder” 
(Niet zsche, 1997, p. 30). Si esto es así, una pregunta aparece de in-
mediato: ¿es esto realmente posible, vivir indiferente cual la natura-
leza? ¿Acaso vivir no comporta en todo momento “evaluar, preferir, 
ser injusto, ser limitado, querer-ser-diferente”? (Nietzsche, 1997, 
p. 30). Vitalmente, no podemos, pues, sumirnos en la indiferencia 
natural. En contraste con Hegel, Nietzsche (2003) piensa que los 
estoicos “interpretaron muy torpemente [a Heráclito] al reducir su 
concepción estética fundamental del juego del mundo a otra mucho 
más banal en la que creían ver representado el finalismo del mundo 
y, además, otorgando una gran ventaja al ser humano” (p. 71). Con 
los ojos puestos no en dios, sino en la razón humana, los estoicos se 
encargan de diseñar el mundo. Intensificando aún más la crítica en 



Werther Gonzales León

24

este respecto, Nietzsche considera que no se trata de una adjudica-
ción de la razón humana a la naturaleza, sino de la razón estoica; por 
tanto, uno debe vivir conforme a la naturaleza y la naturaleza debe 
de ser conforme a la stoa: esta última imposición no es más que una 
extensión del conocido dominio de sí del estoicismo (Nietzsche, 
1997, p. 30). Nietzsche no ve, entonces, ventaja o elevación alguna 
de la ética estoica por encima del modo de vida cínico. Al contrario, 
prefiere maravillarse y pensar en “la primera noche de Diógenes” 
(Nietzsche, 1999, p. 752) como esa noche en la que son afirmadas 
simplicidad de la vida y austeridad natural. La noche en la que la fe-
licidad del cínico, como la del animal carente de razón, comparece 
en su pequeñez, pero ininterrumpida y absolutamente libre.

A propósito del imperativo estoico de vivir conforme a la 
naturaleza, vemos que esta, en las interpretaciones de Hegel y 
Nietzsche, oscila entre racionalidad e indiferencia. A decir verdad, 
la oscilación no necesariamente se da entre cualidades antitéticas. 
Alguien podría sugerir una naturaleza racionalmente indiferente o 
indiferentemente racional. Nuevamente surgiría la pregunta por 
el sentido de cada uno de estos términos. En todo caso, lo que 
nos interesa indicar aquí es que dicha oscilación —con todas las 
peculiaridades que comprende su trayecto— se presenta también 
en otras escuelas helenísticas como el cinismo, el escepticismo, el 
epicureísmo y el neoplatonismo. Al margen de la aproximación 
ética al asunto, puede preguntarse legítimamente en este contexto: 
¿comporta la naturaleza un orden racional o deviene indiferente 
sin rumbo ni orden?

2. El concepto de naturaleza en 
la literatura especializada

Si nos remitimos a la literatura especializada sobre filosofía helenís-
tica, obras del siglo XX y de lo que va del actual, obras panorámicas, 
pero minuciosas en el análisis, constatamos que tampoco en estas 
la cuestión de la naturaleza ha pasado desapercibida. Sin la preten-
sión de abarcar la totalidad de esta literatura y con una selección de 
textos que no busca ser inobjetable, veamos brevemente cómo se 



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

25

aborda aquí el concepto de naturaleza en el caso concreto de cinco 
escuelas helenísticas.

Para los cínicos, la naturaleza parece oponerse a la ley social 
o convención. El contenido de esta es constantemente cuestiona-
do y rechazado a favor de un “retorno a la simplicidad de la vida 
conforme a la naturaleza” (Hadot, 1998, p. 123). Debido a la tem-
prana irrupción del cinismo en Atenas, es plausible que esta con-
vicción primordial haya influido decisivamente en otras filosofías 
helenísticas como el estoicismo y el epicureísmo (Flashar, 2023, 
pp. 60- 61). Inmune a toda conceptualización de la naturaleza, Dió-
genes, el cínico par excellence, sigue vitalmente lo legado por ella. 
Así, hace caso omiso de las normas establecidas en la ciudad, aun-
que sin abandonarla; lleva a cabo acciones calificadas como impú-
dicas por el ojo público; desprecia abiertamente lo estimado por el 
hombre común y el no tan común —sobre todo el dinero—; lle-
va consigo lo estrictamente necesario para vivir y no le incomoda 
expresarse libremente ante cualquier tipo de interlocutor (Hadot, 
1998, pp. 123-124). Este modo de vida modesto tiene referentes 
manifiestos: el perro que puede hacer de cualquier rincón su dor-
mitorio, el ratón que día y noche descubre un nuevo refectorio, el 
niño que no necesita más que su cuerpo para explorar lúdicamente 
su entorno y satisfacer sus necesidades. Carente a menudo de dis-
cursividad filosófica, pero con gran sentido performativo, el cínico 
ejercita constantemente su estado físico, natural, no entregándose 
neciamente a la gimnasia y la vanidad, sino buscando la sencillez y 
la sobriedad en sus acciones. En la animalidad de la naturaleza, in-
cluida su propia naturaleza, encuentra más imperturbabilidad aní-
mica y corporal que en las costumbres cívicas.

En el estoicismo no hay contraposición, sino reconciliación en-
tre naturaleza y ley. Pero no se trata ni de la naturaleza ni de la ley 
del cinismo. La naturaleza, dicho con más precisión, la naturaleza 
universal se equipara con cierto orden divino o razón cósmica (Long 
y Sedley, 1987, p. 351). Ella comprende materialmente la totalidad 
de lo que es: más allá de la naturaleza no hay nada que podamos en-
contrar (Bénatouïl, 2016, p. 115). En ese sentido, “la naturaleza con 



Werther Gonzales León

26

la que uno debe vivir en concordancia es a la vez la constitución 
racional de uno mismo como persona y la racionalidad de la natura-
leza universal o dios” (Long y Sedley, 1987, p. 400). Esto presenta 
dos aspectos éticos interconectados. Por un lado, una vida virtuosa 
no puede basarse en preferencias personales antojadizas, sino en ac-
ciones racionalmente correctas; algo hacia lo cual estamos, por lo 
demás, connatural y primariamente orientados, pues naturalmente 
buscamos lo racional y decidimos conforme a ello, por ejemplo, la 
salud por encima de la enfermedad (Bénatouïl, 2016, p. 127). Así, 
la virtud es la excelencia o perfección de la razón, finalidad de la na-
turaleza humana. Por otro lado, la naturaleza universal está animada 
por leyes racionales de una realidad divina que impera constitutiva-
mente en el orden cósmico. A este orden pertenece y se adscribe el 
sabio, el auténtico cosmopolita, pues funda sus valores morales en 
dichas leyes y sigue de esta manera una vida en concordancia con la 
naturaleza (Long y Sedley, 1987, p. 434). Esto quiere decir, en defi-
nitiva, que la virtud moral basada en dicha concordancia no es más 
que una armonía entre la naturaleza racional humana y la naturaleza 
universal o razón divina.

En lo que respecta al escepticismo, partamos de una afirma-
ción provocativa: “Pirrón fue el primer filósofo helenístico y, antes 
que los epicúreos o los estoicos, expresó el ideal de una serenidad 
absoluta, resultado de la comprensión por el hombre de lo que es 
realmente la naturaleza de las cosas” (Lévy, 1997, p. 14). Com-
prender la naturaleza de las cosas no es, empero, lo mismo que 
tematizarla y describirla. No vamos a encontrar entre los escépti-
cos una definición o concepto concreto de naturaleza. Acerca de la 
naturaleza de las cosas o simplemente de la naturaleza es preciso 
suspender el juicio y mantenerse indiferente. Sin embargo, debe ad-
vertirse que la indiferencia que practica Pirrón en su vida diaria 
es de alguna manera el efecto de la indiferencia de las cosas, de la 
naturaleza de las cosas. La acción indiferente, la afasia voluntaria, 
es en realidad el modo de habitar coherentemente la indiferencia 
de la naturaleza, ser un elemento de ella (Lévy, 1997, p. 18). Esta 
actitud pirrónica va a dejar huella en el escepticismo ulterior, el 



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

27

cual no dejará de insistir en la vacuidad de conceptos lógicos, fí-
sicos o éticos y de atenerse a lo que aparece con vistas a la acción y 
el discurso (Spinelli, 2016, pp. 69-70). Este seguir lo que aparece 
con actitud indiferente, con actitud, digamos, natural no significa 
poner en cuestionamiento las convenciones humanas y generar así 
una dicotomía práctica entre naturaleza y ley. El escéptico no tiene 
problemas en adherirse a un modo de vida común en sociedad. El 
problema surge cuando dogmáticamente se pretende dar recetas 
para la felicidad. Así, las costumbres pueden representar un marco 
útil para tomar decisiones y vivir virtuosamente.

Para la concepción epicúrea de la naturaleza es preciso poner 
en primer plano no la racionalidad, sino la sensibilidad humana. En 
efecto, por los sentidos tenemos primariamente acceso a la natura-
leza, esa “naturaleza material constituida por átomos y vacío” (Gar-
cía Gual e Ímaz, 2007, p. 75), cuyo estudio filosófico ulterior me-
diante la física proporciona placer y una vida feliz. Dicho de otra 
manera, la naturaleza está materialmente constituida por cuerpos 
compuestos de átomos que eternamente se mueven en el vacío; 
percibimos fenoménicamente el cambio de estos cuerpos cuan-
do los átomos —con tamaño, forma y peso propios— adquieren 
azarosamente distintas combinaciones (García Gual e Ímaz, 2007, 
pp. 66- 71). No hay, entonces, un dios inmanente que ordene de 
manera racional las combinaciones atómicas en función de un des-
tino: los dioses —que existen— no intervienen en el devenir de 
nuestro mundo ni en asuntos humanos, somos nosotros quienes 
deberíamos tomarlos como modelos, venerarlos y procurar emu-
lar su eterna tranquilidad, amistad y felicidad. Si consideramos que 
los dioses son también composiciones atómicas, pero de un tipo 
particular, esto permite trazar una interesante continuidad entre 
filosofía natural y ética en Epicuro (Gigon, 1986, pp. 87-90). El 
verdadero conocimiento de la naturaleza no solo nos conduce a re-
conocer el movimiento casual de los átomos en el vacío, también 
nos aleja de representaciones míticas de la divinidad que, al vul-
nerar la autosuficiencia del individuo, generan zozobra y angustia 
en él. Con el estudio de la naturaleza alcanzamos, por tanto, tran-



Werther Gonzales León

28

quilidad anímica y un paradigma divino de amistad basado en el 
placer: comienzo y fin de toda vida feliz.

En la filosofía neoplatónica de Plotino, la naturaleza es logos que 
contempla y produce. Desarrollar esta definición demandaría una 
explicación de cómo la naturaleza corresponde con el nivel infe-
rior del Alma, la cual junto con la Inteligencia y el Uno conforman 
las tres hipóstasis divinas en el sistema metafísico plotiniano. Limi-
témonos a señalar aquí que la naturaleza lleva a cabo las dos funcio-
nes mencionadas en la medida que, por un lado, contempla con es-
pecificidad las formas o ideas de la Inteligencia pero solo en cuanto 
imágenes legadas del Alma superior, y, por otro lado, produce y 
rige eternamente el mundo físico o entes sensibles al proyectar es-
tas imágenes en la materia cósmica (Cooper, 2012, pp. 325-326). 
Las dos funciones son parte, en realidad, de un mismo movimien-
to. La naturaleza produce contemplando y contempla producien-
do. Pero ella es capaz de esto solo porque es un aspecto del Alma, 
la cual proviene de la Inteligencia que, asimismo, proviene del 
Uno. El mundo natural pertenece, entonces, a una realidad psí-
quica que cuando “contempla, hacia arriba, las Ideas de que brota, 
podemos llamarla el Alma del Mundo; cuando más bien se asoma 
hacia abajo, llamémosla la Naturaleza” (Reyes, 1979, p. 345). Na-
turaleza no es, sin embargo, una razón inmanente al mundo, ella 
procede de una substancia contemplativa superior separada de 
todo ente sensible. Por esta razón, para Plotino la verdadera auto-
rrealización humana no radica en vivir conforme a una naturaleza 
universal, sino en el ejercicio contemplativo del sistema eidético 
total del que provenimos y en el que nos sumergimos en nuestro 
anhelo de Inteligencia y Uno (Cooper, 2012, pp. 372-383).

Como podemos apreciar, la cuestión de la naturaleza en la filo-
sofía helenística, en las filosofías helenísticas, es compleja y dispar. 
Racionalidad e indiferencia parecen prima facie dos nociones muy 
amplias, insuficientes para abarcar todos los matices descritos. 
En general, la literatura especializada muestra que dicha cuestión 
está vinculada esencialmente —pero no exclusivamente— con la 
búsqueda ética de una vida buena. Indudablemente, esta orienta-



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

29

ción práctica de la filosofía helenística no debe ser generalizada, 
ya que al interior de las escuelas mencionadas —y en las no men-
cionadas— se puede encontrar casos, tendencias y autores, en los 
que la proyección ética no parece ser particularmente relevante 
(Se llars, 2018, pp. 181-183). Sin embargo, la pregunta por la na-
turaleza en la filosofía helenística, con inclusión o al margen de la 
ética, con protagonismo o subordinación, no deja de ser funda-
mental para comprender el desarrollo de este período en la histo-
ria de la filosofía.

3. Sentido y estructura del presente libro

La presente obra colectiva tiene como ejes las cinco escuelas he-
lenísticas expuestas en el apartado anterior: cinismo, estoicismo, 
escepticismo, epicureísmo y neoplatonismo. Junto con ellas quere-
mos continuar tras los vestigios de la naturaleza.

En primer lugar, el libro ofrece exposiciones y discusiones ac-
tuales sobre el modo como los filósofos helenísticos investigaron la 
naturaleza, es decir, como ellos siguieron su vestigio. En la mayo-
ría de los casos se pone énfasis en el modo como esta investiga-
ción repercute vitalmente en el ámbito de la praxis. En algunos 
capítulos, la cuestión de la naturaleza adquiere el rol central de la 
aproximación, en otros, aparece de manera implícita, pero sin que 
esto implique un desplazamiento a la obviedad. Las contribucio-
nes abordan esta temática desde distintos enfoques: ética, estéti-
ca, epistemología, historia de la filosofía, metafísica, filosofía del 
lenguaje y filosofía de la religión. En la medida de lo posible, se ha 
tratado de que esta heterogeneidad de contenido se refleje tam-
bién en la configuración interna de cada capítulo, otorgando cierta 
libertad en la disposición de los apartados, el orden de la argumen-
tación y el uso de las referencias bibliográficas. Con esta obra co-
lectiva, Colección filosófica actual se propone visibilizar y difundir el 
valioso trabajo de una diversidad de autores y autoras integrantes 
de la comunidad filosófica iberoamericana.

En segundo lugar, el libro procura mostrar indirectamente la 
actualidad de la pregunta filosófica por la naturaleza. Si durante el 



Werther Gonzales León

30

helenismo se escuchó alguna vez su llamamiento, en nuestro tiempo 
y lugar ese llamamiento parece haberse convertido en un clamor. La 
filosofía helenística es una fuente inestimable para toda filosofía de 
la naturaleza y la consecuente reflexión en torno a la relación entre 
nosotros y esta. Más aún, es un recurso teórico sugestivo para cues-
tionar y alterar las dicotomías hoy problemáticas de natura y cultura, 
naturaleza y sociedad, naturaleza y técnica, naturaleza y artificialeza, 
etcétera. La filosofía helenística, última fase de la filosofía griega clá-
sica, ofrece acaso la oportunidad de intentar la actividad filosófica 
nuevamente en la forma de un περὶ φύσεως, de una meditación, libre 
o sistemática, pregonada o practicada, en torno a la naturaleza. Con 
ello no se pretende rechazar el recorrido histórico de la filosofía y 
regresar utópicamente a la Antigüedad clásica, sino reemprender ese 
recorrido atendiendo y tomando en serio los sentidos que adquieren 
los vestigios naturales.

Acerca de la estructura, el presente libro está organizado en 
cinco secciones.

En la primera sección, se interpreta las dádivas de la naturaleza 
acogidas por la secta del perro (DL VI, 71). Los preceptos natura-
les cuentan aquí con mayor preferencia que las convenciones de la 
ley. Étienne Helmer inaugura la sección con un capítulo que in-
terroga por la trascendencia o intrascendencia de la pobreza para 
alcanzar la verdad, en una exploración histórica desde la figura de 
Sócrates hasta Diógenes de Sinope. A diferencia de la pobreza so-
crática, que es consecuencia de la actividad filosófica, el cínico ve 
en la pobreza una condición positiva para el filosofar, esto es, para 
la libertad de palabra y la autosuficiencia. Pero una forma de vida 
autosuficiente según la naturaleza no significa rotundamente un re-
greso a la animalidad hosca, puede significar más bien una trans-
formación de los valores acuñados por la institucionalidad política 
en pos de la libertad y una frugalidad compartida. Esta transfor-
mación sería, pues, la propuesta cínica de seguir lo pautado por la 
naturaleza. En el siguiente capítulo, Jorge Lorca Leiva se concentra 
en el movimiento cínico y explora concretamente los elementos 
estéticos que acompañan su emergencia. Mediante la substancia es-



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

31

tética contenida en las anécdotas en torno a Diógenes se describe 
los distintos matices de su modo de vida y se pone en evidencia su 
firme resistencia frente al idealismo esencialista platónico. La ape-
lación a la naturaleza no tiene que ver con una apología al caos, 
sino con la búsqueda de un orden armónico en los límites de un 
horizonte animal y materialista que sirva como correctivo de la 
praxis. Sin trascender el mundo físico, entonces, y atestiguando en 
carne propia la preeminencia de la sensibilidad, el cínico aspira a 
la reconciliación con lo natural. Si en este capítulo se acentúa la 
confrontación entre cinismo y platonismo, en el siguiente, escri-
to por Víctor Hugo Vásquez Gómez, el análisis de la denominación 
platónica de Sócrates enloquecido para Diógenes establece opciones 
de interpretación apoyándose en la obra de Platón mismo. Primero 
se conecta esta manía o locura diogénica con las nociones claves de 
atopia y parresía, luego se desarrolla dos posibles sentidos de dicha 
manía: uno apolíneo y otro dionisíaco. Sin violentar la ambigüe-
dad en juego, la locura canina fluctúa entre el anhelo de alterar el 
orden establecido y el de ridiculizarlo una y otra vez mediante la 
desenvoltura y la libertad de palabra. La naturaleza aparece ligada 
no solo a la demanda de libertad, sino también a la reivindicación 
del cuerpo, la naturaleza que somos nosotros mismos.

En la segunda sección, se analiza la concordancia con la naturale-
za propugnada por el estoicismo (DL VII, 87). La física, el conoci-
miento del funcionamiento de la naturaleza, ocupa aquí el centro 
de atención, pues sin ella no es concebible el ideal ético. La armo-
nía entre voluntad divina y ἦθος humano en la filosofía estoica es 
clarificada en el capítulo inicial de Genaro Valencia Constantino, 
quien muestra, por un lado, la significación de la física para una 
ética consecuente y, por otro, la identificación entre naturaleza y 
divinidad. En la medida que la física indaga el mundo entero y su 
correspondiente administración divina, ella constituye una inves-
tigación cosmológica y teológica que ofrece coordenadas favorables 
y posibilitadoras del cultivo de una conducta correcta. Una vida 
concordante con la naturaleza es, pues, una vida en sintonía con 
sus propias leyes y el designio divino, una vida en comunión con el 



Werther Gonzales León

32

destino. De ahí que el estudio de la naturaleza le permita al sabio 
encaminarse con sus acciones hacia su propio destino. No pocas 
veces se omite —voluntaria o involuntariamente— esta importan-
cia de la física en el estoicismo, especialmente hoy en el mundo de 
la lectura fácil y las redes sociales. De la imputación de este reduc-
cionismo parte el capítulo de Óscar Giovanny Flantrmsky Cárde-
nas, el cual insiste en la centralidad de la física para la comprensión 
de la propuesta ética estoica. La argumentación se enfoca en la ya 
mencionada identificación entre lo natural y lo divino. El orden de 
la naturaleza es causado por un logos eterno e inmanente a ella, 
del cual participamos y por ello somos capaces de conocimiento 
físico y de recta acción. Entendida la naturaleza de esta manera, 
solo queda reconocer que su nombre no es más que otro nombre 
de dios, pues solo a un dios le compete este modo de ser. De esta 
concepción natural, corpórea, de la divinidad resulta la concordan-
cia práctica con la naturaleza en cuanto acción que no disuena con 
las determinaciones cósmicas divinas.

En la tercera sección, se busca en los fenómenos de la naturaleza 
una posible guía para la acción escéptica (DL IX, 104-105). Los 
capítulos aquí contenidos muestran, sin embargo, que por natura-
leza no debe entenderse algo opuesto a la convención o algo asi-
milable a lo divino. Inicia la sección Ramón Román-Alcalá, quien 
advierte que el escéptico carece ciertamente de criterios teóricos 
para distinguir la verdad de la falsedad, pero no por ello se priva de 
un criterio vital para la acción. El escepticismo radical recomienda 
ser indiferente y seguir las apariencias de las cosas sin ningún tipo 
de convicción; el escepticismo académico evita la apraxia evaluan-
do la mayor o menor probabilidad de que algo sea bueno o malo; 
el escepticismo sexteano apuesta por obrar sin dogmatismo según 
como nos guie nuestra naturaleza y los imperativos fenoménicos 
de la vida. En ningún tipo de escepticismo hay lugar, pues, para la 
inactividad absoluta. Aquella dimensión práctica del escepticismo 
pirrónico continúa siendo explorada en el capítulo de María Fer-
nanda Toribio Gutiérrez, quien reflexiona en torno a la pregunta: 
¿de qué hablaba Pirrón al hablar consigo mismo? Indiferencia y des-



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

33

prendimiento en la acción son interpretados aquí desde la función 
terapéutica de las voces pirrónicas que producen una disposición a 
evadir la aserción. La operación kamikaze del escéptico consiste en 
apelar a la autorrefutación con el fin de disolver toda estrategia ló-
gico-discursiva del dogmático. Las voces kamikazes conforman un 
lenguaje ambivalente que el escéptico emplea con la versatilidad 
natural de un pulpo, no solo porque con aquel puede adecuarse a 
los fenómenos y las costumbres que lo rodean, sino también por-
que le permite hacer frente a la rigidez del decir filosófico, tanto 
moral como intelectual. Manteniéndose en los límites del ámbito 
moral, Marisa Divenosa se ocupa, en seguida, de la relación entre 
conocimiento y acción en Sexto Empírico. El escepticismo sexte-
ano demuestra, contra los argumentos dogmáticos, que no exis-
te un bien natural ni un criterio unánime para su determinación. 
Los parámetros para la acción se toman, por tanto, del modo de 
vida común enmarcado en las leyes y las costumbres. Mientras el 
dogmatismo práctico aspira a un arte de vivir bien, el escepticismo 
coherente señala desinteresadamente y sin definir configuraciones 
posibles del mundo práctico. Una ética sexteana privilegia, por 
tanto, el sentido común por encima de la cavilación filosófica, esto 
es, una actitud natural en un espacio político compartido.

En la cuarta sección, se presenta la investigación sobre la natura-
leza emprendida en el jardín epicúreo (DL X, 37). Siguiendo con 
los aspectos troncales de las dos secciones anteriores, el tratamien-
to de la fisiología se lleva a cabo aquí desde el asemejamiento con 
lo divino mediante la felicidad y la defensa del placer en la esfera 
de las acciones y afecciones. La sección empieza con el capítulo de 
Ignacio Marcio Cid, quien muestra primeramente que el estudio 
de la naturaleza en el epicureísmo lleva a constatar la necesidad 
de movimientos atómicos azarosos en el vacío y declarar única y 
prudentemente la felicidad e inmortalidad de los dioses, quienes 
no interfieren en asuntos humanos, pero cumplen una función éti-
ca al representar modelos de vida buena, placentera y feliz. Vivir 
según la naturaleza significa adoptar en teoría y praxis esta con-
cepción físico-teológica ligada a una ética eudemonista y hedonis-



Werther Gonzales León

34

ta. Las discrepancias epicúreas con la teología astral de Platón y su 
reformulación en Aristóteles desembocan en una comprensión ma-
terialista de lo divino plural, una relación amical con ello y, sobre 
todo, una θέωσις mortal como vía terapéutica para la felicidad. En 
el capítulo consecutivo, Estiven Valencia Marín asocia necesidad de 
la naturaleza y libertad de elección, y explica cómo en la filosofía 
epicúrea de la acción hay una prioridad del placer y las sensaciones. 
Estas, en efecto, permiten distinguir lo beneficioso de lo perjudi-
cial y actuar de acuerdo con ello. Esto trae consigo una concepción 
naturalista de las acciones, pues ellas dependen de condiciones ató-
micas, sensitivas y afectivas. Las variaciones cinéticas de los átomos 
evitan, empero, caer en un determinismo causal o en la completa 
arbitrariedad en el ámbito práctico. Así pues, placer y dolor llevan 
al ser humano a elegir o rechazar libremente. Tanto en la teoría 
contenida en la investigación sobre la naturaleza como en la acción 
virtuosa conforme a la naturaleza se da, por tanto, una primacía de 
la sensación en general.

En la quinta sección, se reflexiona sobre la contemplación de la 
naturaleza en el neoplatonismo (Enéada III 8 [30], 3). Los tres capí-
tulos previenen el modo como debe entenderse el genitivo en esta 
expresión. Fernando Gabriel Martin De Blassi examina la articula-
ción plotiniana entre la génesis de la naturaleza en cuanto potencia 
desasosegada del Alma y la trascendencia absoluta del Uno-Bien. 
Con este fin, parte de la condición inefable del principio primero y 
su relación con las hipóstasis de Inteligencia y Alma. En esta última 
acontece una procesión superior que la mantiene en contacto con 
el mundo inteligible y una inferior que la aferra al mundo sensible. 
La producción de este mundo obecede a un acto de contemplación 
que revela en la naturaleza una correspondencia triádica entre ser, 
producir y contemplar. En cuanto vestigio del Uno, la naturaleza 
se muestra y no se muestra, sostiene la multiplicidad física de los 
seres y con infinita temporalidad permanece unitaria. Seguidamen-
te, Raúl Gutiérrez vuelve a aquel orden natural conformado por el 
Uno y las dos únicas mediaciones necesarias y suficientes para la 
generación de la multiplicidad y su accesibilidad al pensamiento, 



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

35

esto es, Inteligencia y Alma. Del Uno en cuanto principio universal 
procede la Inteligencia, que vanamente intenta pensarlo y genera, 
así, la multiplicidad de formas inteligibles, pero permanece siem-
pre presente para sí en sus actos y contenidos. De esta Inteligen-
cia procede, asimismo, el Alma, cuya vida es el tiempo y que se 
ocupa de múltiples quehaceres al distinguir y separar cada una de 
las formas inteligibles. Un orden formalmente semejante al ploti-
niano, en el que para saber del principio presupuesto se requiere 
solo dos mediaciones, puede reconocerse también en las religiones 
monoteístas (judaísmo, cristianismo, islam), las religiones hindúes 
y el budismo. Retomando la tradición filosófica del neoplatonismo, 
José Manuel Redondo Ornelas presenta, finalmente, la concepción 
de la naturaleza en la obra de Proclo. Marcada por la huella pla-
tónica, acercándose y distanciándose de Aristóteles y Plotino, la 
fisiología procleana desvela la naturaleza como rectora de la totali-
dad cósmica, un ser que tiene a la diosa generadora de vida como 
fuente última y aparece como artesanía demiúrgica. A diferencia del 
alma, la naturaleza es inseparable de los cuerpos, no identificán-
dose con ellos. Además, al no ser autoconstitutiva se revela como 
cuasihipóstasis, un principio racional e irracional que depende del 
Demiurgo, pero que posee automovimiento. En virtud de los dis-
tintos niveles metafísicos de la naturaleza, la fisiología de Proclo 
ofrece asimismo distintos aspectos por explorar: teológico, mate-
mático, empírico y biológico.

Concluyendo aquí estas anotaciones introductorias, solo me 
queda expresar mi más profundo agradecimiento a quienes hi-
cieron posible este libro, a todas y cada una de las personas que 
contribuyen en él con magníficos textos, a los colegas y amigos 
que colaboraron en su culminación. En nombre de Fundación Fi-
losófica, agradezco igualmente a las instituciones que respaldan 
este proyecto, a la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la 
Universidad Central del Ecuador y al Intercambio Cultural Ale-
mán-Latinoamericano.



Werther Gonzales León

36

Bibliografía

Bénatouïl, T. (2016). Lo stoicismo ellenistico fino al I secolo a.C. En E. 
Spinelli (Ed.), Storia della filosofia antica. L’età ellenistica (pp. 113-135). 
Carocci editore.

Cooper, J. M. (2012). Pursuits of Wisdom: Six Ways of Life in Ancient Philosophy 
from Socrates to Plotinus. Princeton University Press.

Diels, H. y Kranz, W. [DK] (1952). Die Fragmente der Vorsokratiker. 
Hildesheim.

Diógenes Laercio [DL] (2007). Vidas y opiniones de los filósofos ilustres. Tra-
ducción, introducción y notas de C. García Gual. Alianza Editorial.

Flashar, H. (2023). Hellenistische Philosophie. Passagen Verlag. 
García Gual, C. e Ímaz, M. J. (2007). La filosofía helenística. Éticas y sistemas. 

Síntesis.
Gigon, O. (1986). Zur Psychologie Epikurs. En H. Flashar y O. Gigon 

(Eds.), Aspects de la philosophie hellénistique (pp. 67-98). Fondation Hardt.
Hadot, P. (1998). ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de Cultura 

Económica.
Hegel, G. W. F. (1955). Lecciones sobre la historia de la filosofía. (Vol. 2). Tra-

ducción de W. Roces, edición preparada por E. Cecilia Frost. Fondo 
de Cultura Económica.

Hegel, G. W. F. (1986). Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. 
(Vol. 19, Werkausgabe, edición de E. Moldenhauer y K. M. Michel). 
Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenología del espíritu. Edición bilingüe de An-
tonio Gómez Ramos. Abada.

Lévy, C. (1997). Les Philosophies hellénistiques. Librairie Général Française 
(Le Livre de poche).

Long, A. A. y Sedley, D. N. (1987). The Hellenistic Philosophers. (Vol. 1). 
Cambridge University Press.

Nietzsche, F. (1997). Más allá del bien y del mal. Preludio de una filosofía del 
futuro. Introducción, traducción y notas de Andrés Sánchez Pascual. 
Alianza Editorial.

Nietzsche, F. (1999). Nachlaß 1869-1874. (Vol. 7, Sämtliche Werke, edi-
ción de G. Colli y M. Montinari). Deutscher Taschenbuch Verlag/
de Gruyter.



La cuestión de la naturaleza en la filosofía helenística

37

Nietzsche, F. (2003). La filosofía en la época trágica de los griegos. Traducción, 
prólogo y notas de Luis Fernando Moreno Claros. Valdemar.

Plotino (1985). Enéadas III-IV. Introducciones, traducciones y notas de Je-
sús Igal. Gredos.

Reyes, A. (1979). La filosofía helenística. (Vol. 20, Obras completas, com-
pilación del propio autor). Fondo de Cultura Económica (Letras 
mexicanas).

Sellars, J. (2018). Hellenistic Philosophy. Oxford University Press.
Spinelli, E. (2016). Epistemologie ellenistiche: il problema del crite-

rio. En E. Spinelli (Ed.), Storia della filosofia antica. L’età ellenistica 
(pp. 169- 196). Carocci editore.





primera sección

EL PERRO Y LAS DÁDIVAS 
DE LA NATURALEZA





41

capítulo i

verdad y pobreza de sócrates 
a diógenes, el cínico

Étienne Helmer

Un examen minucioso de los antiguos filósofos griegos de los pe-
ríodos clásico y helenístico sobre la pobreza revela cuán significa-
tivo es este tema para ellos y la variada gama de sus posiciones al 
respecto. Lejos de hacer un “elogio unánime de la pobreza”, como 
podría hacernos creer el título del libro de William Desmond so-
bre este tema1, estos filósofos adoptan actitudes teóricas y prácticas 
contrastadas, y a veces ambivalentes, frente a la pobreza. Por ejem-
plo, Sócrates en la Apología de Platón (23c; 31b-c) parece haber 
hecho de la pobreza una parte inherente de su pensamiento filosó-
fico2; y los cínicos, bajo la forma radical de la mendicidad, hacen de 
la pobreza extrema un elemento esencial de su ética. Pero otros, 
como Sócrates en la República de Platón, y Aristóteles, la consideran 
un obstáculo a la hora de realizar una ciudad justa y autosuficiente. 

1	 Desmond, 2005.
2	 Sobre la pobreza de Sócrates: Griffin, 1995; Pébarthe, 2014; Larivée, 2016; Edmunds, 

2018.



Étienne Helmer

42

Otros tienen posiciones mixtas, como Epicuro y los estoicos. Epi-
curo y sus discípulos argumentan que la pobreza es más adecuada 
para la filosofía que la riqueza, pero no absolutamente indispen-
sable. En cuanto a los estoicos, no consideran que la riqueza y la 
pobreza sean ni buenas ni malas, sino indiferentes, ya que no con-
tribuyen ni restan valor a la felicidad. Estas posiciones contrastadas 
tienen sus raíces no sólo en los fundamentos teóricos específicos de 
estas escuelas y doctrinas filosóficas, sino también en sus diferentes 
respuestas a esta pregunta básica: ¿qué es la pobreza? Los filósofos 
antiguos de los períodos clásico y helenístico parecen haber adopta-
do dos definiciones principales de ella. El Sócrates de Jenofonte, así 
como Aristóteles y Epicuro, la entienden como la condición relativa 
y estable de no ser rico mientras se tiene lo suficiente para las ne-
cesidades diarias. Los cínicos y Platón, en cuanto a ellos, la definen 
como la indigencia y la condición precaria de aquellos que apenas 
pueden satisfacer sus necesidades básicas. Ambas definiciones de la 
pobreza fueron comúnmente reconocidas y debatidas, como mues-
tra el Pluto de Aristófanes en la polémica conversación entre Pobre-
za y Cremilo acerca de la diferencia entre la pobreza y la existencia 
indigente de los mendigos: según Pobreza, Cremilo la confunde 
erróneamente con la indigencia (Pluto 535-554). 

¿Por qué es tan importante el tema de la pobreza para estos fi-
lósofos? Mi hipótesis es que la pregunta común que los guía es si la 
pobreza —dependiendo de cómo se defina y se perciba— es nece-
saria para alcanzar la verdad, tanto en su dimensión epistemológica 
como práctica, o si la pobreza es un obstáculo para alcanzarla. Para 
explicar por qué este es el tema central que tratan son necesarias 
algunas palabras sobre lo que entendemos por la dimensión meta-
física y la dimensión práctica de la verdad. La dimensión metafísica 
de la verdad consiste en examinar qué es el ser en sí mismo, y qué 
implica elaborar un discurso de acuerdo con lo que es el ser en 
sí mismo3. La dimensión práctica de la verdad o, para usar la ex-

3	 Véase Barry, 1993, pp. 9-28.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

43

presión de Aristóteles, la “verdad práctica” (Et. Nic. 1139a26-30)4, 
consiste en examinar qué es la vida ética recta, en deliberar sobre 
los medios adecuados para alcanzarla y en vivir esta vida justa. Los 
filósofos antiguos asumen que estas dos dimensiones de la verdad 
están estrechamente conectadas. No se puede llegar a la verdad 
práctica sin un cierto conocimiento de la verdad en su dimensión 
metafísica: incluso un conocimiento parcial de lo que es el ser y de 
lo que el Bien y la virtud son verdaderamente, como parte del ser, 
es necesario para vivir una vida acorde con ellos. Tal es el caso, por 
ejemplo, de la ética hedonista de Epicuro, que se basa en la ontolo-
gía atomista de su teoría física5. A la inversa, se requiere una visión 
de la verdad práctica para poder alcanzar el verdadero conocimien-
to de lo que es el ser. Por ejemplo, el arduo esfuerzo teórico de la 
filosofía requiere tener algunas cualidades morales y control sobre 
uno mismo, como muestra Platón a propósito de los guardianes de 
la Calípolis en la República: se benefician de una educación moral 
por medio de la música y la gimnasia (Rep. 2.376c-3.412b) antes 
de estudiar filosofía en la última etapa de su programa educativo 
(Rep. 7.521c-543c).

Este estrecho vínculo entre las dos dimensiones de la verdad 
explica la preocupación de estos filósofos por el papel ambiva-
lente que puede desempeñar la pobreza con respecto a la ver-
dad. En efecto, desde la Odisea, el pobre, y más aún el indigente 
como el mendigo, ha sido considerado tanto un mentiroso como 
alguien que dice la verdad. Para empezar con lo que podríamos 
llamar la “relación negativa” entre pobreza y verdad —es decir, 
el hecho de que la pobreza puede interponerse en el camino de 
la verdad—, se dice que el mendigo miente por necesidad, para 
obtener lo que necesita, como observa Eumeo en su descripción 
de cómo se comportan la mayoría de los mendigos con respecto 
a Penélope:

4	 Sobre la verdad práctica en Aristóteles: Olfert, 2017.
5	 Giovacchini, 2015.



Étienne Helmer

44

Esos hombres errantes y faltos de todo llegan siempre contando em-
busteras historias; no hay forma de que digan verdad y el que en Ítaca 
aborda, a mi dueña suele ir refiriendo patrañas; acógele ella y le brinda 
hospedaje, le va preguntando mil cosas y, sumida en dolor, de sus ojos 
deslízase el llanto como es propio en mujer cuyo esposo cayó en tierra 
extraña. Tú, asimismo, ¡oh anciano!, urdirías bien pronto algún cuento 
si cualquiera te diese a vestir una túnica, un manto. (Odisea 14.124-
132; trad. J. M. Pabón. Gredos, 1982)6

Sin embargo, los pobres también han sido considerados como las per-
sonas más capaces de pensar y decir la verdad, precisamente porque 
nada puede afectarlos, al menos mientras su pobreza sea el resultado 
de una elección intencional de rechazar cualquier forma de riqueza. 
Indicios de esta “relación positiva” entre pobreza y verdad —es decir, 
el hecho de que la pobreza es beneficiosa para alcanzar la verdad— se 
pueden encontrar, en el caso de la pobreza relativa, en la conexión 
entre el hecho de que el Sócrates de Jenofonte (Oec. 2.12-13)7, así 
como los filósofos de la República de Platón (Rep. 3.417a-b), no son 
adinerados administradores domésticos (oikonomoi), y el hecho de 
que se centran en la búsqueda de la verdad. En el caso de la pobreza 
como indigencia, el rechazo absoluto de los cínicos a los valores con-
vencionales y sociales de la riqueza y de la comprensión común de la 
“libertad” como poder institucional y material sobre los demás, los 
libera de cualquier inhibición con respecto a la verdad, como lo de-
muestra claramente su uso de la parrhêsia o “libertad de expresión”8. 
La activa indiferencia de Diógenes hacia la riqueza y el poder político 
institucional le hace capaz de ordenar a Alejandro que “no le haga 
sombra” cuando éste le está tapando el sol, y de responder al general 
Pérdicas, quien lo amenaza con matarlo a menos que venga a él: “No 
es nada extraordinario; pues también un escorpión o una tarántula 
habrían hecho lo mismo.” (D.L. 6.38 y 6.44 respectivamente; trad. 
C. García Gual. Alianza, 2007)9.

6	 Indicamos la traducción utilizada solo en la primera aparición de cada texto.
7	 Véase Dorion, 2008, pp. 269-273.
8	 Sobre la parrhêsia véase la nota 44. 
9	 D.L. = Diógenes Laercio, Vidas y opiniones de los filósofos ilustres.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

45

Es el propósito de este capítulo dar una visión general de 
esta “relación positiva” entre pobreza y verdad, como un aspecto 
importante del pensamiento filosófico de la antigua Grecia. La 
primera sección examina lo que era la pobreza para los filósofos 
de los períodos clásico y helenístico y cómo remodelaron esta 
noción relativa de diversas maneras, pero siempre rompiendo el 
marco de su significado socialmente aceptado. La segunda sec-
ción se centra en cómo el Sócrates de Platón consideraba su po-
breza relativa como resultado de su dedicación a la filosofía10. 
La última sección explora cómo y por qué los cínicos han consi-
derado la indigencia como la condición más adecuada para decir 
la verdad.

1. ¿Qué significa “pobreza” para los filósofos griegos?

La pobreza es relativa tanto a la riqueza como (igual que la rique-
za misma) a las condiciones materiales y económicas de una socie-
dad dada. Pero los antiguos filósofos griegos han propuesto formas 
de entender la pobreza de una manera menos relativa, como un 
elemento clave en sus variadas estrategias éticas y políticas, como 
muestran los cuatro puntos siguientes.

En primer lugar, algunos de ellos —Platón, Aristóteles y Epi-
curo— han definido la pobreza y la riqueza a través de una eva-
luación de “nuestras” necesidades en general, y la determinación 
de un estándar cualitativo y cuantitativo de nuestras necesidades 
más esenciales, un estándar llamado “riqueza de acuerdo con la 
naturaleza” en la Política de Aristóteles (ὁ πλοῦτος ὁ κατὰ φύσιν, 
1257b19-20), las Sentencias vaticanas de Epicuro (8) y sus Máxi-
mas capitales (Ὁ τῆς φύσεως πλοῦτος, 15). La expresión “nuestras 
necesidades” puede referirse a la condición apetitiva natural de 

10	 Dentro de los límites de este capítulo, no puedo discutir el “problema socrático” que 
surge “del hecho de que Sócrates no escribió nada, pero aparece de diversas maneras 
(algunos dirían irreconciliablemente) como un personaje en las obras de una variedad 
de sus contemporáneos” (Nails, 1995, p. 8). Considero que el Sócrates de Aristófanes, 
Jenofonte y Platón son personajes literarios que pueden adoptar diferentes posiciones 
teóricas en diferentes textos. Véase también Dorion, 2010 y Nails, 2018.



Étienne Helmer

46

cualquier ser humano, independientemente de su tiempo y lugar. 
Esto parece ser lo que Epicuro quiere decir en la Carta a Mene-
ceo (127): “de los deseos, unos son necesarios, los otros vanos, y 
entre los naturales hay algunos que son necesarios, y otros tan 
sólo naturales. De los necesarios, unos son indispensables para 
conseguir la felicidad; otros, para el bienestar del cuerpo; otros, 
para la propia vida” (trad. M. Jufresat. Altaya, 1991). Lo mismo 
ocurre en la República de Platón con el contraste entre los ape-
titos necesarios y los apetitos innecesarios (Rep. 8.558d). Otra 
posible interpretación de “nuestras necesidades” consiste en dar 
a esta expresión un significado individual o socialmente relativo, 
tanto en calidad como en cantidad, que va desde el tirano glotón 
hasta el asceta Sócrates. Esto es lo que parece decir Platón cuan-
do Sócrates recuerda a Glaucón y Adimanto que “nuestras nece-
sidades” (ἡ ἡμετέρα χρεία, Rep. 2.369c) construyen la ciudad en 
palabras, y Glaucón añade que éstos tienen que ser satisfechos 
con “lo que es acostumbrado” para cualquier ateniense (ἅπερ 
νομίζεται, Rep. 2.372d).

En segundo lugar, la pobreza puede definirse, como hemos vis-
to antes, de dos maneras opuestas: o bien como tener lo mínimo 
que cualquier hombre necesita, como es el caso del Sócrates de 
Jenofonte (Mem. 2.1.1.), o como la incapacidad de satisfacer nues-
tros apetitos más esenciales o necesarios con lo que uno posee. 
Un aspecto común de estas dos posibles definiciones es que la de-
terminación de este mínimo o límite varía según cada filósofo: la 
extrema austeridad de los cínicos, cuyas pertenencias se limitan a 
su bastón, su pequeño bulto y su manto, que necesitan poco (τὸ 
ὀλίγων χρῄζειν, D.L. 6.105) y mendigan lo que necesitan con vis-
tas a la vida sencilla y frugal que promueven (τὸν εὐτελῆ βίον, D.L. 
6.21; λιτῶς βιοῦν, D.L. 6.105), parece probablemente más cerca-
no a lo que comúnmente se llamaría pobreza que la actitud de los 
epicúreos. Porque, a pesar de su énfasis en los deseos naturales y 
necesarios, Epicuro y sus discípulos dejan espacio para otros tipos 
de deseos, siempre que el placer —es decir, en términos epicú-
reos, el bien— y la satisfacción que estos deseos les proporcionan 



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

47

no causen aponia y ataraxia, es decir, sufrimientos físicos y men-
tales que conduzcan a la infelicidad. Aunque se dice que Epicuro 
adoptó una dieta muy frugal11, ser epicúreo no implica ser siem-
pre frugal y pobre en el sentido de tener muy poco. En efecto, 
según la Carta a Meneceo (130), “La autarquía la tenemos por un 
gran bien, no porque debamos siempre conformarnos con poco, 
sino para que, si no tenemos mucho, con este poco nos baste, pues 
estamos convencidos de que de la abundancia gozan con mayor 
dulzura aquellos que mínimamente la necesitan, y que todo lo que 
la naturaleza reclama es fácil de obtener, y difícil lo que es vano” 
(trad. M. Jufresat levemente modificada). Esta afirmación puede 
ser interpretada como una invitación a practicar un entrenamiento 
hacia la autosuficiencia más que como una voluntad de vivir una 
vida de pobreza12.

En tercer lugar, la pobreza entendida como tener sólo lo ne-
cesario para las necesidades cotidianas ha dado lugar a una pa-
radoja conceptual y terminológica bien conocida y ampliamente 
compartida. En lugar de poner el énfasis en el aspecto material 
de este mínimo requerido, la mayoría de los filósofos clásicos y 
helenísticos han puesto el acento en la disposición subjetiva del 
individuo a restringir sus propios deseos y necesidades, lo que 
debería llevarlo a estar satisfecho con las pocas cosas que tiene. 
De ahí surge el cambio paradójico, según el cual se dice que el 
pobre es rico porque tiene lo que necesita, mientras que se dice 
que el materialmente rico es pobre porque generalmente quiere 
más de lo que ya tiene. Cuanto más pobre es uno (en términos de 
necesidades limitadas), más rico es. Por el contrario, cuanto más 
rico es uno (materialmente hablando), más pobre es. Por ejem-
plo, “en un pasaje del Simposio de Jenofonte (4.34-44), Antístenes 
defiende la afirmación de que, aunque no tiene un centavo, se 
enorgullece de su riqueza. Observa a personas que son conven-

11	 “Él mismo afirma en sus cartas que se contentaba sólo con agua y un pan sencillo. Así 
dice: ‘Envíame una tarrina de queso, para que pueda, cuando me apetezca, darme un 
festín’.”, D.L. 10.11.

12	 Avotins, 1977. Las cursivas son mías en la cita de Epicuro.



Étienne Helmer

48

cionalmente ricas, pero patológicamente insatisfechas con sus 
posesiones. En cuanto a sí mismo, tiene lo suficiente para satisfa-
cer todas sus necesidades corporales básicas”13. Según el Sócrates 
de Platón, el tirano es más pobre que rico (Rep. 9.577e-578a), 
porque agota sus grandes recursos en aras de sus apetitos ilimi-
tados. Por esta misma razón, como afirma el Sócrates de Platón, 
sólo en la ciudad justa de la República “manden los verdaderamen-
te ricos (οἱ τῷ ὄντι πλούσιοι) [es decir, los filósofos], que no lo 
son en oro, sino en lo que hay que poseer en abundancia para 
ser feliz (οὐ χρυσίου ἀλλ̓ οὗ δεῖ τὸν εὐδαίμονα πλουτεῖν): una vida 
buena y juiciosa. Pero donde son mendigos y hambrientos de bie-
nes personales (εἰ δὲ πτωχοὶ καὶ πεινῶντες ἀγαθῶν ἰδίων) […]” 
se puede decir que son pobres (Rep. 7.521a; trad. J. M. Pabón 
y M. Fernández-Galiano. Alianza, 1988). En el Económico, Je-
nofonte hace decir a Sócrates que, aunque tiene menos riqueza 
material y dinero que su interlocutor Critóbulo, es mucho más 
rico que él, precisamente porque tiene control sobre sus apetitos 
(Oec. 2.1-2). Lo mismo vale para Epicuro: “La pobreza que se 
adecúa al fin de la naturaleza es una gran riqueza; la riqueza sin 
límites es una gran pobreza” (ἡ πενία μετρουμένη τῷ τῆς φύσεως 
τέλει μέγας ἐστὶ πλοῦτος· πλοῦτος δὲ μὴ ὁριζόμενος μεγάλη ἐστὶ 
πενία, Sentencias Vaticanas 25; trad. M. Jufresat. Altaya, 1991). 
Y Diógenes, el cínico, declara a Alejandro Magno que “la pobreza 
no consiste en no tener dinero, ni la mendicidad es algo malo, 
sino que la pobreza consiste en desearlo todo [...] (Carta 33 a Fa-
nómaco; mi traducción)”14. Este giro conceptual y terminológico 
ha sido decisivo para disociar la pobreza de las ideas de privación 
y obstáculo ante cualquier actividad en general, y ante la filosofía 
en particular, y para convertirla en una condición deseable. Este 
cambio representa también un genuino retroceso de la valoriza-
ción social general, aunque matizada, de la riqueza, y de los ries-
gos de hubris que puede implicar, como explica Aristóteles en la 
Retórica, en la estela de una antigua tradición griega: “Quienes 

13	 Long, 1999, p. 625. Mi traducción.
14	 Malherbe, 1977, p. 141. Mi traducción.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

49

tienen [riqueza] son, en efecto, soberbios y orgullosos (ὑβρισταὶ 
γὰρ καὶ ὑπερήφανοι), por cuanto están hasta cierto punto afec-
tados por la posesión de la riqueza; pues se hallan en la misma 
actitud de si poseyesen todos los bienes enteramente, ya que la 
riqueza es como la medida del valor de las demás cosas, por lo 
que les parece que todo sin excepción puede comprarse con di-
nero.” (Ret. 2.16.1; trad. Q. Racionero. Gredos, 1994)15.

En cuarto lugar, a pesar de esta conversión filosófica de la po-
breza material en riqueza ética en contra de la connotación nega-
tiva común de la pobreza,16 esta última no aparece siempre como 
una condición deseable. Algunos de los filósofos que han asumido 
esta misma inversión, como Platón y Epicuro, proponen, sin em-
bargo, adoptar una especie de término medio entre la riqueza y 
la pobreza. En la Apología de Platón, Sócrates parece dar priori-
dad a la pobreza, en el sentido de tener lo mínimo diario, como 
consecuencia de su total compromiso con la virtud y la filosofía, 
como veremos más adelante. Pero en la República, considera que 
la pobreza es tan perjudicial como la riqueza para la unidad y la 
justicia en la polis: los guardianes de la ciudad ideal de Platón de-
ben evitar tanto la pobreza como la riqueza “ya que una produce 
el libertinaje, la pereza y el afán de novedades, mientras la otra 
genera el servilismo y la vileza, además del afán de cambios” (Rep. 
4.422a; trad. C. Eggers Lan. Gredos, 1988). Por supuesto, la po-
breza de Sócrates en la Apología significa probablemente tener lo 
mínimo, mientras que, en la República, pobreza significa indigencia 
o no tener el mínimo requerido. Pero hay que observar que, aun-
que la condición material intermedia de los guardianes de la Calí-
polis, entre pobreza y riqueza, significa tener lo mínimo, nunca se 
dice que estos guardianes son “pobres” en la forma en que Sócrates 
dice que es pobre en la Apología. Lo mismo ocurre en las Leyes de 

15	 Véase Dover, 1974, pp. 109-111. “Wealth and hubris were inseparable” en los primeros 
textos griegos (cf. Solón fr. 6.4-9), según Raaflaub, Edmunds y Morris (2004, p. 54). La 
cita de Aristóteles de la Retórica se hace eco de esta asociación.

16	 Para un concepto literario similar de la pobreza, positivamente renovado, véase 
Aristófanes, Pluto 473 sqq.



Étienne Helmer

50

Platón. En la justa ciudad de Magnesia, “no debe haber ni extrema 
pobreza entre algunos de sus ciudadanos, ni, por otra parte, rique-
za” (μήτε πενίαν τὴν χαλεπὴν ἐνεῖναι παρά τισιν τῶν πολιτῶν μήτε 
αὖ πλοῦτον, Leyes 5.744d; cf. 743c; trad. F. Lisi levemente modifi-
cada. Gredos, 1999). Estos ciudadanos deben estar en una posición 
intermedia entre un mínimo (definido por el valor económico del 
lote que el ciudadano tiene a su cargo) y un máximo (equivalente a 
cuatro o cinco veces el valor de su lote)17. Una vez más, la pobreza 
en esta cita de las Leyes se refiere a no tener el mínimo, pero nunca 
se dice que los ciudadanos de Magnesia sean pobres en el sentido 
socrático de la Apología. Esto probablemente tenga que ver con la 
diferencia entre, por un lado, la declaración ética individual de Só-
crates, y, por otro, la organización política de toda una ciudad, a 
propósito de la cual afirmar que sus habitantes serán pobres podría 
desacreditar la capacidad del filósofo para ser un buen político. 
La filosofía epicúrea presenta una tensión similar: la brecha antes 
mencionada entre, por un lado, la frugalidad personal de Epicuro 
y su contribución a la inversión terminológica y conceptual de la 
pobreza material en riqueza ética y, por otro lado, su propia acep-
tación teórica de la legitimidad ética de una gama amplia de deseos 
más allá de los necesarios y naturales, es otro ejemplo de la dificul-
tad que tienen algunos filósofos para adoptar una posición absoluta 
y fija frente a la pobreza.

Esta visión general de cómo los antiguos filósofos griegos, clá-
sicos y helenísticos, han entendido la pobreza nos permite enten-
der en qué sentido algunos de ellos la consideraban un elemento 
importante y positivo para alcanzar la verdad. Han establecido al 
menos dos tipos de relación entre pobreza y verdad: la pobre-
za puede ser entendida como el resultado de la filosofía definida 
como la búsqueda de un tipo específico de verdad, o como una 
condición previa para esta búsqueda.

17	 Leyes 5.744d-e. Sobre el cálculo del máximo de riqueza en Magnesia, véase Saunders, 
1961.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

51

2. La pobreza como resultado de la filosofía: 
Sócrates en la Apología de Platón

Los griegos entendían la filosofía como una actividad de alta 
exigencia, ya que la identificaban con una forma de vida y no como 
una mera actividad teórica18. En otras palabras, esta ocupación 
impactaba los aspectos más prácticos y materiales de la vida de un 
filósofo. No es de extrañar, pues, que Sócrates se refiera a este rasgo 
específico, cuando describe su actividad a sus jueces en la Apología 
de Platón:

[el dios] se sirve de mi nombre poniéndome como ejemplo, como si 
dijera: ‘Es el más sabio, el que de entre vosotros, hombres, conoce, 
como Sócrates, que en verdad es digno de nada respecto a la sabiduría.’ 
(ὅστις ὥσπερ Σωκράτης ἔγνωκεν ὅτι οὐδενὸς ἄξιός ἐστι τῇ ἀληθείᾳ πρὸς 
σοφίαν). Así pues, incluso ahora, voy de un lado a otro investigando 
y averiguando en el sentido del dios, si creo que alguno de los ciuda-
danos o de los forasteros es sabio. Y cuando me parece que no lo es, 
prestando mi auxilio al dios, le demuestro que no es sabio. Por esta 
ocupación (ὑπὸ ταύτης τῆς ἀσχολίας) no he tenido tiempo (οὔτε ... μοι 
σχολὴ γέγονεν) de realizar ningún asunto de la ciudad digno de citar 
ni tampoco mío particular, sino que me encuentro en gran pobreza (ἐν 
πενίᾳ μυρίᾳ εἰμὶ) a causa del servicio del dios. (Apología 23a-c; trad. J. 
Calonge Ruiz. Gredos, 1981) 

De acuerdo con este pasaje, la pobreza de Sócrates no es un valor, es 
decir, una norma simbólica que guiaría sus acciones y en aras de la 
cual habría elegido la filosofía como la mejor actividad de acuerdo 
con esa norma. En cambio, la pobreza de Sócrates es el resultado o la 
consecuencia de su compromiso con su propia y específica actividad. 
Que la pobreza no es un valor para él se confirma en su afirmación 
más adelante en el diálogo cuando dice: “Tampoco dialogo cuando 
recibo dinero y dejo de dialogar si no lo recibo, antes bien me ofrez-
co para que me pregunten, tanto al rico como al pobre (ὁμοίως καὶ 
πλουσίῳ καὶ πένητι παρέχω ἐμαυτὸν ἐρωτᾶν); y el que quiera, que 

18	 Véase Hadot, 1995 y Cooper, 2012.



Étienne Helmer

52

responda y oiga lo que digo” (Apología 33b). Si su interlocutor es 
rico o pobre no es una consideración que Sócrates tenga en mente 
cuando comienza su investigación filosófica y ética con este inter-
locutor. Al contrario, la “gran pobreza” de Sócrates es el resultado 
de su propia sabiduría. En efecto, se puede decir que Sócrates es 
el más sabio entre los hombres porque nunca ha estado satisfecho 
con su propia sabiduría. La sabiduría genuina, en otros términos, 
implica ser sabio hacia la propia supuesta sabiduría, es decir, ser 
consciente de que nunca se logra como debería o como uno piensa 
que es. Como consecuencia, Sócrates no puede dejar de recurrir a 
la sabiduría de cualquier otro, con la esperanza de mejorar la suya 
propia, así como la sabiduría y la virtud de sus conciudadanos. Aca-
tar el oráculo del dios, es decir, en este caso, las respuestas que Apo-
lo dio en Delfos, a través de la sacerdotisa, a la pregunta del ami-
go de Sócrates, Querefonte: ¿hay alguien más sabio que Sócrates? 
(Apol. 21a)19, implica que Sócrates no tiene entonces “ocio” (σχολὴ) 
para nada más. No tiene tiempo en particular para ocuparse de sus 
“propios asuntos” (τῶν οἰκείων, 23b; cf. τῶν οἰκείων ἀμελουμένων, 
31b), expresión que puede traducirse también por “sus asuntos do-
mésticos”, en contraste con los “asuntos de la ciudad”. Como mues-
tran claramente las recomendaciones de Iscómaco a su esposa en el 
Económico de Jenofonte, el arte económico, es decir, la administra-
ción de la propia casa, requiere mucho tiempo, si hemos de creer 
en las innumerables tareas que ambos deben realizar en su casa para 
hacerla florecer (οἴκους ... αὔξειν, Oec. 6.4; 7.16-43).

Sócrates es pobre, pues, porque no tiene tiempo libre para la 
administración de la casa. Uno puede preguntarse si solo tiene 
lo mínimo para él y su familia, mientras no puede hacer florecer 
sus propiedades, o si incluso es incapaz de proveerse a sí mismo 
y a su familia con lo mínimo. El hecho de que nunca se diga 
que a Sócrates le falte nada, ni en la Apología de Platón ni en el 
Económico de Jenofonte ni en ninguna otra fuente, da mayor crédito 

19	 Sobre esta mención del oráculo en la Apología de Sócrates de Platón, véase Montuori, 
1990. Sobre la importancia de los oráculos y la adivinación para el Sócrates de Jenofonte: 
véase Bruit Zaidman, 2013.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

53

a la primera opción: Sócrates podía confiar en que sus amigos le 
proporcionarían al menos lo necesario para él y su familia. Por 
ejemplo, en la Apología de Sócrates de Platón, leemos que Platón, 
Critón, Critóbulo y Apolodoro estaban dispuestos a pagar la 
fianza para liberarlo de la cárcel (Apol. 38b-d). Y en el Económico 
de Jenofonte, Sócrates dice a Critóbulo: “si necesitara algo, estoy 
seguro de que incluso tú reconoces que hay personas que estarían 
dispuestas a ayudarme, de tal suerte que dándome muy poco 
colmarían mi vida de abundancia” (Oec. 2.8; trad. J. Zaragoza. 
Gredos, 1993), siendo estas personas probablemente amigos 
suyos, como lo deja claro el contraste inmediato con Critóbulo: 
“En cambio, tus amigos, que se bastan con sus recursos más que tú 
con los tuyos, se fijan en ti como si le fueran a sacar ayuda.” (Oec. 
2.8)20. Pero en la cita anterior de la Apología, Sócrates no sólo dice 
que es pobre, sino que también dice que su pobreza es “grande” o 
“ilimitada” (μυρίᾳ). Esto puede significar que su total devoción a 
la sabiduría conlleva el riesgo permanente de no poder ni siquiera 
proveerse a sí mismo y a su familia con lo mínimo, es decir, el 
riesgo de pasar de la pobreza entendida como tener justo lo 
necesario a la pobreza como indigencia21. La pobreza de Sócrates 
también es “ilimitada”, es decir, sin fin, porque, siendo el más sabio 
entre los hombres, no hay ninguna perspectiva de que pueda poner 
fin a su actividad.

Más adelante en la Apología, Sócrates da a su pobreza otra 
función y estatus. No es sólo el resultado de su actividad filosó-
fica y de la incapacidad consiguiente para ocuparse de sus asun-
tos domésticos, sino también la mejor prueba del hecho de que 
está diciendo la verdad cuando dice que su principal preocupa-
ción ha sido la virtud de sus conciudadanos más que sus propios 
asuntos (Apol. 31b-c): “Ciertamente yo presento, me parece, un 
testigo suficiente de que digo la verdad: mi pobreza (τὴν πενίαν)” 

20	 Ver Dorion, 2008. Sobre la dimensión filosófica de la amistad para el Sócrates de Platón, 
véase Nichols, 2009.

21	 La preocupación de Jantipa por cómo Sócrates puede ganarse la vida para su familia es 
recurrente en la película de Rossellini, Sócrates (1971).



Étienne Helmer

54

(31c). Esta afirmación probablemente cumple una función críti-
ca y polémica contra las costosas enseñanzas de los sofistas, que 
eran ricos en general22, y con los que Sócrates no quiere ser con-
fundido: “y si habéis oído a alguien decir que yo intento educar a 
los hombres y que cobro dinero, tampoco esto es verdad” (Apol. 
19d-e). Una vez más, la razón del énfasis de Sócrates en no ser 
asimilado a un sofista proviene más bien de la importancia que 
le da al hecho de ser coherente con el oráculo (Apol. 23a-c), es 
decir, actuar de la manera en que debe actuar el más sabio de los 
hombres, que de un prejuicio contra la riqueza como tal y su co-
rrelativa apología o elogio de la pobreza. Incluso la atrevida peti-
ción de Sócrates de recibir, como castigo, “de ser alimentado en 
el Pritaneo” (Apol. 36d; cf. 37a) no se basa en la promoción de la 
pobreza por la pobreza misma, como si su objetivo fuera conver-
tirse en un “hombre pobre” (ἀνδρὶ πένητι, 36d)23. Esta petición 
se basa también, y sobre todo, en los incesantes esfuerzos de Só-
crates por ser coherente con el oráculo. En otras palabras, según 
la Apología, nada impide que una persona rica sea sabia, siempre 
y cuando la administración de su riqueza no la prive del tiempo 
libre requerido para ser sabia. Sócrates no excluye absolutamente 
la posibilidad de que uno pueda ser al mismo tiempo rico y sabio. 
En la misma línea, el extranjero ateniense en las Leyes no dice que 
los ricos no puedan ser sabios o virtuosos, sino sólo que los “muy 
ricos” (οἱ παμπλούσιοι, Leyes 5.743c; las itálicas son mías) no pue-
den ser virtuosos. Y, a la inversa, Sócrates también es crítico hacia 
la pobreza en el sentido de no tener lo necesario. No dice que uno 
tiene que ser pobre para ser sabio, sino que el verdadero cuidado 
de la sabiduría probablemente resulta en pobreza. 

22	 Sobre los sofistas y la riqueza, véase Hénaff, 2010, pp. 27-58.
23	 “En mi vida no he tenido sosiego, y he abandonado las cosas de las que la mayoría se 

preocupa: los negocios, la hacienda familiar, los mandos militares, los discursos en la 
asamblea, cualquier magistratura, las alianzas y luchas de partidos que se producen en 
la ciudad, por considerar que en realidad soy demasiado honrado como para conservar 
la vida si me encaminaba a estas cosas. No iba donde no fuera de utilidad para vosotros 
o para mí, sino que me dirigía a hacer el mayor bien a cada uno en particular, según yo 
digo.”, Apología 36b-c.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

55

3. La pobreza como condición 
de la filosofía: los cínicos

Según Eliano en sus Historias curiosas, “Diógenes [el cínico] 
decía que incluso el mismo Sócrates había caído en la molicie 
(τρυφῆσαι). Pues tomaba un cuidado excesivo de su casita, de 
su camastro y de las sandalias que, efectivamente, en ocasiones 
Sócrates usaba.” (4.11; trad. J. M. Cortés Copete. Gredos, 
2006)24. Estas pocas palabras son totalmente antitéticas a las 
descripciones que Jenofonte y Platón hacen de Sócrates como 
un filósofo que advierte contra las consecuencias de la forma de 
vida lujosa25, que descuida su oikos, usa sandalias en muy pocas 
ocasiones y vive una vida pobre, teniendo solo lo mínimo26. Las 
razones de este retrato crítico de Sócrates por Diógenes se deben 
a que los cínicos representan una radicalización de la actitud de 
Sócrates con respecto a los bienes materiales y la pobreza. Dan 
a la pobreza otra función, forma y significado con respecto a la 
filosofía y la sabiduría. En lugar de convertirla en un resultado 
probable de la filosofía, la ven como una condición necesaria para 
convertirse en un filósofo genuino.

La principal justificación teórica para el rechazo, por parte 
de los cínicos, de cualquier forma de riqueza material se en-
cuentra en la alteración de Diógenes de la “costumbre política” 
(τὸ πολιτικὸν νόμισμα, D.L. 6.21), es decir, de las convenciones 
sociales, cuyo caso más paradigmático y decisivo es el “dinero”; 
la palabra griega τὸ νόμισμα significa tanto “convención” como 
“dinero”27. En lugar de criticar el amor ampliamente comparti-
do por la riqueza y el dinero sobre la base de que, como explica 
Aristóteles, la mayoría de la gente lo considera un fin más que un 

24	 Citado por Husson, 2016, p. 126.
25	 Sobre la truphê como lujo y su asociación con la corrupción, véase Gorman y Gorman, 

2014, pp. 7-75, esp. 54-55 sobre Platón.
26	 Véase respectivamente Rep. 2.372e; Apol. 23b y 31b; Simp. 174a.
27	 Sobre esta falsificación de la moneda de su Sinope natal por Diógenes, véase Brahman, 

1996.



Étienne Helmer

56

medio28, Diógenes analiza el dinero en tanto institución social y 
política. Según él, el amor común por el dinero es un valor so-
cial y político, que descansa en la violencia y la sustenta también, 
configurando o plasmando las relaciones humanas de acuerdo 
con el patrón de la esclavitud. No se trata de cuestionar el dinero 
en sí mismo como instrumento de intercambio, sino de cuestio-
nar la creencia errónea y peligrosa más común de que el dinero, 
lejos de ser una convención como lo es en realidad, tiene valor 
en sí mismo29, Por eso “dijo que la pasión por el dinero es la 
metrópoli de todos los males” (τὴν φιλαργυρίαν εἶπε μητρόπολιν 
πάντων τῶν κακῶν, D.L. 6.50). La metáfora política en esta cita 
es válida tanto para las relaciones sociales entre los miembros de 
una misma ciudad, como para las relaciones políticas entre las 
ciudades mismas. Con respecto a lo primero, se dice que Cra-
tes, uno de los discípulos de Diógenes, escribió un poema sobre 
una ciudad utópica, “utópica” en el sentido de que se ajusta al 
ideal cínico de una sociedad autosuficiente, frugal, pacífica y li-
bre30, Esta ciudad se llama “Pera”, por el bulto o la pequeña bolsa 
(ἡ πήρα) en la que los cínicos guardan todas sus pertenencias con 
ellos31. En una ciudad así, escribe Crates, no hay 

ningún glotón, de los que se ufanan de sus cachas de puta.
Pero produce tomillo, ajos, higos y chuscos de pan,
por los cuales no combaten entre sí sus moradores,
ni se proveen de armas para defender su moneda o su honor. (D.L. 6.85)

28	 Política 1258a13-14.
29	 Sobre el dinero como convención y la sugerencia de Diógenes de usar fichas como 

moneda, véase Filodemo de Gadara, Peri Stoikôn 15-20. Otra crítica al supuesto valor 
inherente del dinero se observa en la anécdota sobre el discípulo de Diógenes, Mónimo, 
quien es el sirviente de un banquero. Mónimo “empezó de pronto a arrojar por el aire 
las monedas y toda la plata de la mesa del banquero, hasta que su dueño lo despidió. Y al 
momento estaba a las órdenes de Diógenes” (D.L. 6.82).

30	 Dawson, 1992, p. 149. Sobre esta “utópica” ciudad cínica de Pera, véase también Baldry, 
1959, p. 14; Desmond, 2008, pp. 26-27; Cepko, 2017. Véase también Bertelli, 1982, 
pp. 553-557 para un enfoque más amplio de la comprensión cínica de la utopía.

31	 Bertelli, 1982, p. 555. Véase, por ejemplo, D.L. 6.22, 23, 33, 37 (Diógenes) y 83 
(Mónimo). 



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

57

Este poema hace del pensamiento y la forma de vida cínicos una 
solución contra la lucha por el dinero que impregna y plasma las 
relaciones sociales en todas las ciudades. En cuanto a las relaciones 
entre las ciudades mismas, Diógenes las menciona en la Carta 33 a 
Fanómaco, en la que relata haber dicho a Alejandro Magno que no 
se preocupa por él, “porque [Alejandro] no hace la guerra contra 
nada de lo que me pertenece, ni se lo lleva, como lo hace con las 
posesiones de los pueblos de los macedonios, los lacedemonios, o 
cualquier otro, cada uno de los cuales necesita un rey en estas mate-
rias”32. Ambas citas dejan claro que la violencia en y entre las poleis 
proviene del amor por la riqueza y el dinero. Las últimas palabras 
de la segunda cita (“cada uno de los cuales necesita un rey en estas 
materias”) pueden entenderse como un breve comentario “arqueo-
lógico” sobre la política: las relaciones de dominación y guerra que 
forman la versión común o empírica de la política tienen su origen 
en un apetito adquisitivo que divide a los hombres en lugar de unifi-
carlos, como debería ser. Esto puede significar que las instituciones 
políticas no son necesarias en absoluto, como pretenden quienes 
consideran que el ideal de los cínicos es vivir de acuerdo con la 
naturaleza. Pero también puede significar que se requieren institu-
ciones políticas basadas en otros valores que no sean la riqueza para 
garantizar relaciones humanas pacíficas33.

Alejarse de esta valoración excesiva y peligrosa del dinero y de la 
riqueza implica adoptar una vida más sencilla. Sin embargo, cabe pre-
guntarse por qué los cínicos consideraron necesario adoptar una for-
ma radical de pobreza, en vez de un término medio entre la riqueza y 
la pobreza extrema. La razón principal de una decisión tan radical se 
encuentra en su elogio de la autosuficiencia (autarkeia) como el ele-
mento clave de su concepción de la libertad y la felicidad. La auto-
suficiencia era también el objetivo más alto de los estoicos y los epi-
cúreos.34 Pero los cínicos lo entendían de otra manera, en la medida 

32	 Malherbe, 1977, p. 141.
33	 Respectivamente: Goulet-Cazé, 1993, V y Navia, 1996, IX; Flores-Júnior, 2021, pp. 

173-179, y Helmer, 2017, pp. 61-66.
34	 Sobre la autosuficiencia epicúrea y estoica, véase O’Connor, 1989; Reydams-Shils, 



Étienne Helmer

58

en que su concepto de autarkeia no parece haber tenido primero un 
significado colectivo o social, sino más bien ético e individual, con im-
plicaciones colectivas y sociales posteriores. Contrariamente a los es-
toicos, la autosuficiencia de los cínicos se basaba efectivamente en su 
distancia hacia las instituciones sociales, como, por ejemplo la familia 
en su versión ordinaria, sin hacer de la amistad un tipo alternativo de 
relación social, como hacían los epicúreos35. El rechazo de los cínicos 
al dinero es clave para su autosuficiencia por dos razones. En primer 
lugar, según ellos, el amor al dinero y la riqueza impone una condición 
servil a las personas, no sólo entre ellas, sino también en los propios 
individuos, ya que se convierten en esclavos de sus propios apetitos. En 
este contexto, la esclavitud es independiente de su dimensión estatuta-
ria o jurídica. Más bien debe entenderse en el sentido ético clásico de 
la incapacidad de tomar el control sobre las propias pasiones o deseos, 
como explica la siguiente anécdota: “[Diógenes] se extrañaba de que 
algunos esclavos que veían a sus dueños comer vorazmente no hurta-
ran nada de los platos” (D.L. 6.28). Estos esclavos son libres porque 
pueden reprimir sus apetitos, mientras que sus amos son esclavos por 
no poder hacer lo mismo. Cuanto mayor es el control que uno tiene 
sobre sus apetitos, más libre es36.

Pero para los cínicos, hay algo más en la esclavitud. Su análisis 
de este tema no se limita a las relaciones jurídicas interpersonales 
de dominación, ni a la cuestión del control moral sobre los pro-
pios apetitos y pasiones37. Versa también sobre las mediaciones que 
pueden interferir entre nuestros deseos, por un lado, y los medios 
u objetos que pueden satisfacerlos, por otro. Estas mediaciones no 

2005, esp. cap. 2, pp. 53-82.
35	 Sobre la autosuficiencia cínica, véase Rich, 1956; Brenk, 2002; Dorion, 2015; Dorion, 

2021.
36	 Cf. D.L. 6.66: “Decía que los criados son esclavos de sus amos, y que los débiles lo son de 

sus pasiones” (τοὺς μὲν οἰκέτας ἔφη τοῖς δεσπόταις, τοὺς δὲ φαύλους ταῖς ἐπιθυμίαις δουλεύειν).
37	 Sobre esta distinción entre esclavitud legal y moral, según la cual filósofos como Zenón, 

Dio Crisóstomo y Séneca consideraban que el amo legalmente libre era el verdadero 
esclavo si era un “esclavo en espíritu”, véase Garnsey, 1996, pp. 65-66. Sin embargo, 
contrariamente a lo que afirma Garnsey, esta inversión no es específica de los estoicos: 
véase, por ejemplo, lo que dice Platón sobre el tirano en Rep. 9.577d; 578e-579a.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

59

deben entenderse sólo en sus aspectos materiales, como en las si-
guientes dos anécdotas famosas:

Al observar una vez a un niño que bebía en las manos, arrojó fuera de 
su zurrón su copa, diciendo: ‘Un niño me ha aventajado en sencillez 
(εὐτελείᾳ)’. Arrojó igualmente el plato, al ver a un niño que, como se 
le había roto el cuenco, recogía sus lentejas en la corteza cóncava del 
pan. (D.L. 6.37)

Lo que está en juego en esta cita no tiene nada que ver con un 
supuesto rechazo de la civilización con vistas a una vida vivida de 
acuerdo con la naturaleza38. Es más bien el caso de que Diógenes 
está buscando aquí la manera más fácil de lidiar con sus apetitos en 
aras de una “vida sencilla”. Esta simplicidad (εὐτελεία) se encuentra 
menos en la naturaleza de los objetos de sus deseos que en el menor 
número posible de mediaciones entre sus deseos o apetitos y los 
objetos que los satisfacen. Y además del aspecto material de estas 
mediaciones, Diógenes también tiene en mente todo el conjunto de 
valores y representaciones sociales que pueden interferir y configu-
rar la forma, el objeto y la amplitud de nuestros deseos. Esta multi-
plicidad de interferencias o mediaciones (expresadas por la palabra 
ἡ πολυτέλεια) puede hacernos perder nuestra libertad, entendida 
como autosuficiencia o autodeterminación. Por ejemplo, en la in-
vitación a participar de una cena suntuosa con personas poderosas 
(es decir, según Diógenes, con personas violentas y dominantes), 
el valor social del prestigio interfiere, y probablemente fortalece 
y moldea el deseo de comer de alguien, a costa de hacer que esta 
persona dependa de quien lo invita a cenar. Esta es la razón por 
la que Diógenes, en aras de su autosuficiencia, “como [el general] 
Crátero le invitara a acudir a su corte, respondió: ‘Prefiero lamer 
sal en Atenas que disfrutar de la espléndida mesa (τῆς πολυτελοῦς 
τραπέζης) en el palacio de Crátero’.” (D.L. 6.57)39.

38	 Como afirman Goulet-Cazé, 1993, V (“rejet de la nature”) y Navia 1996, IX (“a life lived 
according to nature”).

39	 Cf. “A uno que elogiaba como feliz a Calístenes y comentaba que participaba de la 
espléndida vida de la corte de Alejandro (ὡς πολυτελῶν παρ᾽ Ἀλεξάνδρῳ μετέχει), le 



Étienne Helmer

60

Ser pobre significa entonces para los cínicos utilizar el menor 
número posible de mediaciones para satisfacer sus necesidades. 
Para ser plenamente coherentes, este concepto y esta práctica de la 
pobreza requieren un fuerte control y una limitación cuantitativa 
de las propias necesidades, un control que se supone que el ascetis-
mo de Diógenes haga posible40. Por esta razón, los siguientes tres 
elementos han sido los rasgos distintivos de la pobreza intencional 
y radical de los cínicos. En primer lugar, al menos según los datos 
biográficos proporcionados por Diógenes Laercio, el primer paso 
para abrazar el estilo de vida cínico a menudo consiste en recha-
zar o abandonar los bienes propios. Diógenes abandonó (o se vio 
obligado a abandonar) su ciudad natal de Sinope (D.L. 6.20-21) y 
se convirtió en un individuo “sin ciudad, sin familia, privado de pa-
tria, pobre, vagabundo, tratando de subsistir día a día” (D.L. 6.38). 
Se dice que Crates abandonó su dinero a sus conciudadanos o a 
sus hijos en caso de que no se convirtieran en filósofos (D.L. 6. 
87-88). Y la esposa de Crates, Hiparquía, despidió a sus ricos pre-
tendientes (πλούτου, D.L. 6.96) en favor del pobre Crates. Ya sea 
que los cínicos consideraran que la riqueza y los bienes materiales 
no eran útiles en general, o simplemente no eran útiles en ciertas 
circunstancias41, estas anécdotas comparten la misma suposición 
de que para ser filósofo se requiere no tener casi nada.

En segundo lugar, los cínicos definen los límites de sus nece-
sidades adoptando una vida frugal y sencilla, es decir, una vida lo 
más acorde posible con la euteleia: 

Se proponen vivir sencillamente (λιτῶς βιοῦν), sirviéndose de ali-
mentos que pueden proporcionarse por sí mismos y de unos mantos 
simples (αὐτάρκεσι χρωμένοις σιτίοις καὶ τρίβωσι μόνοις), despreciando 
la riqueza (πλούτου) y la fama y la nobleza de familia. Algunos, en 
efecto, se nutren de vegetales y beben sólo agua fresca, adaptándose a 
cualquier refugio, incluso a una tina, como Diógenes, quien decía que 

replicó: ‘No es más que un infeliz, que come y cena cuando le parece bien a Alejandro’.” 
(D.L. 6.45).

40	 Sobre el ascetismo de Diógenes, véase D.L. 6.70-71, y Goulet-Cazé, 1986.
41	 Husson, 2016, pp. 133-134.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

61

era característica de los dioses no necesitar nada, y de los semejantes 
a los dioses el desear pocas cosas. (D.L. 6.105; trad. C. García Gual 
levemente modificada)

El propósito de esta reducción es ser lo más autosuficiente posible, 
es decir, lo más divino posible. El baño de sol de Diógenes y su 
rechazo de los regalos de Alejandro son probablemente el mejor 
ejemplo de esta euteleia (D.L. 6.38). De ahí el vestido típico de 
los cínicos: vestían una prenda sencilla, sólo tenían un bastón y un 
pequeño bulto (pera) con sus pertenencias (D.L. 6.22-23), siendo 
este último objeto a la vez el símbolo de su autosuficiencia y, como 
hemos visto anteriormente, de su proyecto utópico.

En tercer lugar, la polémica práctica de la mendicidad pro-
movida por los cínicos es crucial para su pobreza. Los cínicos no 
solían trabajar42. Recibían lo que necesitaban de donaciones, pero 
también lo mendigaban. Mendigar no es abandonarse en manos de 
la fortuna, ni ser incapaz de ser autosuficiente, sino todo lo contra-
rio. La práctica intencional de mendigar significa ser capaz tanto 
de resistir lo que la fortuna envíe, como de conformar los deseos 
de uno a lo que está disponible en un momento dado. En contraste 
con su identificación común con el parasitismo, esta idea renovada 
de la mendicidad significa que el filósofo cínico tiene todo lo que 
necesita, dado que se ha esforzado por controlar sus apetitos y res-
tringirlos tanto como sea posible43.

Con estas tres características, una pobreza tan radical se re-
vela decisiva para la capacidad de decir la verdad. De hecho, la 
capacidad de los cínicos para ser tan pobres es una forma de ser 
coherentes con su pensamiento y sus discursos, contrario a lo 
que hacen la mayoría de los hombres (D.L. 6.27-28). El cuerpo 
y la forma de vida de los cínicos son testigos de su compromiso 
con lo que piensan y dicen. Exhiben una especie de vida desnuda, 
en todos los sentidos de la expresión, es decir, una vida que no 

42	 Para un relato detallado sobre este tema y la excepción de Simón, el zapatero, véase 
Husson, 2016, pp. 127-131.

43	 Véase Helmer, 2020.



Étienne Helmer

62

esconde nada y hace que su propio cuerpo diga la verdad, como 
explica Epicteto: 

Pero [el cínico] tiene necesidad también de un cuerpo adecuado. Por-
que si se pone tísico, flaco y pálido, su testimonio ya no tiene el mis-
mo énfasis. Y es que es preciso que haga ver a los particulares que es 
posible ser bueno y honrado sin lo que ellos admiran, mostrándoles 
no sólo lo del alma, sino que también ha de mostrarles por medio del 
cuerpo que la forma de vida sencilla y frugal y al aire libre no perjudica 
en absoluto al cuerpo. ‘Mira que de esto soy testigo no sólo yo, sino 
también mi cuerpo’. Como hacía Diógenes: andaba por ahí reluciente 
y por su propio cuerpo hacía volverse al vulgo. (Disertaciones por Arria-
no 3.22.86-88; trad. P. Ortiz García. Gredos, 1993)

Al mismo tiempo, esta pobreza radical coloca a los cínicos en una 
posición privilegiada, desde la cual pueden desenmascarar y mos-
trar fácilmente las motivaciones ocultas y los valores serviles de las 
personas, como se dice que Diógenes hizo con Filipo: al ser cap-
turado por este rey que le preguntó quién era, Diógenes le res-
pondió que era “un observador de [s]u ambición insaciable” (D.L. 
6.43). En términos más generales, debido a su extrema pobreza, 
los cínicos disfrutan de la libertad absoluta de expresión (parrhêsia) 
antes mencionada. Pero en lugar de servirse de ella a nivel político 
para comentar o criticar los discursos pronunciados en la Asamblea, 
como ocurría en la época clásica, le asignan una función ética estre-
chamente ligada a la verdad práctica: los cínicos utilizan la parrhêsia 
para acusar y hacer reproches a los individuos, y para ayudarles en 
su crecimiento ético44. “Porque, en realidad, el cínico es espía de 
qué es lo amigo y qué lo enemigo de los hombres (τίνα ἐστὶ τοῖς 
ἀνθρώποις φίλα καὶ τίνα πολέμια). Y debe, tras haberlo examina-
do minuciosamente, ir a anunciar la verdad (ἀπαγγεῖλαι τἀληθῆ)” 
(Epicteto, Disertaciones por Arriano 3.22.24-25). La pobreza radical 
de los cínicos les permite decir la verdad y compartirla, como un 
regalo que hacen a cualquiera que esté dispuesto a escucharlos.

44	 Sobre la parrhêsia, véase Scarpat, 1964; Momigliano, 1971; Carter, 2004; Foucault, 
2019.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

63

Una objeción a esta actitud cínica hacia la pobreza y la verdad 
podría ser que la pobreza radical, aunque es una condición necesaria 
para decir la verdad, puede no ser una condición suficiente. Por-
que, como muchos han observado, algunos seguidores de Diógenes 
adoptaron la apariencia exterior y los accesorios de los cínicos sin 
adoptar también la parte ascética interior de su filosofía45. En este 
caso, la pobreza no es más que una actitud vacía que hace más bien 
del cinismo una mistificación o una farsa que un compromiso con 
la verdad. Sin embargo, aunque discípulos infieles hayan adoptado 
este tipo de conducta, la estrecha conexión que Diógenes ha es-
tablecido entre la pobreza y la verdad sigue siendo conceptual y 
prácticamente relevante, como lo demuestra su posible influencia 
en los primeros cristianos.46

Conclusión

En el Sócrates de Platón o Jenofonte y en los cínicos, el papel que 
juega la pobreza con respecto a la verdad es distinto. Mientras Só-
crates hace de la pobreza la consecuencia o el resultado de su bús-
queda de la verdad, Diógenes, el cínico, la considera una condición 
previa para alcanzar la verdad y la sabiduría. Esta diferencia se basa 
principalmente en el hecho de que mientras Sócrates entiende la 
pobreza como tener lo mínimo, Diógenes la entiende como la indi-
gencia. Pero a pesar de estas diferencias, ambos filósofos están del 
mismo lado, por así decirlo: ven la riqueza como un obstáculo para 
alcanzar la verdad en su dimensión tanto metafísica como práctica. 
Sin embargo, esta suposición básica compartida puede ser cuestio-
nada si nos referimos a aquellos pensadores que, como los sofistas, 
consideraban esencial cobrar a sus alumnos  un precio elevado. Pues 
podría ser necesario, como parece haber pensado Protágoras según 
Filóstrato, dar a la verdad un alto precio si ha de ser valiosa47. En 

45	 Epicteto, Disertaciones por Arriano 3.22.10, 50 y 80. Véase Goulet-Cazé, 2015.
46	 Goulet-Cazé, 2014.
47	 τὸ δὲ μισθοῦ διαλέγεσθαι πρῶτος εὗρε, πρῶτος δὲ παρέδωκεν Ἕλλησι πρᾶγμα οὐ μεμπτόν, ἃ 

γὰρ σὺν δαπάνῃ σπουδάζομεν, μᾶλλον ἀσπαζόμεθα τῶν προῖκα. Filóstrato, Vidas de los sofistas 
1.10.



Étienne Helmer

64

todos los casos, lo que todos estos filósofos nos invitan a pensar es 
cuál puede ser el “precio de la verdad”48.

Bibliografía

Avotins, I. (1977). Training in Frugality in Epicurus and Seneca. Phoenix, 
31(3), 214-217.

Barry, A. (1993). Truth in Philosophy. Harvard University Press.
Bertelli, L. (1982). L’utopia greca. En L. Firpo (Ed.). Storia delle idee po-

litiche, economiche e sociali. 1. L’antichita classica (pp. 463-581). Unione 
tipografico-editrice torinese.

Bertrand, J.-M. (1999). De la stasis dans les cités platoniciennes. Cahiers du 
Centre Gustave Glotz, 10, 209-224.

Brahman, R. B. (1996). Defacing the Currency: Diogenes’s rhetoric 
and the Invention of Cynicism. En R. Bracht Branham y M. O. Gou-
let-Cazé (Eds.). The Cynics. The Cynic Movement in Antiquity and its Legacy 
(pp. 81-104). University of California Press.

Brenk, F. (2002). Sheer Doggedness or Love of Neighbor? Motives for 
Self-Sufficiency in the Cynics and Others. Illinois Classical Studies, 
27/28, 77-96.

Brown, E. (2002). Wishing for fortune, choosing activity: Aristotle on ex-
ternal goods and happiness. Proceedings of the Boston Area Colloquium in 
Ancient Philosophy, 22, 221-254.

Bruit Zaidman, L. (2013). Xénophon, l’oracle de Delphes et la divination. 
Kernos, 26, 59-72.

Carter, D. M. (2004). Citizen Attribute, Negative Right: A Conceptual 
Difference between Ancient and Modern Ideas of Freedom of Speech. 
En I. Sluiter y R. M. Rosen (Eds.). Free Speech in Classical Antiquity (pp. 
197-220). Brill.

Cepko, J. (2017). Crates’ Cynic Utopia. Filozofia, 72(2), 92-102.
Cooper, J. (2012). Ancient Philosophies as Ways of Life. The Tanner Lectures on 

Human Values. Stanford University.
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/
Cooper%20Lecture.pdf

48	 Véase Hénaff, 2010.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

65

Dawson, D. (1992). Cities of the Gods. Communist Utopias in Greek Thought. 
Oxford University Press.

Desmond, W. D. (2005). The Greek Praise of Poverty, Origins of Ancient Cyni-
cism. University of Notre Dame Press.

Desmond, W. D. (2008). Cynics. University of California Press.
Dorion, L.-A. (2008). Socrate oikonomikos. En M. Narcy, A. Tordesillas 

(Eds.). Xénophon et Socrate (pp. 253-281). Vrin.
Dorion, L.-A. (2010). The Rise and Fall of the Socratic Problem. En D. 

Morrison (Ed.). The Cambridge Companion to Socrates (pp. 1-23). Cam-
bridge University Press.

Dorion, L.-A. (2015). Antisthène et l’autarcie. En V. Suvák (Ed.). Antisthe-
nica, Cynica, Socratica (pp. 282-307). Oikoumenê.

Dorion, L.-A. (2020). De quoi vit Socrate? Le refus de la mendicité et la 
tentation des cadeaux. En É. Helmer (Ed.), Mendiants et mendicité en 
Grèce ancienne (pp. 163-188). Garnier.

Dorion, L.-A. (2021). L’autarcie et le fondement de la cité (Platon, Dio-
gène, Aristote). En S. Husson (Ed.). Actes du colloque sur les trois Répu-
bliques (Platon, Diogène, Zénon) (pp. 70-103). Vrin.

Dover, K. J. (1974). Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle. 
Basic Blackwell.

Edmunds, L. (2018). Xenophon’s Triad of Socratic Virtues and the Poverty 
of Socrates. En G. Danzig, D. Johnson y D. Morrison (Eds.). Plato and 
Xenophon (pp. 252-276). Brill.

Flores-Júnior, O. (2021). La vie facile. Une lecture du cynisme ancien. Vrin.
Foucault, M. (2019). Discourse & Truth: The Problematization of Parrhesia. The 

University of Chicago Press.
Fuks, A. (1979). Plato and the Social Question: The Problem of Poverty 

and Riches in the ‘Laws’. Ancient Society, 10, 33-78.
Garnsey, P. (1996). Ideas of Slavery from Aristotle to Augustine. Cambridge 

University Press.
Gigante, M. (1993). Cinismo e epicureismo. En M. O. Goulet-Cazé y R. 

Goulet (Eds.). Le Cynisme ancien et ses prolongements. Actes du Colloque 
International du CNRS (pp. 159-223). Presses Universitaires de France.

Giovacchini, J. (2015). Anthropologie, éthique et politique dans l’épicu-
risme antique. Hal. https://hal.science/hal-01291452/document



Étienne Helmer

66

Gorman, V. B. y Gorman, R. (2014). Corrupting Luxury in Ancient Greek Li-
terature. University of Michigan Press.

Goulet-Cazé, M.-O. (1986). L’Ascèse cynique. Un commentaire de Diogène 
Laërce VI, 70-71. Vrin.

Goulet-Cazé, M.-O. (2014). Cynisme et christianisme dans l’Antiquité. Vrin.
Goulet-Cazé, M.-O. (2015). Le cynisme ancien: entre authenticité et con-

trefaçon. Aitia. Regards sur la culture hellénistique au XXIe siècle, 5. 		
https://doi.org/10.4000/aitia.1204	

Goulet-Cazé, M.-O. y Goulet, R. (Eds.) (1993). Le Cynisme ancien et ses 
prolongements. Actes du Colloque international du CNRS. Presses Univer-
sitaires de France.

Griffin, D. E. (1995). Socrate’s Poverty: Virtue and Money in Plato’s Apo-
logy of Socrates. Ancient Philosophy, 15, 1-16.

Hadot, P. (2002). Philosophy as a Way of Life. Blackwell Publishing.
Helmer, É. (2017). Diogène le cynique. Les Belles Lettres.
Helmer, É. (2020). L’autarcie à l’épreuve de la mendicité cynique. En É. Hel-

mer (Ed.). Mendiants et mendicité en Grèce ancienne (pp. 209-233). Garnier.
Helmer, É. (2016a). Platon et le désir de richesse: psychologie, économie 

et politique. En Helmer, É. (Ed.). Richesse et pauvreté chez les philosophes 
de l’Antiquité (pp. 197-220). Vrin.

Helmer, É. (Ed.). (2016b). Richesse et pauvreté chez les philosophes de l’Anti-
quité. Vrin.

Hénaff, M. (2010). El precio de la verdad. Don, dinero, filosofía. LOM.
Husson, S. (2016). Peut-on être riche et cynique? En É. Helmer (Ed.) (2016b). 

Richesse et pauvreté chez les philosophes de l’Antiquité (pp. 125-146). Vrin.
Larivée, A. (2016). Si Socrate devenait cité: pauvreté, souci des richesses et 

soin de l’âme dans l’Apologie et la République. En É. Helmer (Ed.) (2016b). 
Richesse et pauvreté chez les philosophes de l’Antiquité (pp. 221-250). Vrin.

Lötter, H. (2003). The significance of poverty and wealth in Plato’s Repu-
blic. South African Journal of Philosophy, 22(3), 189–206.

Long, A. A. (1999). The Socratic Legacy. En K. Algra, J. Barnes, J. Mans-
feld y M. Schofield (Eds.). The Cambridge History of Hellenistic Philosophy 
(pp. 617-641). Cambridge University Press.

Malherbe, A. J. (Ed.). (1977). The Cynic Epistles. A Study Edition. Society of 
Biblical Literature.



Verdad y pobreza de Sócrates a Diógenes, el cínico

67

Momigliano, A. (1971). La libertà di parola nel mondo antico. Rivista So-
trica Italiana, 83, 499-524.

Montuori, M. (1990). The Oracle Given to Chaerephron on the Wisdom 
of Socrates. An Invention by Plato. Kernos, 3, 251-259.

Nails, D. (1995). The Socratic Problem. En D. Nails (1995). Agora, Academy, 
and the Conduct of Philosophy (pp. 8-31). Springer.

Nails, D. (2018). Socrates. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 
2018 Edition), Edward N. Zalta (Ed.). https://plato.stanford.edu/ar-
chives/spr2018/entries/socrates/

Navia, L. E. (1996). Classical Cynicism: A Critical Study. Greenwood Press.
Nichols, M. P. (2009). Socrates on friendship and community: reflections on Pla-

to’s Symposium, Phaedrus, and Lysis. Cambridge University Press.
O’Connor, D. (1989). The Invulnerable Pleasures of Epicurean Friends-

hip. Greek, Roman, and Byzantine Studies, 30, 165-186.
Olfert, C. M. M. (2017). Aristotle on Practical Truth. Oxford University 

Press.
Pébarthe, C. (2014). Les sandales de Socrate. Les sophistes, les philoso-

phes et la pauvreté. En E. Dubois, y S. Rougier-Blanc (Eds.). La pau-
vreté en Grèce ancienne. Formes, représentations, enjeux, Bordeaux (pp. 223-
236). Ausonius.

Prince, S. (2005). Socrates, Antisthenes, and the Cynics. En S. Ahbel-Rappe 
y R. Kamtekar (Eds.). A Companion to Socrates (pp. 75-92). Blackwell.

Raaflaub, K. A., Edmunds, L. y Morris, I. (Eds.) (2004). Prelude to De-
mocracy: Political thought in Early Greek Texts. En E. W. Robinson 
(Ed.). Ancient Greek Democracy. Readings and Sources (pp. 7-75). Wiley.

Reydams-Schils, G. (2005). The Roman Stoics: Self, Responsibility, and Affec-
tion. Chicago University Press.

Rich, A. N. M. (1956). The Cynic Conception of AUTARKEIA. Mnemosy-
ne, 9, 23-29.

Saunders, T. J. (1961). The property classes and the value of the klèros in 
Plato’s Laws. Eranos, 59, 29-39.

Scarpat, G. (1964). Parrhêsia. Storia del termine e delle sue traduzioni in latino. 
Paideia.

Schaps, D. (2003). Socrates and the Socratics: when wealth became a pro-
blem. Classical World, 96(2), 131-157.





69

capítulo ii

algunas consideraciones 
estéticas sobre cinismo1

Jorge Lorca Leiva

“Pensaba Alejandro que sin duda sería vencido por Diógenes, que era capaz de ca-
minar desnudo en medio de los tesoros de Macedonia y pisotear las riquezas de 
los reyes. Era poderoso, y más rico que él, que por aquel entonces gobernaba el 

mundo, porque podía negar mucho más de lo que un rey puede conceder”
Séneca, Sobre los beneficios, IV, 4, 3-4.

Para mi madre.

Inmersión

El cinismo como escuela o fenómeno cultural filosófico se originó 
históricamente en el siglo IV a. C. en Grecia. Aunque sus exponentes 
son variados y diversos, no cabe duda de que Diógenes es la figura 

1	 El presente texto se basa en un trabajo anterior mucho más amplio titulado: La Risa de 
los Cínicos; variaciones en torno a la figura del cinismo en filosofía (2018). También se puede 
encontrar un desarrollo similar en dos textos publicados por el autor, en la editorial 
Ediciones A89 de la ciudad de Valdivia, Chile. Los nombres de los textos son: La risa de 
los cínicos; variaciones en torno a la figuración estética del cinismo (Lorca, 2021) y, Los filósofos 
cínicos; un modo peculiar de sabiduría antigua (Lorca, 2023).



Jorge Lorca Leiva

70

central del movimiento, pues su personalidad ha cautivado por 
siglos a través de una memorable colección de anécdotas que aún 
hoy nos divierten y asombran. En la presente investigación, nos 
haremos cargo de aquellos elementos estéticos que acompañaron la 
emergencia del cinismo y, por supuesto, la administración ascética 
y racional de su apelación y vínculo con la Naturaleza. No es menor, 
por ejemplo, que el propio Diógenes se haya definido a sí mismo 
como el primer cosmopolita. Como dato relevante, debemos señalar, 
que para la gran mayoría de los autores clásicos y también para las 
posteriores corrientes filosóficas, los cínicos no pasaron de ser una 
cofradía de alborotadores estrafalarios que tributaron muy poco 
a la gran historia de las ideas y del pensamiento universal (desde 
Aristóteles a Hegel). Durante toda la historia de Occidente, sin 
embargo, su influencia, aunque subterránea, ha sido capital y se 
ha traslapado en géneros tan diversos como la sátira, la novela, la 
poesía, la ciencia ficción, el teatro y las artes visuales en general. 
En la actualidad, especialistas de primer nivel han vuelto a prestar 
la merecida atención a la estatura intelectual y activista de estos 
filósofos, permitiendo revalorizar y repensar su aporte. El presente 
capítulo busca poner sobre la mesa algunos nuevos elementos que 
puedan reorientar la mirada sobre el enorme potencial y legado de 
los cínicos, reinterpretando su contribución cultural y estética, la 
que realizaron a contrapelo de los grandes sistemas filosóficos de 
su época.

Todas las caras del rostro de Diógenes; 
la anécdota como relato de postficción

Las noticias de las que disponemos hoy acerca del hilarante e irre-
verente arsenal filosófico de la secta cínica han llegado hasta noso-
tros, principalmente, a través de un singular puñado de anécdotas 
recogidas en el libro sexto de la monumental obra Vidas y opiniones 
de los filósofos ilustres, obra escrita durante el siglo III de nuestra era 
por el historiador y hagiógrafo griego Diógenes Laercio (2022). 
Dentro de estas extravagantes historietas protagonizadas por un 
grupo de personalidades filosóficas muy peculiares, el autor reclu-



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

71

ta a un formidable batallón compuesto por Antístenes, Mónimo, 
Onesícrito, Crates, Metrocles, Hiparquía, Menipo y Menedemo. 
Pero sin duda, dentro de este selecto y excéntrico grupo, la figura 
más representativa de este movimiento contracultural es Diógenes de 
Sinope o Diógenes, el Perro.

Debemos señalar que se ha definido históricamente a los cí-
nicos como un movimiento filosófico de carácter principalmente 
ágrafo, quienes, siguiendo las enseñanzas de Sócrates (a través de 
Antístenes, su discípulo), radicalizaron aún más su estilo de vida, 
transformándose al igual que el primero, en referentes o per-
sonajes literarios de los que hoy es difícil poder separar aguas y 
definir qué es lo real de su estatura, de lo que no. Más allá de si 
fueron personajes reales de carne y hueso, lo importante aquí es 
reconocer a quién iban dirigidas estas anécdotas o quién era, en 
última instancia el destinatario de aquel conato discursivo. Nuestra 
apuesta aquí, sin lugar a duda, es el poder, un poder que sanciona 
y administra, en cualquier caso, el lugar de lo humano. Ese poder 
es representado, en cada uno de esos momentos, con el nombre 
de alguna personalidad emblemática de la política, del arte de la 
guerra o del pensamiento, ya sea Demóstenes, Alejandro o Platón.

El filósofo chileno Pablo Oyarzún (1996), en su maravilloso li-
bro El dedo de Diógenes, citando cínicamente a Tomás de Quincey, 
señala: “Todas las anécdotas, me lo temo, son falsas. Lamento decir 
esto, pero mi deber hacia el lector reclama de mí la desagradable 
confesión” (p. 139). Se acomodan sucesos o se reúnen personajes 
que, en realidad, es muy poco probable que hayan coincidido in-
cluso, cronológicamente, en un mismo tiempo y lugar. Las anéc-
dotas, en este sentido, marcarían el ideal de una situación que en la 
realidad concreta de los hechos jamás se produce, pero que adquie-
re su existencia impostada en el lenguaje y por el lenguaje. Klaus 
Heinrich (1972), en su breve, pero iluminador texto titulado: 
Antiguos cínicos y cinismo contemporáneo, hace notar o nos advierte 
que el “contrincante” por excelencia de Diógenes, Platón, muere 
el año 347 a. C., y que existen razones de peso para estimar que 
el futuro cínico recién habría arribado a Atenas durante la déca-



Jorge Lorca Leiva

72

da del treinta, una importante y no menor dificultad cronológica. 
Por otro lado, Alejandro, esa otra suerte de “alter-ego” formidable 
que permite y da pie a las más exquisitas situaciones de ingenio y 
viveza, de haber tomado contacto con el filósofo cínico, lo habría 
hecho cuando el rey macedonio todavía no se consagraba como 
el “magno” emperador del mundo antiguo, y menos aún, como el 
modelo del cosmopolitismo estoico. Sin embargo, no debemos ol-
vidar tampoco, que si tal construcción literaria admite tal acopio 
de materiales discursivos es precisamente porque el nodo magné-
tico y singular de su “personalidad” y silueta así lo permiten. Está 
completamente fuera de toda duda que el conato que Diógenes 
enfrenta permanentemente contra sus adversarios no requiere a 
ciencia cierta haber sucedido para que sea un “acontecimiento” en 
la historia de la filosofía. Slavoj Žižek (2015), en su libro Mis chistes, 
mi filosofía, refuerza esta idea al señalar:

RECORDEMOS LA EXPRESIÓN ITALIANA se non è vero, è ben 
trovato: «Aunque no sea cierto, bien pensado está». En ese sentido, 
las anécdotas acerca de personas famosas, aun cuando sean inventa-
das, a menudo caracterizan la esencia de su personalidad de mane-
ra más acertada que la enumeración de sus auténticas cualidades: de 
ahí también la expresión de Lacan «La verdad posee la estructura de 
ficción». (p. 50)

La anécdota también posee otra virtud: administra y exhorta de 
manera ejemplarmente didáctica, pero también de forma escueta 
y con una notable economía de recursos, condensando en su breve 
estructura un pensamiento o una teoría en elementos muy simples, 
de manera muy similar a como lo hace el aforismo. Todas estas ca-
racterísticas estéticas son fundamentales a la hora de prestar aten-
ción al cinismo como fenómeno estético y filosófico.

Una lectura renovada y actualizada de su estrategia discur-
siva tendría su origen bajo la forma de la imputación social, es 
decir, la manera cómo un contexto social determinado (Ate-
nas) atribuyó a un sujeto (en este caso, a quien se le denominó 
acusativamente como cínico), la responsabilidad de un hecho o de 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

73

un decir reprobable, que pondría en evidencia el sustrato hipócrita 
no solo de las convenciones, sino también, y sobre todo, del 
orden comunitario y del contrato social. De este modo, el cínico 
habría conectado de manera intrínseca su discurso filosófico con 
el debilitamiento de cierto tipo de representaciones, sobre todo 
políticas, y con los valores constitutivos de la diégesis de comunidad.

Es por esto que resulta fundamental resaltar que uno de los 
elementos esenciales del cinismo es su condición de ser un hecho 
particular del lenguaje. Esto quiere decir que tanto el evento 
mismo del decir, como sus formas, definen en lo esencial este 
fenómeno filosófico. En el cinismo se dice lo no dicho (no lo 
secreto u oculto o simplemente desconocido). El cínico —en su 
decir verdadero— desbarataría los protocolos que sirven de sostén 
a la ficción comunitaria. Este rompería y pondría al descubierto la 
complicidad en la cual existimos con nuestro silencio colaborativo. El 
cinismo, en este sentido, como estratagema intelectual, no revelaría 
algo oculto, evidenciaría más bien aquello que, a todas luces (como 
secreto a voces), sostiene la convivencia social como resultado de 
la enajenación más propia de los sujetos en el lenguaje. El daño 
parcial que provoca el cínico es indesmentible y es considerado por 
este una suerte de virtud performativa transparente de su discurso. 
En otras palabras, el decir cínico interrumpe ofensivamente el 
flujo habitual de la comunicación, poniendo en crisis las formas 
tácitas de la sociabilidad, aunque el poderoso caudal de los hábitos 
del cotidiano se restablezca de manera casi inmediata debido a lo 
inofensivo o despolitizado de la misma carga. Que el cinismo tenga 
como su condición de ser, ser un hecho del lenguaje, ¿qué significa? 
Que el cínico griego lograba su efecto irruptivo y desnaturalizador 
solo en la medida en que sus recursos estéticos se encontraban a 
disposición del lenguaje y operaban eficazmente en él. 

Así, no importaba tanto, por ejemplo, si Diógenes existió real-
mente o no, pues lo valioso aquí es que en cuanto personaje litera-
rio logra hacer emerger eficazmente la ficción del contrato social, y 
por ende, fractura momentáneamente no sólo el orden, la norma y sus 
usos, para hacerla comparecer como algo aparatosamente ridículo y 



Jorge Lorca Leiva

74

arbitrario (como algo no natural); sino que también lograba poner 
de cabeza los mecanismos de normalización y tramitación del coti-
diano. En este mismo sentido, la comunidad, al verse momentáneamen-
te amenazada por su discurso desnaturalizador, se ponía, en ambos 
casos, a salvaguarda y a la defensiva, invirtiendo la escena y acusán-
dole —al cínico— de ser un loco, un mentiroso, un charlatán o un 
hipócrita, sentido con el que tradicionalmente se asocia su figura.

Es importante considerar al cinismo un fenómeno esencial y 
constitutivamente citadino, es decir, netamente urbano, en el sen-
tido que este emergió solo al interior de ciertas coordenadas pro-
veídas ejemplarmente por el contexto social y por el seno de la 
multitud bullente. Por lo tanto, y fundamentalmente, el cinismo 
es un ascetismo filosófico que no se desmarca de la polis como epi-
centro existencial, más bien, no se entiende su origen ni su críti-
ca, sin ese enraizamiento constitutivo que le permitió desplegar su 
propia condición de posibilidad crítica. Podemos sostener que, por 
lo irreverente de su enunciado, el cínico terminaba produciendo 
una suerte de epojé, de tal manera que su accionar y su discurso se 
transformaban en un verdadero estado de excepción dentro del ethos 
de la experiencia cotidiana de la polis. Esto se debe a la irrupción 
descarnada de una verdad apabullante, donde quedan en suspenso, 
momentáneamente, los protocolos sociales acostumbrados. 

Un elemento importante de mencionar es el rol que jugaba la 
naturaleza dentro del imaginario cínico, como un recurso apelativo 
referencial que designaba un orden armónico y preestablecido. La 
naturaleza podía funcionar entonces como una innovadora y eco-
nómica forma de atender y administrar las necesidades humanas, 
pero también como una forma de contraargumentar y desarticular, 
desde un horizonte animal y materialista, al idealismo esencialista 
platónico, su gran adversario teórico. El cínico podía ser conside-
rado una especie de “activista de la filosofía” que levantaba como 
sentido de protesta el núcleo concreto de su animalidad como es-
trategia de subversión y autonomía (autárkeia). En este sentido, el 
cínico ejercía desde su trinchera combativa una crítica mordaz y 
aguda al esencialismo y a la ética como discurso idealista y trascen-



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

75

dente, y su manera de entender la filosofía como campo de fuerzas 
para una reflexión práctica, era hacerla cuerpo, transformándola en 
un “estilo de vida” inmanente, radical y extremo, sin medias tintas.

La estética, en ese sentido, nos sirve como un eje conductor 
adecuado para leer y reflexionar sobre aquellas modulaciones y 
formas de su aparecer. No obstante, debemos recalcar y ser cate-
góricos en que estos elementos son indispensables para que se pro-
duzca su emergencia. Es decir, el cinismo es constitutivamente un 
fenómeno estético del pensamiento filosófico y, por lo tanto, no es 
extraño que todas sus manifestaciones se encuentren vinculadas o 
puedan ser escrutadas bajo su paradigma. 

En el presente capítulo abordaremos aquella especie de cinis-
mo que ha recibido el apelativo de histórico o filosófico: esa suerte 
de “escuela” o movimiento cultural —o contracultural si se quie-
re— de cuna griega, que floreció en la Atenas que presenció la 
decadencia de la polis y de las demás instituciones públicas y de-
mocráticas donadoras; no solo de aquel sentido cívico o patrio, 
sino también, del basamento moral y metafísico para la restante 
civilización occidental. Ese cinismo que, a pesar de plantearnos 
dudas sobre la veracidad histórica de sus representantes, o incluso 
sugerirnos controversias sobre a quién debemos adjudicar con pro-
piedad el título prosaico de primer “filósofo perro”, está asociado, 
automáticamente, a la figura de Diógenes de Sinope, piedra funda-
mental y estandarte ilustre del movimiento.

Aunque las anécdotas sobre Diógenes, como ya lo hemos 
señalado, carezcan de una veracidad certificada y su valor filosó-
fico esté en juego —en cuanto cápsulas apropiadas de un sentido 
literario—, estas imágenes vitales emergen, simplemente, como el 
material fundamental de refutación o validación de una teoría que 
obtendría a cambio cierto estatus garante. La anécdota posee otra 
virtud, ella administra sus recursos de una manera ejemplarmente 
didáctica, aunque de forma escueta y con una economía formida-
ble. De esta manera, condensa en su breve estructura un pensa-
miento o una teoría en elementos muy simples, a la manera como 
lo hace el aforismo.



Jorge Lorca Leiva

76

La secta del perro

El cinismo es el hijo irreverente y escandaloso de un tiempo confuso 
y vertiginoso, un siglo cuarto espléndido y deslumbrante, crepús-
culo de una cultura fértil en expresiones científicas y de sofisticadas 
elucubraciones filosóficas. Estamos al tanto de que la vida del Dió-
genes literario no ha sido para nada sencilla y que su figura, por la 
manera novedosa de atender y resolver dichas penurias, ha irradia-
do tal magnitud de fuerza en nosotros, admiradores de sus hazañas, 
que ha logrado atravesar las edades monumentales de la historia. A 
pesar de que las maldiciones trágicas, como él mismo lo señala, se 
le han venido encima: sin ciudad, sin hogar y apátrida, vagabundea 
entre Atenas y Corinto llamándose a sí mismo “cosmopolita” o ciu-
dadano del Cosmos, esforzándose en la simpleza y manteniendo un 
temple de ánimo alegre, todo ello adornado con un porte y cariz 
de autosuficiencia.

Debemos señalar que existen dos versiones diferentes que 
explican el apelativo bautismal de la secta del perro. La primera 
apunta a que el origen del nombre podría provenir, como tantas 
otras escuelas de filosofía, del nombre del lugar físico donde se 
llevaban a cabo las lecciones y enseñanzas del filósofo Antístenes, 
discípulo de Sócrates y compañero de lecciones de Platón. Este 
lugar es el Cinosargo, cuyo nombre podría traducirse al español 
como “perro blanco”, “perro rápido” o “carne de perro”, según el 
libro Los cínicos de Bracht Branham y Goulet-Cazé (2000, p.15). 
El Cinosargo era un gimnasio ubicado en las afueras de Atenas, en 
el margen urbanístico de la ciudad, lugar habilitado para la plebe, 
los inmigrantes (metecos) y todo aquel que no gozase del título 
de honorable ciudadano. Laercio añade la información de que el 
mismo Antístenes solía llamarse a sí mismo “perro simple” o “pe-
rro manso”.

La segunda versión señala que el nombre de la secta estaría más 
bien asociado al modo de conducta que Diógenes de Sinope solía 
exhibir y, por tanto, a un uso recriminatorio por parte de los es-
candalizados atenienses, quienes, de algún modo, con dicho apela-
tivo intentaron censurar o imputar su comportamiento desvergon-



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

77

zado. Pero en estricto rigor, ¿qué significa dentro del sofisticado 
contexto ateniense otorgarle el calificativo de “perro” a alguien? 
Referirse de ese modo a un particular era, ciertamente, un grave 
insulto que perseguía hacer resaltar el poco decoro y la indecencia 
de quien se hacía merecedor de tal apelativo. Simbolizaba, por lo 
tanto, la anaídeia o “desvergüenza” del actuante, es decir, la impudi-
cia o la provocación bestial del agente.

El Sócrates loco

La principal fuente de información de la que disponemos hoy sobre 
la vida Diógenes de Sinope es la que nos brinda su tocayo Dióge-
nes Laercio (2022) en el libro VI de su obra Vidas de los filósofos más 
ilustres de la Antigüedad, y aunque en el capítulo que le dedica a An-
tístenes —discípulo directo de Sócrates y compañero de lecciones 
de Platón— le nombre a él como fundador de la secta cínica, sin 
duda es Diógenes de Sinope el gran salto entre la figura socrática 
y el escarnio cínico. Si Sócrates encarna racionalmente la confianza 
en una moral emancipadora y en las leyes patrias, es Diógenes el 
que termina por abominar de los deberes cívicos tan preciados para 
el discípulo de Arquelao. Si Sócrates instala la ironía, es Diógenes 
quien franquea el límite del agresivo sarcasmo. Si Antístenes pre-
figura la estampa del uniforme cínico, es el Sócrates enloquecido, 
como Platón lo llamó en una reconocida anécdota, quien aporta 
una renovada cuota de engrandecimiento y teatralidad al desplante 
mordaz de la secta.

Algunos filólogos e historiadores se han dado a la tarea de des-
cribir quién era en realidad ese Diógenes de Sinope, más allá del 
mito y la leyenda. Sin embargo, quién haya sido realmente el “per-
sonaje”, no tenemos hoy en día modo de saberlo y sospecho que 
es lo menos relevante para la reputación general de la filosofía. De 
todas formas, acá van algunas de estas hipótesis. Para algunos sim-
plemente se trató de un vago pícaro, mezcla de patán y charlatán 
callejero. Otros señalan que fue una suerte de griego excéntrico 
que fracasó en su intento por incorporar las enseñanzas de la In-
dia a Grecia para convertirse de esta forma en un gimnosofista o 



Jorge Lorca Leiva

78

bra hmán trasplantado al Hélade. Hay quienes advierten, sin em-
bargo, que sólo habría sido un pobre diablo que tuvo la suerte de 
toparse con la comitiva de Alejandro mientras, entumido, toma-
ba sol en un parque de Corinto. No hay que olvidar tampoco que 
por aquel entonces existía un Diógenes escritor y otros dos, como 
señala Juan Rivano (1991), que eran personajes literarios creados 
por Menipo y Eubulo, de manera que es fácil sospechar que su fi-
gura histórica atiende más bien a la fundición de tres o cuatro ca-
racteres en un solo personaje.

El libro que Laercio dedica a Diógenes el Perro es uno de los 
más extensos de la obra, sólo superado por el dedicado a Platón, 
a Zenón el estoico y a Epicuro. Su apartado comienza con los di-
ferentes modos en que se habría dado su exilio desde Sinope; ciu-
dad-puerto ubicada geográficamente al sur del Mar Negro, actual-
mente al interior de Turquía.

En una primera versión de la narración se nos informa que 
Diógenes era hijo de un importante banquero llamado Ice-
sio o Hicesio, y que teniendo a cargo la casa de moneda de su 
ciudad, la adulteró y huyó para no ser encarcelado. La segunda 
versión de la historia señala que habría sido el propio Diógenes 
quien habría adulterado la moneda y que habría huido junto a 
su padre al exilio. Una tercera versión señala que, habiendo sido 
Diógenes administrador de la casa de moneda, se dejó persuadir 
por los obreros que tenía a cargo, pero queriendo consultar con 
el dios providente Apolo sobre lo que debía hacer, se encaminó 
al templo de Delfos o Delos, patria del dios, para consultar allí 
al oráculo si debía ceder a aquello que le estaban induciendo los 
otros, el oráculo consintió en términos sibilinos para que alterase 
la convención pública. Sin comprender cabalmente a qué se refería 
el oráculo con dicha frase, falsificó dinero y al ser descubierto 
fue desterrado (una condena terrible para un hombre de aquella 
época, sólo inferior en castigo a la pena de muerte). Otra versión 
dice que por miedo huyó voluntariamente. Y la última adaptación 
indica que él mismo tomó la moneda y la adulteró, y que por este 
motivo su padre fue encarcelado, muriendo durante su presidio, 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

79

pero que Diógenes, huyendo de un destino similar, se marchó a 
Delfos y allí consultó al oráculo qué debía hacer para ser famoso, 
y “adulterar la convención pública” (paracharáttein tò nómisma) fue 
la respuesta del dios providente Apolo, dando pie, con el mandato 
divino, a su inicio en la filosofía y obteniendo así la preciada fama 
de sabio (Oyarzún, 1996, p. 173). El adagio oracular: “reacuñar 
la moneda” o de otro modo “falsificar lo admitido como valor 
troquelado” se transforma de esta manera en el slogan oficial de 
la secta.

¿Pero por qué tanta majadera insistencia en un relato iniciático 
que parece no revestir mayor trascendencia? ¿Qué es lo que se 
nos trata de decir con tanta variación y multiplicidad de abordajes 
sobre un asunto delictual y bancario, que, en apariencia, nada 
tienen que ver con los asuntos de los que se ocupa la filosofía?

Al parecer, esta sucesión de versiones, sobre todo las dos 
últimas relacionadas con la inclusión del dios providente Apolo, 
no serían otra cosa que versiones irónicas de la propia historia 
socrática, el santo patrono de la filosofía. No hay duda de que 
Sócrates inaugura con su (in)comprensión del comunicado 
délfico la exégesis irónica del vaticinio oracular, sin embargo, hay 
algo en la huida juvenil de Diógenes y en su posterior iniciación 
en la filosofía, un suplemento de parodia, lo mismo que en su 
elección del destierro en tanto inversión a la decisión de Sócrates 
de preferir la muerte antes que el exilio. Si Sócrates fue puesto 
ante la discrepancia o la obligación de decidir entre la muerte 
o el exilio, Diógenes paródicamente, en una suerte de revés, 
elegirá el exilio como principio de la filosofía, mientras que para 
Sócrates la muerte será su cumplimiento. En este inicio se hace 
también palmario el escarnio ilustrado griego a la superchería y a 
la superstición vulgar encarnadas en la práctica consultiva oracular 
tan popular en la época. Sin embargo, en las diferentes versiones 
de lo acontecido, se nos dice que Diógenes “falsificó moneda”, 
pero en otros lugares que “reacuñó”, que no es lo mismo, pues la 
segunda versión indica que mediante el gesto de la reacuñación se 



Jorge Lorca Leiva

80

toma la moneda para hacerla ilegítima, convirtiendo la troquelada 
en inválida; un breve, pero importante giro de significación.

Laercio añade que una vez llegado a Atenas se dirigió donde 
Antístenes —quien fuese discípulo de Sócrates—, y que este, en 
una primera instancia, lo rechazó, mas Diógenes continuó con 
su porfía hasta que al “perro manso” no le quedó más opción que 
aceptarlo como discípulo.

Como se hallaba en su nuevo papel de fugitivo o exiliado, no le 
quedó otra alternativa que seguir el camino de la vida parsimoniosa 
y frugal. Aquí Laercio (2022) anota un dato importantísimo en 
lo referente a la iniciación en el camino de la filosofía del futuro 
cínico, suerte de revelación o epifanía que le acontece durante su 
miserable estancia:

Contemplando a un ratón que corría de un lado para otro, como dice 
Teofrasto en el Megárico, sin buscar techo ni cuidándose de la obscu-
ridad o de afanarse por ninguna de las cosas que se reputa deseables 
[para el plácido vivir], encontró la salida para el aprieto [en que se 
hallaba]. (p. 174)

Esta pequeña escena narrativa resulta, junto con un par de ilustra-
ciones más, completamente reveladora de la relación de la adecua-
ción del cinismo con la naturaleza, o lo que podríamos también 
llamar “el método ostensivo o de mostración de la verdad natu-
ral” al interior del cinismo. En ella se combinan varios elementos 
importantes del despliegue didáctico en su manifestación, mostrarse o 
dejarse ver. Ello también pretende enunciar el carácter advenitorio o 
iluminador de la “verdad natural” que inicia a Diógenes tanto en la 
filosofía, como en su estado de permanencia en la sabiduría.

Hasta este momento entonces, contamos con un triple inicio 
en la filosofía, dado en tres niveles diferentes. Por un lado, el dios 
(Apolo), quien por medio de su señalar a través de la palabra, in-
duce, con un ambiguo y oscuro vaticinio, a dejar la vieja vida y 
a tomar la nueva misión. La segunda, el hombre convertido en 
maestro (Antístenes), quien por medio de la enseñanza tutelar y la 
lección pedagógica, da la nota para que Diógenes se instruya de la 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

81

manera correcta. Y finalmente, el animal (el ratón), quien a través 
de su dejarse ver o su simple mostrarse alecciona, de manera natural, al 
infortunado, mediante una lección prístina y aletúrgica.

Laercio afirma que algunos aseguran, tajantemente, que fue 
Diógenes el primero en doblar el manto para dormir en él y que 
llevaba consigo un morral donde portaba sus víveres. Se valía de 
igual forma de cualquier lugar para comer, dormir o dialogar, in-
cluso defecar o tener sexo. Al no encontrar una habitación donde 
guarecerse y cansado de esperar a uno que le había prometido un 
lugar donde hospedarse, comenzó a utilizar el tonel del Metroón 
por casa, que era un templo o lugar sagrado, dedicado a la madre 
de los dioses, y allí se quedó. 

En distintas estaciones del año se preparaba de forma rigurosa, 
como los gimnastas, ejercitándose de la mejor manera posible para 
soportar el dolor y la penuria. “Y en verano se echaba a rodar so-
bre la arena ardiente, mientras en invierno abrazaba a las estatuas 
heladas por la nieve, acostumbrándose a todos los rigores” (Dióge-
nes Laercio, 2022, p. 317). Laercio agrega un poco más adelante, 
que incluso pisaba la nieve con los pies desnudos y que una vez 
trató de engullir carne cruda, pero no pudo digerirla. Todas estas 
escenas resultan muy reveladoras, pues la ejercitación o ascesis 
cínica, que lo conecta con su potencia natural, busca fortalecer el 
centro animal del ser humano, no desmaterializarlo, no como el 
resto de los ascetismos hindúes o cristianos.

De su temperamento, Laercio añade que era feroz para embro-
mar a los demás, nadie, por lo tanto, se libraba de sus arremeti-
das burlonas. También que, cuando se detenía a contemplar la vida 
de los pilotos, los médicos y los filósofos, estimaba al ser humano 
como el más inteligente de los animales, pero que, al ver a los in-
térpretes de sueños, a los adivinos, y a cuantos van tras ellos, nada 
juzgaba más vano y estúpido que el ser humano. 

Para ilustrar la idea de continua disputa entre el cinismo y el 
platonismo, Laercio (2022) menciona que Diógenes observando 
en cierta ocasión a Platón en un festín espléndido, en donde este 
tomaba unas aceitunas, le interpeló diciendo: “¿Por qué tú, el sa-



Jorge Lorca Leiva

82

bio que ha navegado a Sicilia por causa de parecidas mesas, ahora 
que las tienes delante no las disfrutas?” A lo que Platón habría re-
plicado: “Pero por los dioses, Diógenes, si también allí solía vivir 
de aceitunas y cosas semejantes.” Y aquél agregó: “Y por qué pues 
era preciso navegar a Siracusa? ¿Acaso entonces el Ática no produ-
cía aceitunas? (p. 318). Esta anécdota mantiene, delicadamente, el 
doble sentido y la relación con la comida (glotonería) y el poder, 
haciendo franca alusión al viaje fallido que realizó el filósofo de las 
Ideas a Siracusa, intentando aleccionar al tirano Dionisio hacia su 
conversión a la filosofía. Allí buscaba Platón encontrar “poder y re-
conocimiento” o glotonería y ambición de poder tal como lo indi-
ca de manera juguetona el Diógenes de la historieta. La anécdota 
pone de relieve que Diógenes no albergaba para sí tales inquietu-
des, al contrario, más que ponerse al servicio de los príncipes y ti-
ranos, el cínico sale ileso de sus encuentros con Alejandro al afian-
zar, soberanamente, su independencia y autarquía tras ser tentado 
y puesto a prueba por el poder.

En otra ocasión, en la cual Diógenes comía higos secos, Pla-
tón se le plantó delante y el cínico le dijo cortésmente: “Puedes 
participar”, pero una vez que Platón cogió unos higos y los co-
mió, Diógenes replicó recriminatoriamente: “¿Participar dije, no 
devorarlos!” Esto último en clara alusión al término que Platón 
empleaba para proponer el vínculo conector entre el “mundo de 
las Ideas” y el “mundo sensible”. Es conocido que el filósofo ate-
niense advierte que las cosas de la realidad material (sujetas todas 
ellas al cambio y a la degradación) participarían (metaskhein) de 
aquel mundo verdadero e inmutable de las Ideas o Formas. Una 
metáfora que fuera de contexto se vuelve contra su propio crea-
dor, puesto que “participar” de los higos no quiere decir “comer-
los”, confusión en la que Platón cae, remarcando la desmesura 
del vocablo “devorar”; rompiendo la relación vinculante entre las 
Ideas y el mundo sensible, que no le permite “participar” y de-
gustar de unos simples higos.

Con relación a este mismo punto, otra anécdota que vuelve a 
recalcar la desmesura platónica es la siguiente: “Una vez [que] Dió-



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

83

genes le pidió vino, y luego también higos secos, Platón le envió un 
cántaro lleno y el cínico le dijo: ‘Si te preguntaran cuántos son dos 
más dos, ¿respoderías que veinte? Del mismo modo ni das lo que te 
piden ni respondes lo que te preguntan’. Se burlaba así de él como 
de un parlanchín sin límite” (Diógenes Laercio, 2022, p. 318).

En otra ocasión, mientras Diógenes pronunciaba un discurso se-
rio, como nadie se le acercaba, se puso a tararear y cuando muchos 
se congregaron, les reprochaba el hecho de que acudían afanosos a 
la charlatanería, pero que se tardaban, negligentemente, en las cosas 
serias (Diógenes Laercio, 2022, p. 319). Esta es una anécdota que en-
traña muchos elementos que incluso podrían interpretarse de manera 
contradictoria por su vinculación con el método pedagógico escan-
daloso del cinismo. El exhibicionismo, el aspaviento y el espectáculo 
público de la propia muestra pueden ser puestos en relación explícita 
con el asunto de la desvergüenza cínica tan eficaz y de tanto alcance. 
La anécdota sirve para ilustrar y hacer alarde de varias consideracio-
nes al respecto. Primero, grafica el fracaso del proselitismo filosófico 
en lo concerniente a su exhortación docta frente a “la masa” o “po-
pulacho”, aunque el discurso o la lección sea útil y de provecho. Se-
gundo, critica la atención que el vulgo presta a los charlatanes, dando 
pie al fomento del “circo de los embusteros” y de las bravuconerías. 
Y tercero, justifica la elección de un método escandaloso por parte 
del filósofo cínico, el cual encuentra, en su interior, una potente dosis 
pedagógica de lección y rectificación moral. La pregunta que surge, 
entonces, es cómo saber distinguir entre el sabio y el charlatán. El 
cínico asumió que el escándalo, como estrategia pedagógica, poseía la 
ventaja de hacer llamativa y menos tediosa la práctica académica.

Dice Laercio (2022) que:

Elogiaba a los que están por casarse y no se casan, a los que están listos 
por embarcar, pero no parten, a los que van a participar de la admi-
nistración pública y no lo hacen, a los que han de criar niños y no los 
crían, y a los que están preparados para convivir con los príncipes y no 
se les acercan. (p. 319)



Jorge Lorca Leiva

84

Dicho párrafo es de suma importancia porque en él se expresa una 
suerte de declaración de principios o “manifiesto cínico” explícito, 
que se enuncia en la alta valoración de la omisión o de la renuncia, 
todo ello en relación directa con el asunto de la tan cara abstención 
cínica y de la puesta al margen del cínico con respecto a las preo-
cupaciones cívicas de la vida seria y los deberes sociales. El cínico 
es un “terrorista de la cultura”, un activista solitario, que elige el 
destino del deambular y la singularidad ociosa; un observador aten-
to y burlón, un crítico social que oscila juguetonamente entre el 
fino paladar de la filantropía y la misantropía a la vez. Nada le es 
más ajeno que el proyecto comunitario, porque su subversión se da 
siempre en el terreno de lo personal. De esta manera, la “inversión 
de los valores” es una revolución, pero en el plano de lo particular. 
En términos concretos, el acto que realiza el cínico al interior de la 
polis no intenta ser un aporte real a la construcción de una sociedad mejor, 
todo lo contrario, se guarda precisamente de ello, porque entiende 
lo social como el caldo de cultivo de todos los males humanos.

El filósofo cínico, a pesar de ser un filántropo sui generis, no 
hace nada “por el bien común”, tan sólo parodia la agitación ajena 
de manera irónica. Luciano de Samosata declara, a propósito, una 
anécdota en que los habitantes de Corinto al enterarse que Fili-
po pretendía invadir su ciudad, comienzan a trabajar afanosamente 
para prepararse ante la amenaza de un feroz ataque por parte de las 
tropas del monarca. Todos corrían de un lado para otro, mientras 
que él, Diógenes, empujaba su tinaja haciéndola rodar en todas di-
recciones. Cuando uno le preguntó que por qué lo hacía, respon-
dió: “Porque estando todos tan apurados, sería absurdo que yo no 
hiciera nada. Así que echo a rodar mi tinaja, no teniendo otra cosa 
en que ocuparme” (García Gual, 2003, p. 60). 

La abstención cínica celebra alegremente tanto la propia 
omisión como la del resto, relacionándose de alguna manera, 
pero también tomando una fina distancia imperecedera, con 
la visión taoísta del “no-obrar” (Wu Wei). En ella, se produce un 
inesperado estado de abandono de los deberes cívicos y de los 
proyectos familiares, aplicando sobre la ecuación de “los hechos 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

85

serios de la vida”, simplemente la ley del mínimo esfuerzo. En lo 
concerniente al tema de la abstención y la praxis, tanto el cinismo 
antiguo como el taoísmo promueven un asunto central que se 
relaciona de manera directa con el tema de la propia soberanía 
y el correcto proceder del sabio conforme a la “ley natural”. El 
Tao Te King sin embargo, defiende una suerte de orden universal 
cósmico, el cual regenta a la naturaleza entera y a sus creaturas. 
El sabio sólo puede conducirse apropiadamente si sincroniza su 
actuar con el de aquella superestructura cósmico-metafísica y se 
deja gobernar y gobierna al mismo tiempo sus acciones según su 
sentido. Para conseguir hacer esto, el sabio taoísta debe dejar de 
actuar interesadamente y “hacerse parte” de las fuerzas universales 
que le impulsan, recelando de su ego y de la falsa conciencia que 
le hace creer que él posee el control sobre su vida. La ley del Tao 
le señala lo siguiente: “el Sabio / se atiene al no-obrar / y enseña 
sin palabras. / Los seres vienen a él / y él no los rechaza. / El 
produce y no posee / realiza y no se apropia de nada. / Una vez 
cumplida su obra / no se la atribuye / y justamente porque no 
pretende que se le reconozca el mérito / es que el mérito no 
puede serle desconocido” (Lao Tse, 1990, p. 30). Existe un tenue 
tufillo que asemeja a estos dos modos de sabiduría antigua. A mi 
parecer, el taoísmo es mucho más amable y menos agresivo que el 
cinismo. Como bien señala Gastón Soublette, el carácter del Wu Wei 
se basa, principalmente, en la observación del acontecer natural, 
donde se transparenta el gobierno del Tao. El sabio al no-obrar, 
permite que el universo realice su obra de manera perfecta, siendo 
su instrumento y no su obstáculo, sólo de esta forma se puede 
comprender la fórmula de Lao Tse (1990) cuando señala que “no 
hay cosa que el no-obrar no haga” (p. 30). El cínico en cambio, 
utiliza la naturaleza intencionadamente como dispositivo o comodín 
de transgresión sobre la norma, no concediéndole un sentido 
metafísico-trascendental, ni religioso, sino más bien inmanente, 
como apelativo y correctivo de la conducta humana. 

Cuenta Menipo de Gádara (310 a. C. - 255 a. C.), en La venta 
de Diógenes, y también Eubulo (cómico ateniense; ca. 360 a. C.) en 



Jorge Lorca Leiva

86

un libro del mismo nombre, que cuando el sinopense fue cogido 
y puesto a la venta como esclavo, se le preguntó qué sabía hacer 
y él presto contestó: “Mandar a los hombres”; y al pregonero le 
incitó: “Pregona si alguien quiere comprarse un amo”. En este 
mismo trance, como le prohibieron sentarse, dijo: “Da lo mismo, 
porque los pescados como quiera que estén se venden”. Le decía 
a Jeníades que lo había comprado: “que debía obedecerle, aunque 
fuese un esclavo, pues, aunque sean esclavos un médico o un 
piloto, es preciso obedecerles” (Laercio, 2022, p. 320). Líneas 
más adelante, Laercio (2022) indica que a Jeníades, que lo había 
comprado, le dijo: “Haz de modo que ejecutes lo mandado” y que 
este habría replicado: “Hacia arriba corren las aguas de los ríos”, a 
lo que Diógenes replicó: “Y si estando enfermo hubieses comprado 
un médico, ¿no le obedecerías, sino que le dirías que hacia arriba 
corren las aguas de los ríos?” (p. 323).

La anécdota continúa detallando las variadas regalías y 
favores que su dueño obtuvo al hacer ingresar en su hogar a un 
agathòs daímon como le gustaba llamarlo. Incluso se menciona que 
alcanzando el filósofo la vejez, una vez que falleció, agradecidos los 
hijos de su amo por sus consejos, le sepultaron en la tumba familiar, 
pero consultado con anterioridad cómo debían enterrarlo, les 
contestó: “Boca abajo”; y admirados con tal respuesta inquirieron 
el porqué de tan extraña solicitud, a lo que él les respondió: 
“Porque dentro de poco se volverán las cosas de abajo arriba” 
(Laercio, 2022, p. 320).

En este relato de la “supuesta” venta de Diógenes, resuena 
cierto eco paródico de un famoso episodio, muy reconocido de la 
biografía de Platón. Es conocida la fracasada excursión política y 
pedagógica que llevó a cabo el filósofo de las Ideas a Siracusa, para 
insertarse en la corte del rey Dioniso I. El anciano, quien terminó 
expulsando de su patria al filósofo ateniense, convencido de que 
este último maquinaba un complot en su contra, lo envió de 
regreso en una nave espartana con destino a Atenas, y que en la isla 
de Egina Platón fue cogido por unos piratas, hecho prisionero y 
posteriormente ofrecido como esclavo, pudiendo zafar ileso y salir 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

87

del aprieto gracias al rescate que pagó su amigo Anníceris, a quien 
había conocido en Cirene.

Ya en la Vida de Esopo, obra anónima dedicada al astuto y 
monstruoso fabulista, se narra cómo este, al pasar por un trance 
de características similares, le indicó con ladino discurso a Janto 
(Xantos), reputado filósofo samio, que le comprara solo si necesitaba 
de un consejero en casa; parecidas palabras que se le adjudicarán 
más tarde al propio Diógenes como hemos visto. También el 
fabulista logra imponer su voluntad en la casa de su amo, poniendo 
a Janto permanentemente en ridículo frente a su mujer, sus amigos 
y los demás siervos. Esta narración de carácter folclórico pudo muy 
bien —como señala García Gual— haber influido en la invención 
novelesca de un Diógenes esclavo. O a la inversa, tal relato, en 
cuanto tema de elaboración popular, pudo recibir el influjo perruno 
al ser Esopo una suerte de cínico avant la lettre. 

Diógenes Laercio (2022) toma nota que en el libro primero 
de Hecatón de Rodas (Ἑκάτων; ca. 100 a. C.), llamado Anécdotas, 
el propio Alejandro habría dicho: “si no hubiese nacido Alejandro, 
querría haber sido Diógenes” (p. 321), manifestando con ello su 
admiración por el dominio de sí y por la astucia del filósofo. 

Laercio señala que Diógenes decía de sí mismo que era un 
sabueso de los que son elogiados, pero que ninguno de los que 
lo hacían se atrevía a salir con él de caza, de modo que poco le 
importaban los elogios y adulaciones (tal como mencionaba su 
maestro Antístenes). Y un poco más adelante, como en cierta 
ocasión unos extranjeros querían conocer a Demóstenes, el 
reputado orador y político ateniense, extendiendo el dedo del 
medio con el resto de la mano empuñada, dijo: “¡Este es el 
conductor del pueblo de los atenienses!” (p. 322). 

Con respecto a lo excesivo de su conducta, decía que imitaba a 
los maestros de coro: que también ellos dan la nota más alta para 
que los demás alcancen el tono adecuado. Obviamente, su modo 
de conducción y actuación dentro del espacio público no tiene 
nada que ver con la idea de “término medio” aristotélico, en cuanto 
canon de medida ética para una praxis individual y social. Dicho 



Jorge Lorca Leiva

88

comportamiento desmedido del cínico recuerda, sin embargo, la 
conocida frase blakeana: the road of excess leads to the Palace of Wisdom 
(el camino del exceso lleva al palacio de la sabiduría), donde el 
equilibrio selectivo y prudente de la mesura aristotélica queda 
rotundamente anulada. 

Otro episodio importante en lo relativo a la ostensión natural 
es que contemplaba el filósofo una vez a un niño que bebía 
solamente con la ayuda de sus manos, y enseguida este arrojó de 
su morral la cotila (vaso), diciendo: “Un niño me ha ganado en 
sencillez. Y arrojó también la escudilla (cuenco) al contemplar a 
otro infante, que, habiéndola perdido, recogía su puré de lentejas 
con la cavidad del pan” (Laercio, 2022, p. 323). Nuevamente el 
tema de la mostración, esta vez a cargo de unos niños prácticos 
y sencillos le revelan al más asceta y frugal de los filósofos que 
todavía porta en su morral cosas superfluas. 

En lo relativo al patrimonio, reflexionaba del siguiente modo: 
“De los dioses son todas las cosas; los sabios son amigos de los 
dioses; y comunes son las cosas de los amigos; luego, todas las 
cosas son de los sabios” (Laercio, 2022, p. 323). Sutil argumento 
para abolir la propiedad privada y promover una suerte de 
criptocomunismo virtuoso, variante del comunismo sofocrático 
prescrito por el platonismo. 

Solía decir que las maldiciones trágicas se le habían venido 
encima, pues en efecto se encontraba: “Sin ciudad, y sin casa, 
privado de patria, pobre y errante, llevando la vida efímera” 
(Laercio, 2022, p. 324). Se asoleaba una vez en el Cranio, señalado 
por la leyenda como un bosquecillo o gimnasio a la entrada de 
Corinto; paraje predilecto del sabio para dejarse llevar por tal 
ocupación, cuando se le plantó por delante Alejandro y le dijo: 
“Pídeme lo que quieras”; y Diógenes le respondió: “No me hagas 
sombra” (Laercio, 2022, p. 324). Con estas palabras echó por 
tierra el ofrecimiento del monarca y la “tentación mefistófica” 
que le ponía por delante el soberano emperador. Platón lo llamó 
perro y él replicó: “Sí, por cierto, puesto que volví a quienes me 
vendieron”. Pablo Oyarzún señala que la respuesta del cínico 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

89

es una alusión a la aventura siracusana de Platón, y que también 
Eliano, el retórico romano (ca. 175-235), daría una réplica distinta 
y más pertinente que la anotada por Laercio (2022). En ella, el 
filósofo-perro responde: “Jamás he regresado, como los perros, a 
los que me vendieron” (p. 325). En el relato de Eliano, Platón le 
insulta con el mote de “perro” porque Diógenes se habría mostrado 
sumamente aburrido con ocasión de la lectura de uno de sus 
discursos o diálogos. Diógenes Laercio refiere en tanto, en el libro 
que dedica a Platón, que cuando este dio lectura pública del Fedón, 
los asistentes, por lo extenso del diálogo, se fueron retirando poco 
a poco, hasta que el filósofo de la academia se quedó solo junto a su 
alumno Aristóteles. Quizás en relación con ese episodio, Laercio 
(2022) anote esa otra anécdota que dice que uno que estaba 
leyendo algo muy largo, cuando dejó a la vista, cerca del final del 
papiro, un espacio en blanco, Diógenes exclamó jubiloso: “¡Ánimo, 
varones! ¡Veo tierra!” (p. 325). 

En otro pasaje, Laercio (2022) dice que Platón había dado 
para el ser humano su definición clásica de “bípedo implume”, 
siendo aprobado ampliamente por ello. Diógenes en seguida 
desplumó un gallo vivo (primer mártir de la filosofía según señala 
Juan Rivano) y lo llevó a la academia, lanzándolo en medio de la 
audiencia y en seguida añadió: “Este es el ser humano de Platón”, 
causando gran revuelo y la risa cómplice de los asistentes, en su 
mayoría discípulos del filósofo áureo. De ahí que se le agregó 
a la malograda definición: “de uñas anchas” (p. 325). El astuto 
Platón, para no ser del todo burlado se autocorrigió de inmediato, 
pensando que podría zafar ileso de la trampa, sin embargo, tal 
como señala de manera magistral Michel Onfray, termina por 
hacer más ridícula la escena, ya que la expresión “de uñas anchas” 
es la traducción del adjetivo griego platonychòn, que también 
quiere decir, etimológicamente: “uñas al estilo de Platón”. Con esa 
argucia burlona, Diógenes invalida completamente la invención 
erudita del filósofo, además de exponer nominalmente, con un 
mínimo de discurso, que lo real no puede ser apresado ni reducido 
a la abstracción violenta del concepto.



Jorge Lorca Leiva

90

Laercio (2022) añade que llevando en pleno día una lámpara 
encendida, iba diciendo por todos lados: “Busco a un hombre” (p. 
325). Notable episodio performativo-literario que siglos más tarde 
el filósofo alemán Friedrich Nietzsche adaptará para su propio 
libro La gaya ciencia, aforismo 125, “El loco”, donde ocupa la figura 
de Diógenes para dar a conocer, teatralmente, el obituario deísta 
pregonado con anterioridad por Hegel: “Dios ha muerto”.

Inmediatamente Laercio (2022) apunta, que estando de pie 
luego de haber sido mojado por un aguacero, mientras los que 
lo rodeaban se compadecían de él, mirándolo Platón, que estaba 
nuevamente presente como espectador de la escena, exclamó: 
“Si queréis compadeceros de él, idos”, indicando con ello su 
entrañable amor por la fama (p. 325). En esta anécdota, al igual 
que en la última versión del destierro de su ciudad natal, se 
vuelve a remarcar el asunto de la búsqueda intencional de gloria 
o de reconocimiento como motor de la acción del sinopense. Sin 
duda Laercio —y eso es digno de nota— acoge no sólo los relatos 
favorables de los filósofos de quienes se ocupa, sino también 
de aquellos contrarios, los que se crearon con la intención de 
perjudicar la fama y la figura de los ilustres mencionados. 

En lo relativo a las necesidades humanas, profería que los 
dioses han dado a los seres humanos una vida fácil, pero que esta 
se les oculta porque andan tras la búsqueda de pasteles de miel, 
perfumes y cosas semejantes. Unas cuantas líneas más abajo, 
Laercio (2022) dice que masturbándose una vez en el ágora, dijo: 
“¡Ojalá que también se pasara el hambre frotándose el vientre!” 
(p. 328), poniendo con ello de manifiesto lo difícil que es saciar la 
necesidad de comida en comparación con la privación de sexo. 

Exhortándolo Hegesias para que le prestase alguno de sus 
escritos, le dijo: “Necio eres, Hegesias, que no coges los higos 
pintados, sino los de veras, pero descuidando la verdadera 
disciplina, te lanzas a la escritura” (Laercio, 2022, p. 328). Es 
interesante apreciar el contenido confrontacional de la anécdota 
y el tema de la subalternidad de la escritura con respecto a la 
praxis o la discusión oral, algo muy parecido al argumento que 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

91

elabora Platón en el Fedro con relación al mito de Theuth y 
Thamus contenido en él, donde el filósofo de las Ideas da mayor 
importancia al discurso oral que a la escritura como un falso 
remedio para la memoria. En este mito incluido en el Fedro, Platón 
aborda el problema de la escritura como “letra muerta”, carente 
de vida, alejada del verdadero pensamiento vivo que es el de 
la oralidad, la cual permite desarrollar un tipo de conocimiento 
conducente a la “verdad” dada en la conversación entre amigos, un 
rasgo sin duda que pudo apreciar muy bien en su maestro Sócrates. 

Preguntado si tenía algún esclavo o sirviente que lo cuidase, 
respondió: “No”, y cuando le dijeron: “Y suponiendo que te 
murieses, ¿quién te enterraría?”, replicó: “El que tenga necesidad 
de casa” (Laercio, 2022, p. 330). Destacando con ello su poca 
preocupación por los bienes materiales y su descuido por las 
supercherías de ultratumba. 

Dialogaba Platón sobre las Ideas y nombraba la “meseidad” 
y la “taceidad” cuando Diógenes le interrumpió diciendo: “Yo, 
Platón, veo la mesa y la taza, mas de ningún modo la meseidad 
y la taceidad” (Laercio, 2022, p. 331). Y este le dijo: “Con 
razón [Diógenes], porque tienes ojos con que se ven la taza y la 
mesa, pero no tienes inteligencia, con la que se ve la meseidad 
y la taceidad.” En el mismo párrafo, cierto día le preguntó uno 
a Platón: “¿Qué te parece Diógenes?”, y este le contestó: “es 
Sócrates enloquecido” (Laercio, 2022, p. 332). Oyarzún (1996) 
agrega en la nota 53 de su libro El dedo de Diógenes que en la 
versión de Eliano, en su Historiae Variae (14.33), es al propio 
Diógenes a quien se le pregunta sobre qué piensa de Sócrates 
y que este, sueltamente, habría respondido que “estaba loco”. 
Meganio señala en su edición crítica del año 1664 que el pasaje 
es una interpolación o modificación posterior, siendo la forma 
canónica la que postula Eliano. 

Viendo una vez a un muchacho que se ruborizaba, Diógenes le 
dijo: “¡Valor! Que ese es el color de la virtud” (Laercio, 2022, p. 
332). A uno que le decía: “Muchos se ríen de ti”, replicó: “Mas yo 
no soy burlado” (Laercio, 2022, p. 332). Este último punto pone 



Jorge Lorca Leiva

92

en evidencia un nuevo estatuto explícito sobre el funcionamiento 
de la askesis en lo relativo a la vergüenza o desvergüenza (anaídeia) 
al interior del ideario cínico, cuya estrategia consistiría, primero, 
en escandalizar al sujeto interpelado, provocando la risa cómplice 
del resto. Segundo, el filósofo se entrenará, constantemente, en 
sobreponerse lo más pronto posible de aquella autoafección; la 
vergüenza, cuando esta recaiga sobre él. Esto quiere decir, que el 
cínico insiste en el hábito permanente de no abochornarse por la 
propia conducta desmesurada, con esto logra un tipo particular 
de transferencia, es decir, que el rubor que debería recaer sobre 
él se traslade a su interlocutor o al espectador escandalizado. Lo 
terrible, por lo tanto, no está en ruborizarse ante la práctica de 
un hecho virtuoso o pedagógico (como se señala en la primera 
anécdota anteriormente citada), lo que se debe llegar a conseguir 
es que los demás tomen conciencia de su actuar imprudente y se 
ruboricen ante su propio comportamiento “desviado” por el orden 
social. Por eso, un par de líneas más abajo, Laercio (2022) anota 
otra anécdota muy similar. A uno que le dijo de nuevo: “Muchos se 
ríen de ti”, él respondió: “Y quizás de ellos los asnos; pero ni ellos 
se ocupan de los asnos, ni yo de ellos” (p. 333). 

Reprendido una vez porque comía en la plaza pública, contes-
tó: “Pues en la plaza pública me vino el hambre” (Laercio, 2022, p. 
334). Otra anécdota laerciana señala que al verlo Platón lavar unas 
verduras, se le acercó cauteloso y le dijo suavemente: “Si sirvie-
ras a Dioniso, no lavarías verduras”; a lo que Diógenes respondió 
también despacito: “Y si tú lavaras verduras, no servirías a Dioniso” 
(Laercio, 2022, p. 334). Pablo Oyarzún nos enseña que esta misma 
anécdota es puesta de revés en dos ocasiones contra los mismos cí-
nicos. La primera es en el capítulo dedicado a Aristipo en la propia 
doxografía de Laercio, en cuya oportunidad es el mismo Diógenes 
quien le dice al cirenaico: “Si hubieras aprendido a alimentarte de 
esto [las verduras], no andarías haciendo la corte en los palacios de 
los tiranos”. A lo que el hedonista habría replicado: “Y si tú supie-
ras tratar con los hombres, no lavarías hierbas” (Laercio, 2022, p. 
334). La segunda versión mencionada, señala que estando Teodoro 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

93

el sofista en Corinto y llevando consigo muchos discípulos, Metro-
cles, el cínico, quien lavaba unas hierbas le dijo: “Tú, oh sofista, no 
necesitarías de tantos discípulos si lavaras hierbas”, a lo que replicó 
el otro: “Y si tú supieras tratar con los hombres, seguramente no 
necesitarías lavar hierbas” (Oyarzún, 1996, p. 114). 

Cuando Friné, la famosa hetaira griega, célebre por su belle-
za, consagró una Afrodita de oro en Delfos, Diógenes inscribió en 
ella la siguiente frase: “De la incontinencia de los griegos” (Laercio, 
2022, p. 335). Decía también que las prostitutas bellas se parecen 
a un dulce mortífero. Sin embargo, otros relatos le cuelgan que 
tal como Aristipo y Demóstenes, también él se unía en coito con 
Friné y Lais, las dos prostitutas famosas, claro que, supuestamente, 
sin cobro alguno por parte de ellas. El vagabundo y la prostitu-
ta, dos figuras emblemáticas pero incómodas para el orden de la 
metrópolis de todos los tiempos, imposibles de ser disociadas de 
su emergencia y permanencia. Además de ser dos cuerpos sujetos, 
permanentemente, al escrutinio, la censura y la mirada recrimina-
toria del público general. 

Enseguida Diógenes Laercio (2022) dice que Alejandro se le 
plantó una vez por delante y le dijo: “Yo soy Alejandro, el gran 
rey”, “y yo”, replicó él, “Diógenes, el Perro” (p. 335). A propósito 
del tema de la imputación social, cuando le preguntaron que por 
qué le llamaban “Perro”, contestó: “Porque les hago fiestas a quie-
nes dan, ladro a los que no dan, y muerdo a los malos” (Laercio, 
2022, p. 335). Mientras comía en el ágora, los que lo rodeaban 
le decían sin cesar: “¡Perro!”, y él les replicó en cambio: “¡Voso-
tros sois perros que me rondáis mientras como!” (Laercio, 2022, 
p. 335). 

Cuando le consultaron qué había sacado de la filosofía, dijo: 
“Si no otra cosa, al menos estar aviado contra todo azar” (Laercio, 
2022, p. 336). Preguntado de dónde era, respondió: “Ciudadano 
del mundo” (Laercio, 2022, p. 336). No está demás mencionar acá 
que Diógenes es el primero que emplea el concepto de “cosmopo-
lita”, pero para recalcar que los seres humanos, al igual que todos 
los seres vivientes, pertenecemos, ante todo, a la patria universal 



Jorge Lorca Leiva

94

de la physis (Naturaleza) por sobre una arbitraria ciudadanía políti-
ca del nómos. El término empleado por el filósofo se contrapone al 
cosmopolitismo político alejandrino, instaurado tanto por la vio-
lencia como por la subyugación de los demás pueblos y por sobre 
los demás seres humanos. Este último término entra en completa 
contradicción con el libre uso de la voluntad y de la razón, y de 
aquella garantía que se concede, naturalmente, a todo ser viviente 
por el simple hecho de existir y pertenecer al cosmos. 

A uno que le decía: “No sabiendo nada filosofas”, replicó: “Aun-
que sólo me arrogo la sabiduría, también eso es filosofar” (Laercio, 
2022, p. 337). Enseguida Laercio (2022) anota uno de los relatos 
más famosos que se le adjudican a su tocayo y que por lo demás 
logra capturar, económicamente, el afán y estandarte de todos los 
miembros de la secta: entraba en el teatro en contra de los que sa-
lían y cuando le preguntaron que por qué lo hacía de esa forma, les 
dijo: “Esto trato de hacer toda mi vida” (p. 337). Resignificar, am-
bulatoriamente, las costumbres de los habitantes de la polis, pues 
esa era la tarea que le había impuesto el críptico dios Apolo. 

Del mismo modo, cuando le echaron en cara que él pedía 
mientras Platón no mendigaba, repuso con un verso de la Odisea 
(I, 157; IV, 70.) “Él también pide, pero: «Acercando la cabeza, para 
que los demás no se enteren»” (p. 339). Preguntado si la muerte 
era mala, contestó: “¿Cómo va a ser mala, si estando presente no 
la sentimos?” (Laercio, 2022, p. 339). Frase que recuerda el argu-
mento elaborado con posterioridad por Epicuro en su famoso te-
trafármaco, el cual solía esgrimir como parte de sus conocimientos 
liberadores, anular la angustia que promovía sobre los seres huma-
nos el ansia de inmortalidad y el miedo a la muerte. A Alejandro 
que plantado ante él le preguntó: “¿No me temes?”, le repuso: 
“Pues ¿qué eres? ¿Bueno o malo?” Y como él contestó: “Bueno”, le 
dijo entonces: “¿Y quién teme a lo bueno?” (Laercio, 2022, p. 339). 

Como buen heredero del socratismo, afirmaba que la educa-
ción es templanza para los jóvenes, consuelo para los viejos, rique-
za para los pobres y adorno para los ricos. Preguntado qué es lo 
más bello entre los seres humanos, respondió: “La franquía” (Laer-



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

95

cio, 2022, p. 339), concepto que significa la condición o disposi-
ción personal de poder hacer lo que se quiera, liberándose a volun-
tad de alguna responsabilidad o compromiso según se disponga.

En lo relativo a la ascesis, decía de que la ejercitación es doble: 
una la del alma y otra la del cuerpo, y que, por el entrenamiento 
constante, de continuo “surgen imágenes que dan soltura y habi-
lidad a las acciones virtuosas” (el hábito). Que un tipo de entre-
namiento es incompleto sin el otro, pues no se puede producir la 
destreza sin la potencia y ambas son pertinentes, así para el alma 
como para el cuerpo (se incluyen). Exponía pruebas por lo mismo 
de que fácilmente se pasa de la gimnasia a la virtud, pues veía que, 
tanto en las artes manuales como en las otras, los artesanos ad-
quieren por la práctica, no poca maestría y que tanto los flautistas 
como los atletas, adelantan, cada cual en lo suyo, por el continuo 
esfuerzo y que, si estos trasladasen la ejercitación también al alma 
y a las virtudes, no se afanarían inútilmente. Y decía también, que 
en la vida nada en absoluto se lleva a cabo dichosamente sin ejerci-
cio (askesis) y que éste es poderoso para poder conseguir cualquier 
cosa. Por consiguiente, “en vez de trabajos torpes, hay que elegir 
aquellos que, según la naturaleza, sean afines para vivir felizmente 
y no ser desgraciados por necedad” (Laercio, 2022, p. 340). 

Y acerca de la ley (nómos) decía que sin ella no es posible el 
vivir político, pues, en efecto, sin ciudad de nada sirve el ser civili-
zado y de nada sirve la ley sin la ciudad; luego se desprende que la 
ley define lo civil.

Decía que: “Las mujeres deberían ser comunes, sin tener en 
cuenta el matrimonio, sino que el que persuade se acople a la 
persuadida y que, según esto, también los hijos deberían ser co-
munes” (Laercio, 2022, p. 341). Un párrafo de enorme similitud 
con los argumentos esgrimidos, siglos más tarde, por el “Perro de 
Dios”, el filósofo Tommaso Campanella, de origen stilense, que 
en su propia utopía política titulada La ciudad del Sol (1602), ins-
ta a fomentar la disolución del pilar fundacional de la sociedad, 
la familia, terminando con la idea tradicional de matrimonio y 
señalando la ventaja de que todas las mujeres sean en común, más 



Jorge Lorca Leiva

96

bien, que sean ellas quienes decidan libremente con quien desean 
unirse sexualmente y que los hijos sean criados, responsablemen-
te, por todo el colectivo.

Mediante una extraña idea que comunicaba a todas las cosas del 
universo unas con otras, Diógenes decía que de ningún modo es 
insensato tomar (robar) algo de un templo o comer animales, ni 
tampoco es impío, en modo alguno, comer carne humana o acos-
tarse con la propia madre, tal cual evidencian algunas de las cos-
tumbres de países extranjeros. Todas estas son prohibiciones o ta-
bús, que por lo general se extienden de ordinario a los contextos 
culturales occidentales, generando con su sola idea la más ominosa 
y escandalosa censura por parte del “buen juicio” y la “moral tradi-
cional”. Estas declaraciones escandalosas, sin embargo, pueden ha-
ber tenido como objetivo, precisamente, empujar a los ciudadanos 
a reflexionar sobre los propios prejuicios, hábitos y costumbres, a 
través de ciertas observaciones chocantes extraídas del mundo ani-
mal (la naturaleza) o de otras latitudes del orbe. 

En lo que concierne a las materias de instrucción que eran de 
su interés y las que no, Laercio apunta que descuidaba la música, la 
geometría y la astrología, junto con todas las otras cosas que fueran 
de esa índole, por considerarlas superfluas e innecesarias para el 
desarrollo de la virtud. El contrapunto es evidente con el conocido 
portal o frontispicio de la Academia de Platón, que lucía ostentosa-
mente el siguiente lema: “Aquí no entra nadie que no sepa geome-
tría”, poniendo en relieve la importancia que daba el filósofo áureo 
al conocimiento abstracto que portan las matemáticas como base 
discriminatoria para el desarrollo del intelecto. 

Se cuenta como dato sobre su pretendido carácter que poseía 
tal locuacidad en su discurso que era admirable para persuadir a los 
demás, de suerte que a todos embelesaba fácilmente con sus pala-
bras. Líneas más arriba se registra una anécdota irrisoria que hace 
alusión al tema de la persuasión, en ella se dice que: “Pedía algo a 
un tipo malhumorado y éste le dijo: «A ver si me persuades», a lo 
que Diógenes respondió: «Si pudiera persuadirte, te persuadiría de 
que te ahorcaras»” (Laercio, 2022, p. 334). 



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

97

Ya casi al final del capítulo, los comentaristas anotan varias 
presuntas versiones relativas al deceso de Diógenes. Se dice que 
acabó su vida a los noventa años de edad, otros dicen que a los 
ochenta y uno. Algunos señalan que, por efecto de haber comido 
pulpo crudo, como cuenta Plutarco en su Moralia; a diferencia de 
Ortiz y Sanz que, en su canónica traducción del siglo XVII, susti-
tuye el comestible marino por un supuesto “pie de buey”, alcan-
ce, que tal como se atreve a apostar Pablo Oyarzún (1996) en la 
nota 87 de su libro Dedo de Diógenes, puede deberse a la similitud 
entre las palabras griegas boòs poús y polypous (p. 200). Otras ver-
siones señalan que queriendo repartir un pulpo entre los perros, 
le mordió uno el tendón de la pierna y que cayendo de bruces 
al suelo, murió. Mientras que el relato de sus amigos sostiene, 
según Laercio, que contuvo la respiración y que, al hallarle en-
vuelto en su manto, como no era perezoso ni haragán, al apartar 
el palio o manto con que se cubría al dormir, encontraron que 
había expirado y conjeturaron por ese motivo que había hecho 
esto voluntariamente. 

En las diferentes versiones del relato se puede observar lo mis-
mo que acontecía al comienzo del capítulo, en lo referente al tema 
de su iniciación en la filosofía. Nos referimos a las modificaciones 
de las causas mortuorias que sin lugar a dudas dejan entrever las 
diferentes posiciones o valoraciones que esgrimen los comentaris-
tas de la Antigüedad con respecto a su figura; a favor o en contra. 
Las primeras dos versiones hacen una crítica solapada a la desme-
sura del proceder cínico, para desde ahí señalar que intentar llevar, 
conscientemente, tan lejos la invectiva contra la civilización trae 
consigo consecuencias trágicas, incluso para alguien que se arroga 
la membresía de sabio. 

¿Pero qué puede significar aquí la ingesta de pulpo crudo o la 
renuncia a la cocción de los alimentos? Para un griego, el fuego 
estaba íntimamente relacionado con el origen de la civilización y 
dentro de su imaginario, el superhéroe o titán Prometeo era su 
insigne estandarte. Desistir de preparar los alimentos cocidos era 
abnegar, conscientemente, del principio civilizatorio por antono-



Jorge Lorca Leiva

98

masia y su inminente fracaso era la prueba irrefutable de que ig-
norar o transgredir ciertos límites culinarios, pero por sobre todo 
culturales, conducía, inevitablemente, a la ruina del insolente. 

La segunda versión, algo dramatizada también, intenta recal-
car el hecho de que sobrepasar ciertos límites humanos en la con-
vivencia con los animales, equiparándose con ellos, sin tomar las 
precauciones adecuadas o mínimamente necesarias del caso, aca-
rrea irremediablemente la fatalidad del imprudente. 

Por último, la versión final del relato indica todo lo contrario, 
realzando el dominio y la soberanía del sabio en su actuar moral 
y racional, quien con un gesto sereno y de completo autodominio 
sobre sí, pone fin a su vida en el momento en que lo considera 
justo y preciso. Después de su muerte, como era muy querido y 
tenido en alta estima por sus cercanos, sus amigos se disputaron 
casi a golpes el derecho a enterrarlo, pero dice Laercio que vi-
nieron los padres de estos, con los magistrados de la ciudad (Co-
rinto) y lo sepultaron junto a la puerta que conduce al istmo. Le 
erigieron ahí una columna en su honor y sobre ella un perro de 
mármol. Pausanias anota en sus Viajes que entre las tumbas que 
rodean el camino a Corinto puede verse cerca de un pino y un ci-
prés, junto a la puerta de la ciudad, el sepulcro de Diógenes de Si-
nope. Otros en cambio señalan que pidió expresamente que arro-
jasen insepulto su cadáver para que las bestias lo aprovecharan, o 
que lo metieran también insepulto en un hoyo y que lo cubriesen 
luego con un poco de tierra. Por último, Eliano dice que pidió 
que lo echasen al Iliso, para ser útil a sus hermanos. Todas estas 
versiones, interdictas todas, contravienen de una u otra forma 
los rituales o los usos religiosos acostumbrados por la sociedad 
griega, incluyendo aquella que se menciona más arriba, en que se 
señalaba que el filósofo-esclavo habría sido enterrado boca abajo 
por los hijos de Jeníades, en la tumba familiar. Según Demetrio en 
sus Homónimos, el mismo día que murió Alejandro en Babilonia, 
murió Diógenes en Corinto.



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

99

Cierre y conclusiones

La primera de las reglas del cinismo es prescindir y quitar del estu-
dio de la filosofía disciplinas como la lógica y la física, aplicándose 
estrictamente a la ética.

Segundo, los cínicos rechazan los conocimientos generales de 
las humanidades, despreciando el acto de leer escritos ajenos por-
que distraen y pervierten de los pensamientos propios. 

Tercero, desaconsejan también el estudio de la geometría, la 
música y otros saberes semejantes, por considerar dichas discipli-
nas superfluas.

Cuarto, se propusieron vivir de manera fácil y sencilla, sir-
viéndose de alimentos simples y sobrios, y despreciando al mis-
mo tiempo la riqueza, la nobleza y la gloria, pues consideraban, tal 
como Diógenes lo había enseñado, que la principal característica 
de los dioses era no necesitar nada y que los sabios, al desear pare-
cérseles en perfección, deseaban muy pocas cosas.

Quinto, tal como Sócrates, señalaban que la virtud es enseña-
ble (o mostrable para su enseñanza y aprendizaje) y que aquella no 
puede perderse una vez adquirida, siendo el sabio digno de amor 
y amistad, impecable, filántropo y que no confía nada a la suerte. 

Bibliografía

Anónimo (1978). Fábulas de Esopo.  Vida de Esopo. Fábulas de Babrio. Biblioteca 
Clásica Gredos.

Bracht Branham, R. y Goulet-Cazé, M.-O. (Eds.) (2000). Los cínicos. El 
movimiento cínico en la Antigüedad y su legado. Editorial Seix Barral. 

Campanella, T. (2006). La ciudad del sol. Akal.
Demóstenes (2004). Discursos. Editorial Porrúa.
Epicuro (1997). Sobre la felicidad. Grupo Editorial Norma. 
García Gual, C. (2003). La secta del perro. Alianza Editorial. 
Heinrich, K. (1972). Antiguos cínicos y cinismo contemporáneo. Escritos 

Breves del Departamento de Filosofía de la Universidad de Chile. 
Laercio, D. (2022). Vidas y opiniones de los filósofos ilustres. Alianza Editorial.
Lamb, H. (2010). Alejandro de Macedonia. Ediciones Espuela de Plata. 



Jorge Lorca Leiva

100

Lao Tse (1990). Tao Te King. Cuatro Vientos Editorial.
Lorca, J. (2021). La risa de los cínicos; variaciones en torno a la figuración estéti-

ca del cinismo. Ediciones A89.
Lorca, J. (2023). Los filósofos cínicos; un modo peculiar de sabiduría antigua. 

Ediciones A89.
Marchand, Y. (2012). El filósofo-perro frente al sabio Platón. Errata Naturae. 
Miller, J. (2011). Vidas sujetas a escrutinio. Ediciones Tajamar.
Moro, T. (2011). Utopía. Espasa libros.
Onfray, M. (2002). Cinismos. Paidós.
Oyarzún, P. (1996). Dedo de Diógenes. Dolmen Ediciones.
Platón (2014). Fedro. Gredos. 
Rivano, J. (1991). Diógenes; los temas del cinismo. Bravo y Allende Editores. 
Sloterdijk, P. (2003). Crítica de la razón cínica. Siruela. 
Žižek, S. (2015). Mis chistes, mi filosofía. Anagrama.



101

capítulo iii

libertad de palabra y 
contracultura cínica1

Víctor Hugo Vásquez Gómez

Introducción
“En cierto sentido, Sócrates anunciaba a los cínicos. Los poetas cómicos se burlaban 

también del aspecto exterior de Sócrates, de sus pies descalzos y de su viejo abri-
go. Y si, como lo vimos, la figura de Sócrates se confunde en el Banquete con la del 

Eros mendigo, Diógenes, vagabundeando sin casa ni hogar con su pobre alforja, ¿no 
es otro Sócrates, figura heroica del filósofo inclasificable y ajeno al mundo?”

Hadot, 1998, p. 125.

Considerando los escasos estudios críticos sobre la relación entre 
Platón y los cínicos, este capítulo busca aportar puntualmente al 
esclarecimiento de la significación de la anécdota referida a Platón 
en DL VI, 54, según la cual cuando alguien le preguntó qué clase 
de hombre le parece Diógenes habría respondido: “es un Sócrates 
enloquecido” (Σωκράτης μαινόμενος). Se plantea que a pesar del 

1	 Este trabajo es una reelaboración de un apartado de mi tesis de Maestría en Filosofía 
(Vásquez, 2014b).



Víctor Hugo Vásquez Gómez

102

sentido peyorativo con que podría ser interpretada la figura de Dió-
genes de Sinope a partir de esta anécdota extraída de la doxografía 
de Laercio, es necesario revisar y revalorar en primera instancia el 
concepto de locura —manía— atribuida al êthos del cínico Dióge-
nes, y en segundo lugar, examinar cuál sería el sentido de la filiación 
de este con Sócrates. En esa medida, se sostiene que el Σωκράτης 
μαινόμενος, a pesar de ser una designación ambigua, puede inter-
pretarse con un matiz positivo. Primero, ello significa que al llamar 
a Diógenes “Sócrates” está reconociendo o identificando Platón una 
cercanía, unos rasgos que aluden al viejo ironista (pobreza, templan-
za, actitud para la confrontación con el otro, valentía). Segundo, 
cuando le otorga el calificativo de “enloquecido” está concibiendo 
no que Diógenes está patológicamente loco, sino que este Sócrates 
perruno es más bien alguien que, al buscar ser virtuoso, asume la 
desvergüenza y la parresía como medios para transvalorar la legalidad, 
manifestándose como un filósofo atopos; de manera más precisa, es 
mainómenos porque asume una elección de vida filosófica radical en 
la que pensamiento, palabra y acción están unidos en función de un 
vivir según la naturaleza —una contracultura—, recibiendo con ello 
el rechazo y la censura de los otros, incluido Platón.

Sobre la actualidad del cinismo, es pertinente señalar que des-
de hace más o menos ochenta años, los estudios han cobrado bas-
tante fuerza entre los especialistas. Autores como Donald Dudley 
(1937), Guiseppe Scarpat (1964), Léonce Paquet (1975), Peter 
Sloterdijk (1989), Goulet-Cazé y Branham (2000), García Gual 
(2009), Michel Foucault (2010), Farrand Sayre (2011) y muchos 
otros figuran entre los interesados en reivindicar su legado. A pesar 
de la ausencia de fuentes directas resulta ser crucial para nuestro 
entendimiento otras fuentes indirectas y anecdóticas sobre su filo-
sofía. La riqueza de interpretaciones y de reflexiones que propor-
ciona esta escuela helenística son extraordinarias: ética, estética, 
política, lenguaje, literatura, teoría crítica emergen con singulari-
dad de las historias que se erigen en su nombre. En virtud de lo an-
terior, este capítulo pretende explorar e invitar al lector a re-pen-
sar ciertos aspectos que conciernen específicamente a la ética, 



Libertad de palabra y contracultura cínica

103

esto es, examinar la significación de la visión cínica de la libertad 
(ἐλευθερία) desde lo que parece ser su summum, su paroxismo: la fran-
queza o libertad de palabra (παρρησία). La experiencia de la libertad 
en Diógenes de Sinope será puesta a prueba desde la anécdota que 
refiere Laercio en VI 54, toda vez que, como expresa Luciano de 
Samosata, al Perro de Sinope habría que vérsele como “profeta de 
la verdad y la franqueza” (Luciano, II 27, 8). Se procede en este ca-
pítulo de la siguiente manera: i) se explica el problema de la atopía 
de Diógenes el cínico; ii) se comenta el pasaje en cuestión DL VI, 
54; iii) se esclarecen los tópicos centrales del êthos cínico, en parti-
cular, relacionando la parresía y la vida según la naturaleza. 

El problema de la atopía en el cinismo de Diógenes

El primer reto al que uno se enfrenta con el antiguo kynismus es la 
reconstrucción de su pensamiento a partir de testimonios, comen-
tarios y anécdotas no siempre uniformes desde el punto de vista 
filosófico. De hecho, la doxografía de Diógenes Laercio (2007), que 
se gesta entre los siglos III y IV, es una de las fuentes más aprecia-
das para el estudio de la escuela cínica (Cf. Libro VI de Vidas de los 
filósofos ilustres). Hay que indicar algunas cosas en relación con este 
tipo de texto. Inicialmente, se trata de anécdotas y opiniones a veces 
cómicas a veces serias. Esto en ocasiones suele presentarse como 
problemático en virtud del “espíritu de seriedad” necesario para 
afirmar la importancia histórica y filosófica de las escuelas, aspecto 
que exige una toma de postura crítica del investigador respecto a la 
elección de los pasajes y de la forma como realiza la argumentación. 
A manera de compendio de dichos, en su mayoría de breve exten-
sión, Laercio nos transmite información casi siempre valiosa, pero 
en ocasiones sus propias fuentes no parecen muy claras. Por ejem-
plo, sobre el exilio de Diógenes de Sinope (DL VI, 20) señala como 
testigos a un tal “Diocles”; luego a “Eubúlides” autor de un libro 
titulado Acerca de Diógenes; posteriormente cita al mismo “Diógenes” 
como si Laercio hubiese leído su obra el Pordalo; finalmente acude 
a la opinión de testigos innominados como cuando dice: “Algunos 
cuentan que…”, “Otros cuentan que…”. El problema, además de la 



Víctor Hugo Vásquez Gómez

104

verosimilitud de lo escrito, es la situación en la que se ubica al lec-
tor sin que pueda, debido a las distancias cronológicas, confrontar 
esos autores y obras perdidas.

No obstante, como medio de transmisión de la filosofía, estas 
anécdotas (chreia) sobre el cinismo y sobre los demás filósofos en 
general adquieren una enorme importancia. No debería impugnar-
se su brevedad pues la sentencia y el aforismo son también formas 
de expresión filosófica. Puede uno ir a los aforismos de Heráclito o 
simplemente acudir a las sentencias de los célebres Siete Sabios de 
Grecia para dimensionar el carácter propedéutico y mnemotécnico 
que poseen. Además, el humor también puede ser una herramienta 
filosófica en la medida en que o bien subvierte esa “solemnidad” 
atribuida a los filósofos para mostrárnoslos más cotidianos y públi-
cos, o bien porque posibilita el ejercicio filosófico y la vida misma 
como algo no exento de risa, de comicidad.

En ese sentido, se debe tener muy en cuenta la posible in-
clinación al estoicismo de Laercio, aspecto que se observa en la 
ordenación misma de sus libros y la extensión dedicada al libro 
VII dedicado a dicha filosofía (Cordero, 2020). Gracias a él, se ha 
fortificado la sucesión doctrinal entre Sócrates, Antístenes, Dió-
genes, Crates y Zenón, por cuyo propósito vemos un argumen-
to para no aislar al estoicismo de la herencia socrática. En lo que 
toca al cinismo, pues, el recurso de las anécdotas satíricas, gracio-
sas, ridículas y paradójicas, promueven en parte un acercamien-
to al espíritu mismo del cinismo como satírico, crítico, burlón, 
pragmático y paradójico. De manera que encontrarse con textos 
extensos sobre (o de) los cínicos sería algo poco común. Nuestra 
interpretación sobre la manía de Diógenes, en todo caso, se orien-
ta con la doxografía, pero también con otras fuentes tanto filosó-
ficas como literarias clásicas.

Ahora bien, al hablar de “filosofía cínica o perruna” nos encon-
tramos con la necesidad inicial de abocarnos hacia un entendimiento 
de los ámbitos en los que al parecer “incursionaron”: ética, estética, 



Libertad de palabra y contracultura cínica

105

política, lenguaje, pedagogía, entre otros2. Otro nivel de dificultad 
lo integra el análisis de las elucidaciones llevadas a cabo por los es-
pecialistas: si se trata de un modo de vida o de una escuela de pen-
samiento3, si tuvieron o no un sistema filosófico, cuál habría sido su 
posición frente a la virtud, cómo asumían la theoría, qué estatus ocu-
pó el cosmopolitismo, cómo entender su consabida oposición entre 
physis y nómos y su lugar respecto al mythos y la religión. Por último, si 
se pone el empeño en estudiar a Diógenes el Perro, se tiene la sensa-
ción de estar en una situación análoga a la del problema socrático, esto 
es, el de no poder determinar a ciencia cierta si fue un personaje de 
ficción literaria, un héroe filosófico o un individuo histórico. Quizá 
retomando la perspectiva de Pierre Hadot (1998), la dificultad se ha-
lle menos en la ausencia de un corpus teórico propio que en el êthos 
atópico que entraña. Como se mostrará desde la anécdota de DL VI, 
54, el encuentro histórico entre Platón y Diógenes es poco probable 
por cuestiones cronológicas, aunque no por ello deba subordinarse 
el valor filosófico de la doxografía a mero chiste. El trasfondo de la 
locura de Diógenes atribuida por Platón revela precisamente la ato-
picidad de Diógenes que en su época correspondería a una suerte de 
impostura social derivada de su êthos, es decir, una contracultura.

2	 Para observar con más facilidad la ordenación de estos temas cínicos, puede recurrirse 
al notable estudio y compilación de Martín García, 2008.

3	 ¿Fue el cinismo una escuela filosófica o hemos de verle como un “movimiento” 
atópico? A este propósito, juzgamos que el cinismo fue una escuela filosófica porque: i) 
compartieron, vía Antístenes, unos principios socráticos; ii) a pesar de ponerse en duda 
un “lugar” estable para la enseñanza como el Cynosarges, asumimos que el espacio de 
la enseñanza cínica es la polis en su amplitud, así como el kosmos (no debe olvidarse aquí 
el precepto cínico de “usar cualquier lugar para cualquier propósito)”; iii) existe una 
sucesión filosófica no necesariamente presencial, pero sí doctrinal, entre Antístenes, 
Diógenes, Crates, Hiparquia, etc.; iv) existe una paideia cínica, como lo atestigua DL VI, 
30-31; v) el conjunto de planteamientos cínicos, sus acciones, sus prédicas y críticas, 
contienen diversas alusiones a lugares clásicos de la filosofía: revaloración de la physis, 
crítica a la cultura y las convenciones, realismo versus idealismo, reflexiones sobre el 
lenguaje, una radical postura moral, una dimensión estética y dietética, entre otros; 
vi) puede reconocerse en la actividad de Diógenes un método filosófico que estaría en 
relación con un arte de vivir: la parresía, la crítica, la improvisación y el cuerpo serían 
sus elementos (Branham, 2000, p. 135). Con esto queremos llamar la atención sobre el 
hecho de que los cínicos no son únicamente unos individuos preocupados por la moral, 
sino que ostentan una variedad de conocimientos e imposturas filosóficas.



Víctor Hugo Vásquez Gómez

106

Esta atopicidad se revela también en las limitaciones de otras 
fuentes clásicas sobre el cinismo antiguo. Por ejemplo, las refe-
rencias de Platón hacia los cínicos son escasas (Fed. 59b) y lo que 
se sabe de sus encuentros ha sido transmitido por autores poste-
riores como Epicteto (1993), Plutarco (2008), Luciano (1988), 
Diógenes Laercio (2007), Juliano (1982) y Dión de Prusa (1988). 
Aristóteles (2000) se refiere a ellos de manera ambigua no men-
cionando un filósofo cínico en concreto, sino aludiendo a la figura 
de “el Perro”4. Hegel (1990) dijo sobre los cínicos que tenían po-
quísima filosofía y la que tenían no la desarrollaron en un sistema 
(p. 99). Y podríamos seguir citando más referencias “opacas” res-
pecto a esta escuela filosófica, v.g., Teofrasto (1988) en Caracteres 
(De la desvergüenza VI, 5-10).

En este contexto, la actitud parresiástica de Diógenes parece 
haber sido un aspecto relevante en su atopía, toda vez que para 
algunos resultaba motivo de elogio (véase la anécdota sobre Dió-
genes y Alejandro en DL VI, 38) y para otros de desfachatez (véa-
se la anécdota entre Platón y Diógenes en DL VI, 40). Sin em-
bargo, nuestra apreciación sobre la parresía versa esencialmente 
sobre su constitución totalizante, esto es, sobre su capacidad para 
integrar toda la experiencia de la libertad cínica. De ahí que pre-
tendamos ensayar la hipótesis según la cual la libertad cínica es 
fundamentalmente un skandalon5, pero no por ello será algo de 
lo que se deba renunciar a comprender ni inspeccionar. La parre-
sía cínica abarca no sólo una forma especial de discurso (breve, 
contundente, contestatario, satírico), sino que involucra otros 
aspectos del filósofo como sus acciones (πράγματα) y su propio 
cuerpo (σῶμα) (Vásquez, 2019).

4	 Algunos especialistas se dividen al momento de interpretar este pasaje: “[…] el Perro 
llamaba a las tabernas ‘comidas en común áticas’”. Cf. Aristóteles. Retórica, 3, 10, 1411a 
24. Ellos no coinciden en si se trata de Antístenes o Diógenes. Sobre el debate moderno 
véase Goulet-Cazé, 2000, p. 532.

5	 La noción de escándalo (σκάνδαλον) a la que aludimos es positiva, está relacionada con su 
sentido originario: atascarse en una trampa en la que se ha puesto el cebo (o la carnada); 
causa del tropiezo, dar una ofensa o escándalo a alguien; tropezarse, dar la ofensa; poner 
una trampa a un enemigo (Liddell y Scott, 1996, p. 1604).



Libertad de palabra y contracultura cínica

107

De esta manera, la proyección de la libertad reposa en una “au-
torreducción” corpórea y espiritual de todo lo que en el cínico hay 
de accesorio, de pasional y de obediente, cosas estas que hacen del 
hombre un ser cautivo e infeliz; para justificarla, para expresarla, el 
cínico recurre a la naturaleza en la doble acepción de φύσις y ζωή, 
esmerándose por hacer de su propia existencia una fuente de ver-
dades de vida, un arte de vivir e invitar a los otros a una conversión 
filosófica o, al menos, a la inquietud. No en vano, en su intención 
de redimir (y aliviar) al hombre de su época, los cínicos considera-
ron primordial ejercitarse en la filosofía, pues sólo con ella se lo-
graba según Diógenes “estar preparado ante cualquier azar” (DL VI, 
63) y en dirección a la verdad decía Antístenes “poder comunicar 
consigo mismo” (DL VI, 6)6.

No solamente porque aspiraron —como todas las escuelas fi-
losóficas de la antigüedad— al ejercicio de la areté, sino porque 
al elegir una vida perruna “se opone de manera espectacular no 
sólo al de los no filósofos, sino también al de los demás filósofos” 
(Hadot, 1998, p. 123), el êthos cínico solo puede ser entendido 
desde una suerte de atopicidad que en principio se representa en 
los textos y anécdotas clásicas como una polivalente y nostálgica 
pretensión de vivir según la naturaleza: “Authorities usually des-
cribe Greek Cynicism as a philosophy in which the object was 
virtue; it has also been said to be ‘following nature’, and the Cy-
nics have been called primitivists, i.e. imitators of the Golden 
Race of Hesiod” (Sayre, 1948, p. 1). Solo se practica esta virtud 
viviendo de acuerdo con la naturaleza, coherencia que implica 

6	 Resulta curioso apreciar que a pesar de ser ambos filósofos cínicos, hay a primera vista 
una diferencia notable en su concepción de la filosofía, aunque en el fondo las dos 
definiciones se complementan. Sobre la respuesta de Antístenes es importante recordar 
la cercanía con Sócrates, es decir, comparte con el maestro un énfasis de la filosofía 
como conocimiento de sí. Esto viene a significar, o mejor afianzar, los lazos dialécticos 
que habrán de direccionar el conocimiento y la indagación del individuo consigo mismo. 
La respuesta de Diógenes tiene otros matices que incluso pueden interpretarse a la luz 
de esa otra cara de la vida filosófica: la de cuidarse, preocuparse, gobernarse a sí mismo. 
Si la filosofía ha de otorgarnos algo, será precisamente la capacidad de valernos por 
nosotros mismos, la de ejercitarnos en la independencia y no sufrir el azar si nos toma 
por sorpresa. Esto remite, en suma, a una voluntad de trabajo constante.



Víctor Hugo Vásquez Gómez

108

conocimiento y cuidado de sí, y que el cínico se asume de ma-
nera radical a través del esfuerzo (pónos) y de la desvergüenza 
(anaideía) desde lo que podría denominarse en general como bíos 
alethés (Foucault, 2010). ¿Sería esta imagen de virtud “primitiva” 
y “ruda” lo que habría llevado al Platón de Laercio a referirse en 
contra de la “sana” razón diogénica?

Añadamos que los slogans que estos habrían proclamado como 
la coherencia entre acto y palabra, la falsificación de la moneda, la opo-
sición nómos-physis y las referencias a Heracles (Goulet Cazé, 2001, 
pp. 207-208), los configuran aún más en una suerte de “anorma-
lidad” con relación a la idea griega de mesura y decoro (Vásquez, 
2019); de ahí que esta escuela haya sido concebida casi siempre 
como antinomia del platonismo, aun compartiendo un origen co-
mún: Sócrates7. De hecho, algunos estudiosos del cinismo confir-
man esa lectura, como por ejemplo Donald Dudley (1937):

To the student of ancient philosophy there is in Cynicism scarcely 
more tan a rudimentary and debased version of the ethics of Socra-
tes, which exaggerates his austerity to a fanatic asceticism, hardens 
his irony to sardonic laughter at the follies of mankind, and affords no 
parallel to his genuine love of knowledge. Well might Plato have said of 
the first and greatest Cynics, ‘That man is Socrates gone mad’. (p. ix)

Según este autor, la elección de vida cínica se deriva de la ética 
socrática, pero sigue su transitar de manera “excéntrica”, destacán-
dose menos por la mesura que por sus excesos ascéticos. Esta rela-
ción entre Sócrates y los cínicos es acentuada por Fuentes González 

7	 Uno de los especialistas que no comparte esta filiación entre Sócrates y Diógenes es 
Farrand Sayre (1948). Él afirma que las ideas de Diógenes son opuestas a las de Sócrates 
y Platón: “Practically all of the ideas attributed to Diogenes were opposed to those of 
Socrates and Plato. There was never any reason for classing Diogenes or the Cynics as 
Socratics” (p. 57). Y conjetura que hay que reconocer la influencia de los Gymnosofistas 
en el modo de vida cínico: “Sinope was on a trade route between Greece and India. 
Diogenes may have met merchants and travelers from India and learned something 
from them of the Gymnosophists who were honored as wise men in India and received 
contributions from their countrymen” (p. 54). Nosotros diferimos en este artículo de 
esta interpretación: a.) compartimos la sucesión doctrinal presentada por D. Laercio, 
libro VI, y retomada por Goulet Cazé (2001, p. 28ss) 



Libertad de palabra y contracultura cínica

109

(2002), quien explica también la diferencia entre la escuela cínica 
—socráticos menores— y la escuela platónica y aristotélica —so-
cráticos mayores— así:

Aunque la denominación de «socráticos menores» —por oposición 
a los «mayores» Platón y Aristóteles— puede ser juzgada como ca-
prichosa, lo que está claro es que Sócrates es el denominador común 
bajo el cual deben estudiarse las tres filosofías. (…) Los cínicos son 
desde luego unos socráticos muy particulares. No en vano, se dice que, 
cuando se le preguntó a Platón qué clase de hombre le parecía ser Dió-
genes de Sinope, el cínico por excelencia, contestó: «un Sócrates en-
loquecido» (D.L. VI 54, cf. SSR V B 59). Hay en el cinismo, en efecto, 
aspectos demasiado oscuros y escandalizadores que en modo alguno 
podrían reducirse al socratismo. Sería desvirtuar su propia singulari-
dad filosófica, enmascarándola, si cayéramos en la misma tentación de 
un cinismo idealizado en la que cayeron algunos autores antiguos ya 
mencionados. (p. 207)

En la historia de la filosofía, como se puede apreciar, ha existido una 
vinculación atópica entre Sócrates y los cínicos en la que la singulari-
dad del ironista repercute a su modo en la singularidad del parresias-
ta Diógenes. Incluso, García Gual (2009) identifica las oposiciones 
entre el cinismo de Diógenes y Platón en este pasaje que contrasta 
la Politeía cínica con la platónica: 

La República de Diógenes comparte con la de su contemporáneo Pla-
tón (que era unos veintitantos años mayor y que, por lo que sugieren 
las anécdotas, se llevaba tan mal con él como con Antístenes) algunos 
rasgos utópicos: proponía la comunidad de los bienes y la igualdad en-
tre los sexos de cara a la educación, la comunidad de las mujeres y de 
los hijos. (En esto iba más allá del modelo platónico, pues como en lo 
del comunismo, Platón solo proponía para la clase dirigente, la de los 
filósofos.) Como Diógenes admitía tan solo la ley natural, llegaba a ad-
mitir como naturales el incesto y la antropofagia, puesto que parecían 
estar atestiguados como costumbres de otros pueblos. Esa Politeía, que 
influyó a su vez en la obra del mismo título compuesta por el estoico 
Zenón, expresaría sin duda el cosmopolitismo cínico. (pp. 53-54)



Víctor Hugo Vásquez Gómez

110

Todas estas apreciaciones, insistimos, solo han buscado mostrar que, 
si bien dicha oposición vista desde una perspectiva doctrinal podría 
ser sostenida, quizás la distancia entre el platonismo y el cinismo 
tengan un punto de encuentro: ambas escuelas erigen un pensamien-
to y un êthos partiendo de un entendimiento sui generis que habrían 
recibido directa o indirectamente de las enseñanzas socráticas8.

La atopía de Diógenes de Sinope aparece representada de igual 
manera en el estudio sobre la denominación de Diógenes como 
“Sócrates loco” de Jeria Soto (2017). Su interpretación se sustenta 
en la idea de que Diógenes en tanto que filósofo, constituye una 
figura paradigmática en lo que atañe a su actitud crítica frente a 
los valores culturales y morales de la Grecia Clásica. Para el autor, 
el cínico Diógenes se relaciona y al mismo tiempo se distancia de 
la figura platónica de Sócrates en la medida en que rompe con el 
modelo de filósofo que se adecua a los valores de la pólis y legiti-
ma una serie de conductas que contrastan con lo establecido me-
diante una postura práctica. Sin embargo, este estudio se distancia 
de nuestra interpretación en tanto que para nosotros la manía de 
Diógenes está en estrecha relación con su parresía y con su postura 
frente al vivir de acuerdo con la naturaleza y que, en ese sentido, 
consiste en una contracultura.

Todo lo anterior nos lleva a hacer hincapié en que histórica-
mente, por los testimonios que conservamos, se sabe que a dife-

8	 Sin embargo, una relación, desde el punto de vista histórico, entre Platón y Diógenes 
podría haber sido posible, al menos considerando la cronología. Según Ferrater Mora 
(1964, tomo II, p. 423), Platón nace aproximadamente en el año 427 a.C. y muere en el 
347 a.C. vivió alrededor de 74 años. Diógenes nace aproximadamente en el año 412 a. 
C. (Platón tendría 15 años) y muere en el 323 a. C. probablemente el mismo año de la 
muerte de Alejandro Magno y Aristóteles (éste tendría 62 años), a sus 89 años. Diógenes 
llega a Atenas exiliado, y quizá asumiendo ya la postura cínica, debido a lo que significa 
el exilio en relación con su proclamación de kosmopolités. Suponiendo que Platón tuviese 
60 años, Diógenes estaría por los 45 años, pues según estos datos la diferencia en edad 
es de 15 años. El punto está en determinar en qué fecha llega realmente Diógenes a 
Atenas. Ahora, Sócrates muere en el 399 a. C., cuando Diógenes tenía alrededor de 13 
años, es decir, con certeza no lo conoció y su fuente principal del socratismo habría sido 
Antístenes. Estas consideraciones si bien solo pretenden un cálculo bastante relativo e 
imaginario, no descarta la posibilidad de un encuentro entre Platón y Diógenes o de 
haber recibido comentarios o noticias el uno del otro. 



Libertad de palabra y contracultura cínica

111

rencia de Diógenes, Platón sí habría tenido contacto directo con 
Sócrates y que la lectura del filósofo de Sinope habría sido pro-
movida gracias a Antístenes (García Gual, 2009). Dicha diferencia 
doctrinal es bien expresada en los testimonios doxográficos com-
pilados por Laercio en los que a menudo aparecen anécdotas u opi-
niones en las que los filósofos cínicos satirizan o diatribizan con-
tra el hombre Platón o sus enseñanzas. En efecto, en el contexto 
cultural grecorromano y en el marco de la expresión anecdótica y 
testimonial, la polémica sobre la oposición filosófica entre Platón y 
los cínicos es manifiesta. Cabe aclarar, en principio, que no existe 
en los Diálogos platónicos alusiones hacia Diógenes; aspecto com-
prensible, debido a la diferencia cronológica que los separa. No 
obstante, ello no excluye que Platón no tuviera conocimiento del 
cinismo, ya que en Fedón 59b, se menciona a Antístenes entre los 
que estuvieron presentes acompañando a Sócrates antes de morir.

Lo que se sabe de sus encuentros ha sido transmitido a través 
de comentarios y anécdotas de autores posteriores. Citamos dos 
ejemplos: primero, Estobeo (III 36, 21) refiere una diatriba de 
Diógenes contra la desmesura de Platón: “Diógenes le pidió a Pla-
tón en una ocasión tres higos de su huerto. Pero, cuando aquél le 
envió todo un medimno, le dijo: ‘Así también respondes, cuando 
se te pregunta, con diez mil palabras’”. La anécdota plantea dos 
ataques: 1) una inversión que va de la generosidad a la desmesura 
de Platón, aspecto este que alude a una crítica sobre su posición 
económica y modo de vida y 2) la diferencia en la forma como 
Platón expresa la filosofía: el predominio de la contemplación y la 
prolijidad del discurso filosófico manifiesto en la extensión de sus 
Diálogos, en oposición al estatuto de la praxis diogénica. Segundo, 
en Plutarco (Sobre la virtud moral 12, 452 d) se encuentra un co-
mentario de Diógenes contra Platón que pone en cuestión la buena 
fama del fundador de la Academia: “Y Diógenes, oyendo elogiar a 
Platón en su presencia, dijo: ‘Qué tiene él de respetable, si después 
de estar filosofando tantos años, aún no ha disgustado a nadie’”. Se 
advierte aquí que el filósofo para Diógenes no es quien se vale del 
decoro en el obrar ni de la prudencia en el decir, sino aquel que 



Víctor Hugo Vásquez Gómez

112

pone en cuestión las normas tradicionales afectando, en palabra y 
acto, la opinión de los demás. En esto consiste, en suma, el valor 
de la franqueza y la atopía cínica.

Sea como fuere, la anécdota en DL VI, 54 que se quiere abor-
dar en lo que sigue ha generado sospechas precisamente por la 
existencia de un vacío en la comprensión de la valoración de Pla-
tón respecto a Diógenes, pues, como se verá, allí se representa a 
un Diógenes cercano, identificado con Sócrates, aunque a prime-
ra vista con un matiz negativo puesto que lo llama loco o enloque-
cido. Este hecho, se reconoce en este capítulo como un problema 
que hay que esclarecer, puesto que, si bien la concepción del fi-
losofar difiere en uno respecto al otro, es plausible interpretar 
que Platón reconoce de algún modo que Diógenes el Perro se 
identifica con Sócrates por su atopía, su no lugar, al tiempo que 
por su parresía. Así pues, la clave para establecer una valoración 
del cinismo de Diógenes por parte de Platón, consistiría funda-
mentalmente en precisar qué connotaciones tiene el término 
mainómenos según el pasaje referido para luego generar nuestra 
posición sobre este problema. 

Un comentario al “Sócrates loco” de DL VI, 54

Existe un testimonio muy significativo en Diógenes Laercio, al pa-
recer fundado en Eliano (Hist. Var. XIV, 33), a partir del cual se 
pretende reflexionar en este capítulo en torno a la significación 
de la μανία de Diógenes de Sinope: “Uno le preguntó (a Platón): 
‘¿Qué clase de hombre te parece Diógenes?’ Y él le respondió: ‘Un 
Sócrates loco’” (DL VI, 54). Este aspecto es problemático, en vir-
tud de que no poseemos una definición unívoca del vocablo μανία 
y mucho menos una explicación filosófica satisfactoria sobre su al-
cance en el Diógenes de Platón. Este es un punto oscuro tanto en 
el carácter de Diógenes como en la apreciación platónica respecto 
a él. De hecho, la expresión concreta que pone Laercio en boca 
de Platón es Σωκράτης μαινόμενος (Sócrates enloquecido). ¿Cómo 
interpretar dicho apelativo dado que podría fluctuar entre lo ne-
gativo y lo positivo?



Libertad de palabra y contracultura cínica

113

Según Liddell y Scott (1996, p. 1079) μανία aparece por ejem-
plo en Herodoto (6, 112) como madness (locura)9 siguiendo un 
sentido con cierto atisbo peyorativo, pues denota la pérdida de las 
facultades racionales. La segunda connotación que refieren es en-
thusiasm, inspired frenzy (entusiasmo, frenesí inspirado), de la cual 
se rescata un sentido más abocado a la acción o impulso anímico, 
aunque de una cierta naturaleza religiosa e incluso poética como lo 
asegura la denominación de frenesí inspirado. Así parece usarse en 
Eurípides (Bacantes, 305) y en Platón (Fedro, 245a; Banquete, 218b), 
haciéndose un poco más explícita su relación con un estado espe-
cial de posesión divina, i. e. dionisíaca o erótica. Un tercer signifi-
cado es la manía como passion (ἐρωτική μανία), siendo a todas lu-
ces una afección humana en vínculo con el enamoramiento (Fedro, 
265b). Es muy probable que esta forma de manía remita al primer 
significado de índole negativa como algo que la parte racional del 
alma debe controlar, pues no denota necesariamente un amor del 
alma, sino vulgar, corporal.

Ahora, dado que es Platón quien ha predicado de la manía de 
Diógenes, conviene precisar las referencias anteriores para hacerse 
una idea más clara del problema. El texto que mejor recoge a nues-
tro juicio las distintas clases de manías es el Fedro. La que aparece en 
las Bacantes de Eurípides viene a congregarse en dicho diálogo por 
ser de naturaleza divina. El pasaje clave en el que el Sócrates plató-
nico resume la cuestión es 265a6-265c3, que citaremos en extenso.

Sóc. — Pienso que ibas a decir la palabra justa: maniáticamente. Por-
que dijimos que el amor era como una locura, una manía, ¿o no?
Fed. — Sí.
Sóc. — Pero hay dos formas de locura; una, debida a enfermedades 

9	 Esta locura parece ser producto de una enfermedad en el hombre. E. R. Dodds (1997) 
lo sintetiza de la siguiente manera: “Por Herodoto sabemos que la locura de Cleomenes, 
en la cual vieron los más el castigo que los dioses le enviaron por su sacrilegio, fue 
atribuida por sus propios compatriotas a sus excesos en la bebida (cf. Herod. 6, 75, 
3). Y aun cuando Herodoto se niega a aceptar esta prosaica explicación en el caso de 
Cleomenes, se inclina en cambio a explicar la locura de Cambises como debida a una 
epilepsia congénita, y añade la sensata observación de que cuando el cuerpo se perturba 
gravemente, no es extraño que también sea afectada la mente.” (pp. 72 ss.). 



Víctor Hugo Vásquez Gómez

114

humanas, y otra que tiene lugar por un cambio que hace la divinidad 
en los usos establecidos. 
Fed. — Así es. 
Sóc. — En la divina, distinguíamos cuatro partes, correspondientes a 
cuatro divinidades, asignando a Apolo la inspiración profética, a Dio-
niso la mística, a las Musas la poética, y la cuarta, la locura erótica, que 
dijimos ser la más excelsa, a Afrodita y a Eros. Y no sé de qué modo, 
intentando representar la pasión erótica, alcanzamos, tal vez, alguna 
verdad, y, tal vez, también nos desviamos a algún otro sitio. Amasando 
un discurso no totalmente carente de persuasión, hemos llegado, sin 
embargo, a entonar, comedida y devotamente, un cierto himno mítico 
a mi señor y el tuyo, el Amor, oh Fedro, protector de los bellos mu-
chachos. (Fedr. 265a 6 - 265c 3)

Dos grandes formas de manía sobresalen aquí según su origen: la 
humana y la divina. La primera no difiere mucho de Herodoto (sea 
enfermedad o producto de la desmesura), pero la segunda puede 
generarse en el hombre a partir de cuatro deidades: Apolo, Dioniso, 
las Musas y Afrodita (o Eros). Sin entrar en los detalles de los cultos 
mistéricos ni en su genealogía, es menester esclarecer de manera 
general qué tipo de manía se adecua al filósofo cínico.

En primer lugar, el vínculo entre Diógenes y Apolo es evi-
dente según Laercio (VI, 20-21) en lo que concierne al slogan 
cínico de “reacuñar la moneda”, dado que es una consigna píti-
ca que estamparía con mucho su actitud filosófica. Si nos arries-
gamos a favor de la idea según la cual Platón, consciente de la 
influencia apolínea en Diógenes, lo que habría querido decir es 
que “Diógenes está poseído por Apolo” o es un “maniatikós apolí-
neo”, tendría que aceptar o sopesar algún tipo de rasgo “proféti-
co” o de “mántica” en el hombre de Sinope. No obstante, habría 
que plantear una salvedad y es que, desde luego, el estatuto de la 
profecía puede ser aquí metafórico o literal. Si se da la impor-
tancia necesaria a la presentación de Epicteto de Diógenes como 
ángelos, como katáskopos (Diser. III, 22), el sentido metafórico que 
resulta de ello invita a plantear las cosas de manera afirmativa 
en concordancia con Platón, pues Diógenes es el individuo que 



Libertad de palabra y contracultura cínica

115

está y va más allá de la humanidad, anunciando los males a los 
que se expone. Pero en lo que toca al significado literal de la ma-
nía profética, como aquella cualidad que otorga el dios a adivinos 
míticos como Casandra (Il. XXIV 697) y Tiresias (Od. X 483), no 
se relacionaría con nuestro cínico, en virtud de que precisamente 
desdeña toda superstición semejante.

Decía también (Diógenes) que “cuando veía en la vida a los pilotos, 
médicos y filósofos pensaba que el hombre era el animal más inteligen-
te de todos, mientras que cuando, a la inversa, veía a los intérpretes 
de sueños y adivinos y a quienes les prestaban atención o a los que 
estaban hinchados por la fama y la riqueza, pensaba que no había nada 
más necio que el hombre” (DL VI, 24)

Está claro hasta aquí que la manía apolínea literalmente tomada no es 
propia de Diógenes, mas una interpretación metafórica podría ser 
quizá más plausible. En apoyo de esto, es sorprende encontrar en 
los antiguos textos de la época imperial romana algunas alusiones 
bastante enigmáticas sobre el rol “profético” del filósofo. En uno 
de los diálogos de Luciano de Samosata, Diógenes está dispuesto a 
vender su vida por sólo dos óbolos y al preguntársele qué sabe y qué 
hace responde que es: alétheias kaí parrhesías prophétes [profeta de la 
verdad y la franqueza]. El pasaje es como sigue. 

HERMES. — ¿Quieres a aquel que está manchado de polvo, al del Ponto?
ZEUS. — De acuerdo.
HERMES. — ¡Eh, tú, el que está colgando la alforja, el de la camisa sin 
mangas, ven aquí y date una vuelta por la sala! ¡Vendo una vida varonil, 
una vida excelente y notable, una vida libre! ¿Quién está dispuesto a 
comprarla?
COMPRADOR. — Heraldo, ¿tú qué dices? ¿Qué vendes a un hombre 
que es libre?
HERMES. — Sí señor.
COMPRADOR. — ¿Y no temes que te lleve a juicio por sometimien-
to a esclavitud o te cite ante el Areópago?
HERMES. — A él no le importa que lo subaste, pues cree que es libre 
en todas las facetas.



Víctor Hugo Vásquez Gómez

116

COMPRADOR. — ¿Y qué provecho podrá sacar alguien de él, sucio, y 
en un estado tan desastroso? Habría que dedicarle a cavar o a llevar agua.
HERMES. — No sólo eso; si le encargas que vigile la puerta de la 
casa, lo hará con más fidelidad que los perros; por cierto que «perro» 
se llama.
COMPRADOR. — ¿De dónde es y qué está dispuesto a que se le 
encomiende?
HERMES. — Pregúntale, es lo mejor que se puede hacer.
COMPRADOR. — Me da miedo su ceño fruncido y cabizbajo, no sea 
que me dé un ladrido al acercarme a él o, incluso, por Zeus, me dé un 
mordisco. ¿No ves cómo, preparado el mazo, frunce las cejas y cómo 
mira de reojo con aire amenazador y enfadado?
HERMES. — No tengas miedo, pues está domesticado.
COMPRADOR. — En primer lugar, buen hombre, ¿de dónde eres?
DIÓGENES. — De todas partes.
COMPRADOR. — ¿Cómo dices?
DIÓGENES. — Estás viendo a un ciudadano del mundo.
COMPRADOR. — ¿Imitas a alguien?
DIÓGENES. — A Heracles.
COMPRADOR. — ¿Por qué no vas recubierto tú también de una piel 
de león? Porque en el mazo te pareces a él.
DIÓGENES. — Ésta es mi piel de león: la capa raída. Y, al igual que 
aquél, yo lucho contra los placeres, sin que nadie me obligue a ello, 
por voluntad propia, pues he elegido limpiar la vida de inmundicias.
COMPRADOR. — Buena elección, pero ¿qué se puede decir que 
sabes fundamentalmente, o a qué te dedicas?
DIÓGENES. — Soy libertador de hombres y médico de aflicciones. 
En una palabra, quiero ser «profeta» de la verdad y la franqueza (Su-
basta de vidas, II, 27, 7ss).

Profeta de la verdad y la franqueza es una designación tardía, pero im-
portante porque permite representar el valor del cinismo en toda la 
antigüedad pagana. Los rasgos de su figura y la elección ético-existen-
cial se adecuan con esta misión profética que, a través de la parresía 
(Vásquez, 2014), afirma una libertad de palabra que busca la inquie-
tud de sí y la exhortación a la vida filosófica en la expresión de su bíos 
alethés (Foucault, 2010). Ahora bien, el problema que no puede igno-
rarse con esta lectura del cinismo es advertir que Platón, al afirmar de 



Libertad de palabra y contracultura cínica

117

Diógenes que es un Sócrates loco, no está aceptando que el cínico esté 
en posesión de la verdad, dado que si así fuera pondría en cuestión su 
propia doctrina, sino que juzgó quizás que el cínico está comprome-
tido con un tipo específico de verdad “no teórica”, “no metafísica” y 
en el intento por practicarla, se habría excedido rayando en el delirio.

Antes de dejar sentado un criterio interpretativo y concluyen-
te sobre esto último se plantea esta inquietud: ¿podría sostenerse 
que la expresión platónica “Sócrates loco” ha de relacionarse con 
la referencia de un Diógenes dionisíaco, es decir, que encarna la 
manía diogénica de inspiración dionisíaca circunscrita a una locura 
teléstica o ritual? Argumentos extraídos de las chreia son insufi-
cientes, por no decir nulos. No parece el cínico, en la doxografía 
de Laercio, aludir expresamente a Dionisos. Pero quizá podría re-
plantearse este tópico señalando que esos rasgos fundamentales de 
la vida cínica, como lo son la afirmación del vivir de acuerdo con la 
naturaleza, la exhortación al parakhattein to nómisma (reacuñación de 
la moneda), la anaideia (desvergüenza), la parresía y, en definitiva, 
su sabiduría, se configuran como elementos no muy aislados del 
retrato de sátiros y silenos. Si esto es posible, entonces no ha de 
desestimarse la relación entre Diógenes y Sócrates, ya que Platón 
estaría de alguna manera valorando el gesto cínico de manera posi-
tiva. Recuérdese que el Sócrates platónico es retratado por Alcibía-
des como un Sileno, y si Diógenes es un “Sócrates loco” el vínculo 
no sería tan arbitrario, es decir, podría existir una cierta conexión. 
A favor de esta lectura, Juliano en Contra los cínicos incultos (1982) 
vincula explícitamente la filosofía cínica con las figurillas dionisía-
cas de los artesanos, es decir, la misma representación que hiciese 
en su momento Alcibíades de Sócrates (Banq. 213b).

Digo, pues, que la filosofía cínica “es lo más parecido a esos silenos 
que hay en los talleres de los escultores y a los que representan los 
artesanos con la siringa o la flauta y, al abrirlos, parece que tienen en 
su interior imágenes de los dioses”. Así que no nos vaya a suceder algo 
semejante tomando en serio las bromas de Diógenes; aunque también 
en ellas se encuentra algo que no carece de utilidad, el cinismo es otra 
cosa, como al punto voy a demostrar. […] pues esta filosofía parece ser 



Víctor Hugo Vásquez Gómez

118

común y la más natural y no necesita ningún tipo de aplicación, sino 
que basta con escoger lo que es bueno, deseando la virtud y evitando 
la maldad […]. (Juliano, IX, 7, 187a 5)

En última instancia, pensando en la formulación literal de Sokrates 
mainomenos atribuido a Diógenes, el cínico, por Platón, se toma par-
tido por una designación ambigua, aunque con un matiz positivo. 
Significa esto que al llamar a Diógenes “Sócrates” está reconociendo 
o identificando Platón una cercanía, unos rasgos que aluden al viejo 
ironista. Esos rasgos podrían ser: templanza, pobreza, actitud para 
la confrontación con el otro, fortaleza, parresía. Y, cuando le otorga 
el calificativo de “enloquecido” está concibiendo que este Sócrates 
perruno, desvergonzado y sarcástico, no es ciertamente el ideal de la 
prudencia o del aidós que habría identificado en el hijo de Fenareta. 
Más aún, para el fundador de la Academia, Diógenes es mainomenos 
por la forma de vida que práctica, asumiendo con ello se obtiene 
no la aceptación de la comunidad, sino el rechazo y la censura. Con 
todo, esperamos haber sugerido al menos dos posibles lecturas de 
este pasaje e insistir finalmente en que Platón no consideraba que 
Diógenes estaba patológicamente loco ni mucho menos que fue un 
hombre sin virtud. En suma, la actitud del cínico es atópica precisa-
mente por la manera en que asume para sí mismo y frente a los ojos 
de los otros su escandalosa libertad, libertad que reacuña la legalidad 
vigente mediante la crítica de las convenciones sociales.

Parresía cínica y skandalon filosófico
“[Diógenes] dialogaba sobre estos asuntos y se le veía realizándolos, falsifican-
do realmente la moneda convencional, sin conceder a lo acorde con la ley nada 

en comparación con lo acorde con la naturaleza. Decía que él seguía la mis-
ma impronta de vida que Heracles y no anteponía nada a la libertad”

Diógenes Laercio, VI, 71.

En el mundo griego, el cinismo es la continuación de la libertad 
por otros medios. No es la misma libertad democrática ni socrática, 
puesto que contiene en su corazón una parresía compleja y poliva-
lente que, incluso, no se restringe solo al período helenístico, sino 



Libertad de palabra y contracultura cínica

119

que se erige como una categoría transhistórica10. Ahora bien, preci-
samente aquellos medios son los que se configuran como escandalo-
sos, como sucios, inaceptables y dificultosos. Y con justa razón, pues 
es el interlocutor quien lo percibe.

Desde la significación de skandalon (supra, El problema de la ato-
pía), nos preguntamos en consecuencia: ¿cuáles son los enemigos de 
la virtud?, ¿con qué tropieza la insensatez? De una u otra manera, 
cada uno de esos sentidos se relaciona con el cinismo, aunque en 
esta interpretación proponemos dos alternativas principales: i) dar 
la ofensa, considerando que a menudo el estilo de vida cínico cons-
tituye una transgresión de las costumbres de la polis, pero también 
porque recurrentemente su franqueza, por contener cierta verdad, 
es molesta: en el fondo dar la ofensa es una consecuencia de la acti-
tud crítica y sarcástica; ii) poner una trampa a un enemigo adquiere un 
matiz mucho más complejo pues pienso que se debe hacer hincapié 
en señalar que el cínico es el tipo de filósofo dispuesto a exhortar a 
una vida ajena al vicio y a la incontinencia mediante un cuidado de 
sí. Además, sabe cuándo fallan los hombres, más preocupados por 
llenar sus existencias de objetos y apariencias que por dedicarse a sí 
mismos; advierte sus debilidades (consecuencia de la dirección de 
sus deseos), porque es quien, al elegir la privación de ocupaciones 
civilizadas, disfruta de ocio, observa y actúa. Por lo tanto, el escán-
dalo cínico de la libertad es, a esta altura, la valentía que toma cuerpo 
en voluntad cínica por ir en contravía, de ubicarse como un obstácu-
lo a la insensatez y por tanto a la infelicidad.

Para comenzar, una característica del proceder escandaloso de 
Diógenes es la indiferencia (adiaphoria) (García Gual, 2009, p. 43). 

10	 Remitimos al lector dos ejemplos. El primero es la presencia de la parresía en la moral 
cristiana, representada en el principio de decir la verdad frente a Dios (Scarpat, 1964, 
p. 73). El segundo, es explícito en boca del sobrino de Rameau, personaje que retrata 
Diderot con ciertas cualidades cínicas: “En lo que me decía había muchas cosas que se 
piensan, a las cuales uno ajusta su conducta; pero que no se dicen. Esa es la diferencia 
más marcada entre mi hombre [Rameau] y la mayoría de los que nos rodean. Confesaba 
sus vicios, que los demás también tienen; pero él no era hipócrita. No era ni más ni 
menos abominable que los otros; era, simplemente, más franco, más consecuente; y, a 
veces, más profundo en su depravación.” (Diderot, 2005, p. 149).



Víctor Hugo Vásquez Gómez

120

Indiferencia respecto a todo aquello que no afecta la virtud. Aquí la 
parresía hace las veces de la denuncia, precisamente porque asume 
que el insensato no merece sino la réplica franca, es decir, se lo 
considera dominado por su ignorancia ética. Algunos ejemplos se 
extraen de las anécdotas como la famosa venta de Diógenes.

Diógenes, el filósofo cínico, hizo gala, en efecto, de tan gran elevación 
y nivel mental que, prendido por unos piratas, cuando le ofrecían mez-
quinamente y a duras penas solo alimentos necesarios, sin plegarse a 
la suerte presente ni temer la dureza de la vida de los sometidos, dijo: 
“Muy absurdo es, por cierto, que cuando se van a vender gorrinos o 
corderos, se los engorde con los alimentos más selectos con miras a su 
buena carne y se venda, en cambio, a un precio mezquino al hombre, 
el animal superior, enflaquecido por la falta de alimentación y las cons-
tantes privaciones”. Luego, comportándose como un hombre bravo, 
al que preguntaba a los que estaban en venta “¿Qué sabes hacer?”, le 
respondió: “Gobernar a los hombres”, haciendo que resonara desde 
el fondo de su alma, según parece, una libertad, nobleza y majestad 
naturales. (Filón De Alejandría, Que todo hombre virtuoso sea libre, 121 y 
123-124; JMG: 248).

La adiaphoria brota precisamente de la condición de su circunstan-
cia al asumir que aun en el sometimiento corpóreo es superior a 
los otros en virtud. La verdadera cautividad solo concierne al alma 
y por lo tanto la libertad cínica busca la reivindicación, mediante 
el ejercicio físico y el control de los deseos superfluos, de la eleu-
theria. Un segundo aspecto que identifica el escándalo cínico de la 
libertad es la condición de exiliado y apátrida en una polis en la que 
los derechos cívicos eran esenciales para la vida. Diógenes enseña 
que su exilio tiene diversos aspectos positivos y que al proclamarse 
cosmopolita no está sino reivindicando un gobierno superior que 
no reniega de la naturaleza. Los muros o límites de la ciudad son en 
realidad los impedimentos para la virtud y la felicidad: “No siendo 
ciudadano de ninguna polis concreta, Diógenes se proclamaba ‘ciu-
dadano del mundo’; mientras las ciudades griegas se debatían en sus 
guerras civiles, el cínico se instalaba como espectador displicente 
ante las tremendas crisis políticas, solitario voyeur en medio del ágo-



Libertad de palabra y contracultura cínica

121

ra ateniense.” (García Gual, 2009, p. 44). En contra de lo aseverado 
por Aristóteles: “Y el que no puede vivir en comunidad, o no nece-
sita nada por su propia suficiencia, no es miembro de la ciudad, sino 
una bestia o un dios.” (Pol. I 2, 1253a 14), Diógenes asegura un lugar 
entre ambas categorías de seres, al mostrar que el problema no es 
vivir en una polis determinada, sino intentar vivir bien.

¿De qué sirve vivir en comunidad, cumpliendo la ley, si no se 
tiene tranquilidad de espíritu y si aquello no culmina sino en la 
dependencia respecto de las cosas exteriores? ¿Acaso los conflic-
tos bélicos no los ocasionan los mismos gobernantes, según sea el 
tamaño de su interés?: “De Diógenes: ‘La única felicidad es estar 
verdaderamente contento y no afligirse jamás, sea cual sea el lugar 
o el momento en que uno se halle’”. (Estobeo, IV 39,20. Citado 
por Martín García, 2008). Pero la réplica a Aristóteles no pasa solo 
por esto, sino además en la consabida pobreza cínica: “Diógenes 
decía que ‘la pobreza es la virtud autodidacta’” (Estobeo, IV 32,19. 
Citado por Martín García, 2008). El hombre puede ser soberano 
aun si carece de herramientas o bienes materiales. Le basta la salud 
en una doble acepción: anímica y corpórea. Es este rasgo, de he-
cho, uno de los que más vincula a Diógenes con Sócrates, dado que 
ni Platón ni Aristóteles parecen considerarlo. Desde esta perspec-
tiva, el escándalo cínico que implica el ser libre en la más profun-
da pobreza (que se entiende mejor como práctica de la autarkeia), 
se convierte en un ejemplo de transgresión positiva al enseñar al 
hombre a valorar sus capacidades, la naturaleza y su alma. ¿No 
muestra esto el encuentro con Alejandro Magno, el hombre acau-
dalado y poderoso que dependía de un ejército? ¿No decía el hijo 
de Filipo que de no ser Alejandro hubiese querido ser Diógenes? 
No solo sus acciones, ni su mínima indumentaria, ni su negativa a 
la familia, sino su actitud revela un giro a la concepción habitual de 
libertad y franqueza.

A quien le preguntó quién le enterraría, no teniendo familiares ni 
siervos (recordemos que el recibir honores fúnebres era algo muy im-
portante para un antiguo, y que los familiares próximos velaban por 
este deber), le respondió: “Quien quiera quedarse con mi morada”. 



Víctor Hugo Vásquez Gómez

122

También dijo que le gustaría servir de alimento a los perros y los pá-
jaros una vez muerto. (Eso es, precisamente, uno de los motivos de 
horror en la guerra, según la tradición, como se señala ya al comienzo 
de la Ilíada.) Así, hasta el cadáver de un cínico puede resultar útil a 
la naturaleza. Tampoco tiene recelo de la ultratumba. (García Gual, 
2009, p. 46)

¿Son estas palabras y acciones escandalosas y francas? Hay que 
apreciar entonces su talante humorístico, signo de contraposi-
ción a la seriedad filosófica habitual. No es gratuito que Diógenes 
haya sobrevivido hasta nuestros días, pasando por la época impe-
rial romana, el Medioevo y la Modernidad, gracias a la literatura 
(Niehues-Pröbsting, 2000). Esas anécdotas y personajes literarios 
referidos en su nombre señalan un aspecto fundamental en la ex-
presión filosófica y moral del cinismo: el estilo serio-cómico o serio-
burlesco (Spoudogéloion)11.

Las anécdotas cínicas a menudo se componen de diatribas y 
apotegmas, García Gual (2009) describe su función así:

En las diatribas de los cínicos, las anécdotas y dichos tienen funda-
mentalmente un mensaje filosófico, dan un compendio de saber en 
píldoras y encubren su incitación moral con la invitación a la risa. Su 
brevedad las hace recomendables para el recurso fácil. Su plasticidad 
las convierte en ejemplos muy a propósito para aplicar en situaciones 
varias. […] esa literatura confirma que también el buen humor y la 
caricatura dieron al cinismo inicial su aspecto más saludable, para la 
expresión de la crítica. (p. 51)

11	 De acuerdo con Martín García (2008) el término arranca de la denominación ho 
spoudogéloios “el burlador de lo serio” dado a Menipo de Gádara, discípulo de Crates 
(Estrabón, XVI 2, 29). Es Demetrio de Alejandría quien, al definir el género de 
exposición cínica, lo llama: “Diatriba moral mixta de humor y gravedad” (Martín 
García, 2008, p. 28) Y aporta su característica esencial: “bromas (géloia en griego 
precisamente, esto es, dichos o hechos risibles o ridículos) usadas por los sabios (hoi 
spoudaîoi)… para censurar a los hombres más voluptuosos, como hace Crates el Tebano 
en su Gastronomía”. Y muy acertadamente también remataba Demetrio su definición, 
aludiendo a su intención y finalidad de “erradicar mediante la burla los yerros del alma” 
(Martín García, 2008, p. 29). Los componentes o aspectos asociados al Spoudogéloion 
son la diatriba, la chreia, el apotegma, la paidiá o gélos, entre otros. 



Libertad de palabra y contracultura cínica

123

No cabe duda del efecto escandaloso que esta manera de expre-
sión crítica y mordaz causó en aquel contexto, cuando lo usual era 
la presentación de la filosofía a través de tratados, disertaciones, 
diálogos. En el fondo, la diatriba ligada a la parresía es un efecto 
de la libertad en el ámbito del estilo. En efecto, la sátira menipea 
habría sido inspirada en la diatriba y la parresía diogénica que tiene 
su punto de recepción en la más completa publicidad. Y, si se quie-
re constatar, es posible encontrar el mismo vocabulario en la obra 
de Rabelais: “El cinismo de Rabelais está esencialmente asociado 
a la plaza pública de la ciudad, a las ferias, a los sitios donde se 
desarrolla el carnaval a fines de la Edad Media y el Renacimiento” 
(Bajtin, 1987, p. 132).

Todos estos aspectos no hacen sino presentar a Diógenes como 
un filósofo cuyo valor central es la libertad. “El cinismo es el úni-
co movimiento filosófico de la antigüedad que situó la libertad 
como valor central, y la libertad de expresión en particular. Este 
hecho esta en estrecha relación con la invención cínica de las for-
mas literarias satíricas y paródica, sin precedentes clásicos” (Bran-
ham, 2000, p. 141). Libertad que, dicho sea, es inseparable de la 
independencia, porque el cinico, insisto, “(…) no antepone nada 
a la libertad” (DL VI, 71). Esto significa que, considerando la na-
turaleza como el principio rector en el mundo, la independencia 
del sabio se constituye únicamente en función de la obediencia a 
la physis, menospreciando las convenciones legales y culturales. El 
cambio de perspectiva se da en esta obediencia, en oposición a la 
tradicional subordinación del griego a la ley positiva. “Sabía que 
la verdadera libertad está en ese universalismo, que las leyes y los 
prejuicios nacionales le niegan al individuo.” (García Gual, 2009, 
p. 53). Diógenes reclama, por tanto, una libertad anclada en la uni-
versalidad del kata physin. Esto le hizo ir en contravía de los valores 
estipulados por la costumbre y por ello dirigir su vida problemati-
zando los estrechos ideales de la sociedad griega. Porque su liber-
tad individual no es sino una pequeña manifestación de la soberanía 
de la naturaleza.



Víctor Hugo Vásquez Gómez

124

En un plano realista, el cínico no busca otra forma de civilización, 
ya que lo civilizado, lo asteîon, está unido a la vida en una comunidad 
ciudadana, lo que niega es que las trabas de la ciudad tengan un valor 
decisivo; lo decisivo es la libertad individual, lo más universalmente 
humano enraíza a los hombres no en la polis concreta donde nacen, 
sino en el cosmos. (García Gual, 2009, p. 53)

En el plano de la individualidad el filósofo perruno, finalmen-
te, ha de contar con la independencia suficiente para ejercer la 
parresía. Pero aquí la autarkeia no es únicamente generada en la 
theoría, sino que cumple con la pragmática que le es ineludible. 
Sabiduría práctica que tiene como objeto la libertad y, por esta 
vía, conquistar la eudaimonía. Quizá esa superioridad que se ob-
serva en Diógenes sea el resultado de su conciencia de ostentar 
una sophía original, fuente de gobierno de sí, en la medida en que 
se independiza de la doxa y del nómos que ella implica. Se sirve, 
pues, de una parresía escandalosa y de la despreocupación (adia-
phoría) de los valores instaurados por la cultura. “Ya Diógenes ha-
bría insistido en que lo que realmente libera al hombre no son las 
condiciones materiales, sino su disposición interior frente a ellas, 
de ahí la importancia ante todo del control mental de nuestras 
representaciones imaginativas.” (García Gual, 2009, p. 59). Este 
control es posible, en Diógenes, gracias a la askesis. Ésta es lo que 
conjura el testimonio de por qué el cinismo es la continuación de 
la libertad por otros medios.

La actitud de quien considera la imagen escandalosa de modo negativo 
porque expone abiertamente a sus sujetos, como la de quien tiende a 
menospreciarla, se limita a interpretar de manera errónea el escánda-
lo que conlleva una práctica que, después de todo, considera la mala 
reputación (griego, adoxia) como otro paradójico bien a nivel de ponos 
o afán (D. L. VI, 11). Citar esa mala reputación para estigmatizar de 
buena fe las estudiadas imprudencias de los cínicos es tan capciosa o 
anodino como atribuir al cínico una conducta canina semicivilizada, 
cuando tal conducta es la que, ante todo, enmarca el escepticismo cí-
nico. (Kinney, 2000, p. 386)



Libertad de palabra y contracultura cínica

125

Para terminar, repárese en lo siguiente: la experiencia de la liber-
tad que encarna el Perro se fundamenta en la agresividad. Todo ci-
nismo es transgresor, contiene en germen un exceso de fuerza. El 
punto es determinar no sus grados, sino el objeto de su recepción. 
Es en el ámbito de la parresía donde el ser filosófico y el ser ordi-
nario, cuerpo público, pugnan al verse inmersos en la confronta-
ción con lo verdadero en términos morales, somáticos y físico-cós-
micos. Esto devela los subterfugios de los axiomas cínicos. Lejos 
está la parresía de un Diógenes de suavizarse en acuerdos tácitos, 
porque él no es tan solo un Sócrates loco, sino un Sócrates lúci-
do y virtuoso. Ese espíritu de dualidad señala paradójicamente el 
nacimiento de la libertad interior. La locura encarnada en el ries-
go y la lucidez de manifestar un estilo de vida singular. Pues en la 
medida en que se reconocen, fundidos en su bíos agresivo, los ras-
gos apolíneos y la tendencia creciente a lo dionisíaco, se está en la 
disposición de comprender por qué su êthos constituye en el fondo 
una disposición agónica. Diógenes no reniega de la razón, siempre 
y cuando esta no confabule con las convenciones ambiguas y arbi-
trarias y no vayan contra los principios de la virtud según la natu-
raleza. Sin esta dimensión agresiva que entraña su experiencia de 
la libertad no sería posible para la parresía invitar a una vida otra, 
a una posibilidad de que los otros reevalúen su propia moneda, asu-
miendo el escándalo como premisa esencial de su pensamiento.

Colofón

Hemos procurado precisar en qué consiste la atopía de Diógenes de 
Sinope y el cinismo considerando tanto el problema de las fuentes, 
la recepción en Occidente, como la relación doctrinal con Sócrates. 
También hemos propuesto una alternativa interpretativa del pasaje 
de Laercio VI, 54 sobre la manía del Perro mostrando unas cua-
lidades positivas y tomando distancia de una locura patológica o 
ritual. Sobre esta locura del cínico, la parresía es uno de los aspectos 
centrales que en Diógenes nos permitió comprender su gesto crí-
tico y mordaz en contra de las convenciones y en pro de una vida 
según la naturaleza; de ahí que esta actitud la entendamos como 



Víctor Hugo Vásquez Gómez

126

una contracultura. Por último y ligado a lo anterior, provocamos 
un acercamiento al êthos cínico desde el ejercicio de la franqueza 
o libertad de palabra, estableciendo relaciones con la libertad, el 
cuerpo y la naturaleza.

El precepto según el cual hay que alterar, cambiar el valor de la 
moneda (parakhattein to nómisma) (DL VI, 21) ha sido esencial para 
nuestro acercamiento a la locura diogénica. Este último precepto 
de origen délfico constituye un rasgo absolutamente propio del ci-
nismo de Diógenes y sus continuadores. Con todo, en el cinismo 
se da la fórmula: uno debe conocerse a sí mismo para reevaluar 
la moneda y no a la inversa. Y al respecto Foucault se complace 
parafraseando a Juliano: “Por haber adquirido conocimiento de sí 
mismo, Diógenes pudo reconocerse y ser reconocido por los otros 
como superior al propio Alejandro. Alejandro dice: si no hubiera 
sido Alejandro, habría querido ser Diógenes; Diógenes reclama ser 
el verdadero rey (la verdadera moneda)” (Foucault, 2010, p. 255). 
Aquí, nomisma alude al valor de algo, también significa nómos, la 
convención, la costumbre, la ley, la cultura.

Así, en contra de las convenciones, el cínico extrae de la natu-
raleza esa verdad, la pone a prueba mediante sus actos y se esfuerza 
por hacer de sí un tipo de existencia auténtica. En él, vida y doctrina 
tienen que estar siempre de acuerdo. En efecto, el cínico parresias-
tés se vale de la palabra como medio de transmisión de franqueza y 
verdad, como cuando en cierta ocasión, “al invitarle uno a una man-
sión muy lujosa y prohibirle escupir, después de aclararse la garganta 
le escupió en la cara, alegando que no había encontrado otro lugar 
más sucio para hacerlo” (García Gual, 2009 p. 107); y usa también su 
cuerpo (acciones, gestos y aspecto exterior: la indumentaria cínica).

Así, el cuerpo no es una simple herramienta para atacar a los enemigos 
o para sorprender al público —aunque sirva para esos dos propósitos, 
eminentemente retóricos—; es también una fuente de autoridad cíni-
ca, su garantía de compromiso con la parrhesia. Lo usa como la expre-
sión visible de su exención del control social, de inmunidad a la doxa 
u opinión pública: confiere a su conducta la sanción de la naturaleza. 
(Branham, 2000, p. 136)



Libertad de palabra y contracultura cínica

127

La parresía, entonces, hace del cuerpo cínico su blasón, es decir, 
habla mediante él, pero también a la inversa, el cuerpo cínico se 
des-oculta (alétheia) con la parresía dejando ver lo que hay en su 
interior; esto último constituye el auténtico sentido de la des-
nudez cínica como vida sin fingimiento ni secretos y, por exten-
sión, de su atopía. Esta “parresía somática”, cual hemos insinuado, 
comporta un doble movimiento caracterizado por una relación de 
identidad entre la exterioridad y la interioridad. Ahora, de acuer-
do con lo primero, que la parresía haga del cuerpo su aliado más 
potente se entiende a la luz de otra noción esencial: el cuidado de 
sí (epimeleia heautou). Cuidar de sí mismo es educarse y ejercitar-
se en la virtud: es elegir un tipo de vida en la que pensar, decir 
y actuar concuerdan (Foucault, 2004, p. 136). Por lo tanto, la 
parresía expresa mediante la exterioridad del obrar el testimonio 
de una verdad somática encarnada en la autosuficiencia, la liber-
tad y la naturalidad del filósofo. Epicteto lo dice: “Pero el tal [el 
cínico] tiene necesidad también de un cuerpo adecuado. Porque si 
se pone tísico, flaco y pálido, su testimonio ya no tiene el mismo 
énfasis. (…) ‘Mira que de eso soy testigo no solo yo, sino también 
mi cuerpo’” (Diser. III 22, 86). En este orden de ideas, la parresía 
actúa inversamente, esto es, el cuerpo cínico se des-oculta (alé-
theia) con la parresía dejando ver lo que hay en su interior. Según 
esto, se está ahora en el plano de la desnudez cínica; desnudez 
que, insisto, es piedra angular de la vida verdadera (alethés bíos) en 
la perspectiva del hablar franco.

Luego de haber abordado las cuestiones sobre la atopía y la ma-
nía atribuida a Diógenes por el Platón de Laercio, se concluye que 
la elección del modo de vida cínico asume la libertad como un va-
lor central expresado en la parresía y que el ejercicio de esta impli-
có que en la larga tradición filosófica su figura se presentara como 
desmesurada y contraria a la legalidad (filosófica) del momento. 
Esta es la lección sobre el vivir de acuerdo a la naturaleza que ha 
legado la escuela cínica.



Víctor Hugo Vásquez Gómez

128

Bibliografía

Aristóteles (2000). Retórica. Alianza Editorial.
Bajtin, M. (1987). La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. 

Alianza.
Branham, R. B. (2000). Invalidar la moneda en curso: La retórica de Dió-

genes y la invención del cinismo. En R. B. Branham y M.-O. Gou-
let-Cazé (Eds.). Los cínicos: el movimiento cínico en la Antigüedad y su lega-
do (pp. 111-141). Seix Barral.

Diderot, D. (2005). El sobrino de Rameau. Cátedra.
Diógenes Laercio [DL] (2007). Vidas de los filósofos ilustres. Alianza.
Diógenes Laercio (2020). Vida de los filósofos ilustres cínicos y estoicos. 

Colihue.
Dión de Prusa (1988). Discursos I-XI. Gredos. 
Dodds, E. R. (1997). Los griegos y lo irracional. Alianza. 
Dudley, R. (1937). A History of Cynicism. Methuen & Co.
Epicteto (1993). Disertaciones por Arriano. Gredos.
Eurípides (2004). Tragedias (Vol. 2). Cátedra.
Foucault, M. (2004). Discurso y verdad en la antigua Grecia. Paidós.
Foucault, M. (2010). El coraje de la verdad. FCE.
Goulet-Cazé, M.-O. (2001). L’ascèse cynique. Vrin. 
Goulet-Cazé, M.-O. (2000). ¿Quién fue el primer perro? En R. B. Branham y 

M.-O. Goulet-Cazé (Eds.). Los cínicos: el movimiento cínico en la Antigüe-
dad y su legado (pp. 532-534). Seix Barral.

García Gual, C. (2009). La secta del perro. Alianza.
Hadot, P. (1998). ¿Qué es la filosofía antigua? FCE.
Hegel, G. W. F. (1990). Introducción a la historia de la filosofía. Aguilar.
Homero (2002). Ilíada. Panamericana.
Homero (2002). Odisea. Panamericana.
Jeria Soto, P. I. (2017). El Sócrates loco, una alternativa para pensar a 

Diógenes de Sínope. Byzantion nea hellás, 36, 63-82. https://dx.doi.
org/10.4067/S0718-84712017000100063 

Juliano (1982). Discursos IX (Contra los cínicos incultos). Gredos.
Kinney, D. (2000). Herederos del perro: la personalidad cínica en la cul-

tura medieval y renacentista. En R. B. Branham y M.-O. Goulet-Cazé 



Libertad de palabra y contracultura cínica

129

(Eds.). Los cínicos: el movimiento cínico en la Antigüedad y su legado (pp. 
383-429). Seix Barral.

Liddell, H. y Scott, R. (1968). Greek-English Lexicon. Clarendon Press.
Luciano (1988). Subasta de vidas (Obras II). Gredos.
Martín García, J. A. (2008). Los filósofos cínicos y la literatura moral seriobur-

lesca (Vol. I). Akal.
Niehues-Pröbsting, H. (2000). La recepción moderna del cinismo: Dió-

genes y la Ilustración. En R. B. Branham y M.-O. Goulet-Cazé (Eds.). 
Los cínicos: el movimiento cínico en la Antigüedad y su legado (pp. 430-474). 
Seix Barral.

Platón (1988). Diálogos III. Gredos.
Plutarco (2008). Obras morales y de costumbres (Cómo distinguir a un adulador 

de un amigo). Gredos.
Scarpat, G. (1964). Parrhesia: Storia del termine e delle sue traduzioni in latino. 

Brescia.
Sloterdijk, P. (1989). Crítica de la razón cínica I. Taurus.
Teofrasto (1988). Caracteres (De la desvergüenza). Gredos.
Vásquez Gómez, V. H. (2014a). Parrhesia: entre ley y filosofía. Revista Cientí-

fica Guillermo de Ockham, 12(1), 65-75. DOI: 10.21500/22563202.46
Vásquez Gómez, V. H. (2014b). El escándalo cínico de la libertad: un estudio so-

bre el concepto de parrhesia en Diógenes de Sinope (Tesis de maestría). Uni-
versidad del Valle, Cali. https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/ser-
ver/api/core/bitstreams/af2a2b54-0960-43a9-b0fb-655fe59637b8/
content 

Vásquez Gómez, V. H. (2019). El valor filosófico de la anaideia en Diógenes 
de Sinope. Praxis Filosófica, 49, 107-128. https://doi.org/10.25100/
pfilosofica.v0i49.7949





segunda sección

EL DESTINO Y LA CONCORDANCIA 
CON LA NATURALEZA 





133

capítulo iv

vivir katà phýsin, la armonía estoica entre 
la voluntad divina y el êthos humano*

Genaro Valencia Constantino

«Διός τοι νόος μέγας κυβερνᾷ δαίμον᾽ ἀνδρῶν φίλων» (Pind. Pyth. 
5, 122-123); ofrendado a Arcesilao de Cirene, en un célebre epi-
nicio Píndaro se alegra de la benignidad de Zeus con el vencedor 
en carros, pues la voluntad del padre de los dioses era guiar el 
temperamento (δαίμων) de hombres por él estimados hacia la vic-
toria, de tal manera que el poeta lírico restringió intencionalmen-
te el crédito del jugador en la proeza deportiva y, en su lugar, se 
centró en destacar el rol voluntativo del dios en el actuar humano. 

* 	 Este trabajo se enmarca en el proyecto de investigación «Cosmología, teología y 
etimología en el filósofo estoico Cornuto» que he desarrollado como parte del 
Programa de Estudiantes Asociados (2023-2024) del Instituto de Investigaciones 
Filosóficas (unam) bajo la tutoría del Dr. Ricardo Salles; asimismo, se realizó al amparo 
del proyecto papiit IN402224 «Hermetismo y sacralidad. Las otras tradiciones clásicas», 
financiado por el Instituto de Investigaciones Filológicas (unam), y cuyo responsable es 
el Dr. Javier Espino Martín, a quien agradezco el apoyo otorgado. Nota bene: a no ser que 
se indique lo contrario, las traducciones son mías.



Genaro Valencia Constantino

134

Por la misma época, el oscuro filósofo, Heráclito, sentenciaba que 
ἦθος ἀνθρώπῳ δαίμων (dk 22 B119), aforismo ampliamente dis-
cutido en la historia de la filosofía debido a su compleja interpre-
tación; al igual que en Píndaro, en la frase heraclítea δαίμων hace 
referencia a un elemento divino ínsito en el hombre y establecido 
racionalmente por la divinidad —en muchas versiones traducido 
directamente como «destino»— que no es sino una predisposi-
ción del carácter humano. De acuerdo con estos dos encuadres 
arcaicos, el δαίμων sería por tanto ese destino que la naturaleza 
divina asignó a cada individuo y que se ve develado con una valo-
ración de sus conductas y comportamientos. Reconstruida a base 
de dos fragmentos aislados, esta conexión entre voluntad divina 
y acción humana puede resultar al inicio inesperada, pero se trata 
de una rehabilitación de elementos afines a un imaginario en que 
se intenta desarrollar y plasmar ciertas nociones toscas de una éti-
ca cosmológica. No sería para nada extraño que los primeros es-
toicos se hayan adueñado, o simplemente aprovechado, de esa tra-
dición arcaica acerca de un componente divino y congénito para 
el ser humano, especialmente en relación con las formulaciones 
cosmológicas de Heráclito que era por mucho su «presocrático» 
predilecto y de quien se habrían inspirado en varios puntos para 
configurar parte de sus ideas filosóficas1.

1	 Heráclito era un referente para los estoicos, lo cual no sólo se advierte claramente en 
las doctrinas del λόγος y la ἐκπύρωσις, sino también se trasluce en otras concepciones 
cosmológicas comunes, por ejemplo, el papel de Zeus en la ordenación cósmica. 
Heráclito aprovecha el rayo, el principal atributo de Zeus, no sólo como un elemento 
simbólico, sino como una verdadera herramienta organizadora del cosmos: «El rayo 
gobierna todo» (B64 dk); por su parte, en su Himno a Zeus Cleantes describe cómo 
el Crónida blande el rayo directo en el λόγος para equilibrar opuestos: «Con el rayo 
(κεραυνῷ) tú diriges la razón común (κοινὸν λόγον) que transita a través de todo, 
fusionándose con las luces pequeñas y con la grande (Stob. ecl. I 1, 12 = svf 1, 537, vv. 
12-13). Cf. Long, 1975, p. 144: «More significant is the fact that Cleanthes incorporates 
two statements by Heraclitus about the instrument of Zeus’ power, the thunderbolt… 
In Heraclitus the cosmic role assigned to fire or thunderbolt cannot be separated from 
the functions he attributes to λόγος, νόμος, τὸ σοφόν, and τὸ θεῖον. All of these are used 
to describe different aspects of cosmic order and its directing power. So it is with 
Cleanthes».



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

135

Ahora bien, hasta donde es posible rastrear y a mi parecer el 
mejor pasaje estoico que expresamente refiere una abierta concilia-
ción o «compatibilidad» entre la voluntad divina y el actuar humano 
en vista de alcanzar el bien supremo se localiza en Diógenes Laercio 
(7, 88 = svf 3, 4); en efecto, el doxógrafo alude al precepto estoico 
de «vivir de acuerdo con la naturaleza» (κατὰ φύσιν) para armoni-
zar de algún modo el plano divino con el humano, dos esferas que, 
por lo demás, desde una perspectiva epistemológica los estoicos di-
ferenciaban como áreas temáticas cuyos contenidos, en cierto senti-
do y de manera inicial, se abordan independientes. Si bien el estoi-
cismo fue una corriente filosófica que pretendía un entendimiento 
global del universo y de sus partes, también es cierto que en la 
práctica cada pensador contó con plena libertad intelectual para tra-
tar asuntos de su particular interés; por ejemplo, Cleantes se dedicó 
no en exclusiva pero sí con gran ahínco a la física, en particular a 
una rama mucho más específica que consideraba inherente a ella, la 
teología; Crisipo, por su parte, sobresalió, de entre otras materias, 
gracias a su fino desarrollo de la lógica. Sin renunciar a sus intere-
ses y líneas predilectas, los estoicos estimaban que la filosofía debía 
conformarse, como un todo (τὸ ὅλον), de la física, la lógica y la 
ética, con lo cual, tras estudiar e interiorizar una serie de elementos 
básicos y comunes a las tres disciplinas2, el sabio tendría por fin la 
facultad de actuar virtuosamente en la sociedad, que no es sino una 
suerte de microcosmos. Sin embargo, ¿cómo puede el ser humano 
vivir de acuerdo con la naturaleza si no conoce, en primer lugar, 
cómo opera? ¿Cuáles son los conocimientos en torno a la física que 
debería poseer el hombre para actuar conforme con lo que dicta la 
naturaleza que es la materialización misma de la divinidad?

2	 De opinión contraria era el estoico Aristón de Quíos, quien negaba la utilidad de la 
física y de la lógica (D. L. 7, 160). Estobeo (ecl. II 8, 13 = svf 1, 352) recoge la misma 
actitud del filósofo para quien el estudio de cualquier disciplina debía comportar un 
beneficio real: «Aristón decía que, entre los asuntos investigados por los filósofos, 
unos nos conciernen, otros no nos conciernen, y otros están más allá de nosotros. Nos 
conciernen los asuntos éticos, no nos conciernen los dialécticos pues no contribuyen a 
la rectificación del modo de vida; y están más allá de nosotros los físicos, ya que resulta 
imposible conocerlos y no comportan ninguna utilidad» (trad. Boeri-Salles, 2014).



Genaro Valencia Constantino

136

Así pues, en este capítulo pretendo explorar algunas aristas de 
la filosofía estoica que permitan explicar en qué medida la física 
constituía un área temática de esencial importancia conducente a 
entender el funcionamiento detallado del universo y, por ende, del 
entorno en que el ser humano habita y donde construye un mi-
crocosmos, una sociedad que representa la esfera propiamente de 
la ética; en este sentido, es necesario analizar cómo la física era 
una rama del conocimiento que, si bien algunos estoicos situaban 
al final como la cumbre de un método de estudio casi mistérico, 
debía comprenderse a cabalidad para generar una ética consecuen-
te. Igualmente, con estos presupuestos epistemológicos hay que 
examinar cómo la naturaleza, en la cosmovisión estoica, es iden-
tificada con la divinidad, de suerte que el pleno conocimiento de 
ella hace posible al ser humano orientar su conducta en línea con la 
providencia, con lo cual, vivir katà phýsin significa vivir de acuerdo 
con la voluntad divina. Los estoicos, por lo tanto, recuperaron un 
concepto arcaico, ya presente en Píndaro y Heráclito —pero tam-
bién atisbado por Platón (Tim. 90a-c)—, con el objetivo de propo-
ner que en cada ser humano reside una parte divina (un δαίμων) 
que, alineada adecuadamente con la ley común (que es dios), perfi-
la el camino hacia la felicidad.

I

Es bien sabido que los estoicos, al igual que otros movimientos de 
la época helenística, dividieron el saber filosófico —para algunos 
había una marcada diferencia entre la filosofía propiamente dicha y 
el «discurso» filosófico (ὁ κατὰ φιλοσοφίαν λόγος) en cuanto expo-
sición de los contenidos3— en tres secciones muy claras: la física, 
la ética y la lógica. Aunque el estoicismo buscaba un acercamiento 
en conjunto a dichos saberes, presumiendo una coherencia total en 
su sistema, en la realidad algunos se dedicaron directamente, y al 
parecer en exclusiva, al estudio de la física, otorgándoles el título 

3	 Cf. Ponce, 2023, para una lectura ontológica.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

137

de «físicos»4 por alguna razón concreta: una especialización disci-
plinar ante la necesidad de profundizar, primero que nada, en el 
cosmos, lo cual es perfectamente entendible ya que, en sus inicios, 
el estoicismo requería sentar sus bases cosmológicas y definir sus 
doctrinas frente a otras propuestas filosóficas de la época; no hay, 
empero, mención expresa de los «lógicos» o los «éticos» de la Estoa 
en calidad de profesionales dedicados a estas materias5. Con el fin 
de distinguir cuáles eran los conocimientos de física que debería po-
seer el ser humano, y no sólo el sabio, para actuar de acuerdo con la 
naturaleza y perseguir las huellas de la voluntad divina, es necesario 
comenzar con la tripartición disciplinar de la filosofía ya inmortali-
zada en un célebre testimonio de Diógenes Laercio (7, 40):

[Los estoicos] asemejan a la filosofía con un ser vivo, equiparando la 
lógica con los huesos y los nervios, la ética con las zonas carnudas y la 
física con el alma. Y lo mismo con un huevo: la parte exterior sería la 
lógica, la que le sigue la ética y la más interna la física […] Y ninguna 
de las partes está segregada (προκεκρίσθαι) de las otras, como algunos 
de ellos comentan, sino que están conectadas entre sí (μεμίχθαι), por 
lo que hacían una exposición integral (παράδοσιν μικτὴν) de ellas. Pero 
otros prescriben (τάττουσι) primero la lógica, luego la física y al final 
la ética.

El pasaje hace notar que las tres partes de la filosofía son insepara-
bles y que están conectadas entre sí, pero la penúltima proposición 
da pie a entender que los contenidos doctrinales se enseñaban en 
conjunto; la acotación “conjuntamente” o “integral” (μικτὴν) no im-
plica en absoluto una falta de orden, pues la línea final concede una 
progresión en la enseñanza de las áreas. Sin embargo, aunque las 
tres partes sean indisociables, por la temática que abordan habría 
sido primordial para los estoicos organizar su programa filosófico 

4	 D. L. 7, 133: «Pero hay otra sección que corresponde a los físicos solamente, en la que 
se investiga la esencia del mundo […] y si está administrado por la providencia».

5	 Es verdad que Sexto Empírico, en su Adversus dogmaticos, habla de los lógicos, los físicos 
y los éticos incluyendo naturalmente a los estoicos, sin embargo, parece más bien 
una denominación dada por el autor escéptico que una impuesta a sí mismos por los 
estoicos.



Genaro Valencia Constantino

138

mediante un método progresivo, de las nociones más básicas a las 
más complicadas, lo cual no significa necesariamente que ese or-
den suponga una primacía de una rama sobre las otras6. Por otra 
parte, dicho fragmento ilustra cómo las tres partes de la filosofía 
están integradas mediante un símil con un ser vivo (ζῴον) en el 
que la lógica correspondería a los huesos y nervios, la ética a las 
zonas carnudas y la física al alma7; independientemente de la orde-
nación conforme a la que pudieron haberse enseñado las partes de 
la filosofía, la simple asociación entre la física y el alma8 revela que 
la analogía privilegia en cierta manera a la física porque es precisa-
mente la ψυχή el elemento hegemonikón del ser vivo: «El componen-
te rector es lo supremo (κυριώτατον) del alma» (D. L. 7, 159). No 
parece ser gratuita la atribución de cada rama de la filosofía a cada 
parte de un ser vivo, en especial al alma como representación de la 
física al ser, a más de un principio rector en la naturaleza (animal) 
humana, una entidad corpórea. En el caso del huevo, en cambio, hay 
dos versiones contrastantes:

1. Diógenes Laercio (7, 40): cáscara (lógica), clara (ética) y 
yema (física)

2. Sexto Empírico (M. 7, 19): yema (ética), clara (física) y cás-
cara (lógica)

En ambas versiones el cascarón coincide invariablemente con 
la lógica; pero en cuanto a la física y la ética hay algunos matices 
dignos de comentar. Diógenes, quien no alude al cascarón, a la 
clara o a la yema por los términos técnicos en griego, sino por la 
constitución que ocupan en el huevo, se alinea con una descrip-
ción anatómica real en la cual la yema está en lo más interno (τὰ 

6	 Cf. Ierodiakonou, 1993, pp. 68-71. Cf. Plut. de Stoic. repug. 1035a-b.
7	 Ierodiakonou (1993, pp. 72-74) discute y comenta este símil en contraste con otros 

dos (un huevo y un jardín) mencionados por Diógenes Laercio en el mismo sitio; para 
la autora es determinante el orden en que los símiles presentan las áreas de la filosofía 
respecto del orden en que posiblemente se enseñaban, sin embargo, considero que hay 
que poner atención más bien a las funciones que tienen los elementos en cada uno de los 
símiles más que a la ordenación secuencial que presentan.

8	 Según un pasaje de Sexto Empírico (M. 7, 19), los elementos se invierten, pues ahora la 
ética sería interpretada como el alma (ψυχῇ) de un ser vivo, mientras que la física con la 
sangre y la carne (αἵματι καὶ σαρξὶ); distinción supuestamente formulada por Posidonio.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

139

δ᾽ ἐσωτάτω), estructura que encaja a la perfección, por ejemplo, 
con la exposición de Aristóteles sobre la cocción de un huevo: «La 
yema se concreta en el centro (ἐν μέσῳ), mientras la clara queda 
alrededor [κύκλῳ]» (GA. 752a6-8); pero el recurso de equivalencia 
no aclara en absoluto cómo una rama de la filosofía, en este caso 
la física, tendría una función predominante sobre el conjunto. Por 
su parte, en Sexto Empírico, la yema es la ética y la clara la física, 
una inversión interesante, pues esta concepción responde a la vi-
sualización directa de un huevo al cual se le desprende una parte 
del cascarón para observar su interior como si de capas se tratara: 
primero se encuentra la yema, luego rodeándola la clara y, al final, 
el cascarón protegiendo el compuesto; y, como reza el pasaje, la 
clara es el alimento de la yema ([τῷ λευκῷ] ὅ δὴ τροφὴ ἐστι τῆς 
λεκίθου), de donde se sigue que la física es el alimento de la ética. 
Esta comparación biológica, propuesta por Sexto Empírico (tam-
bién un médico), acerca de la fisiología de un huevo sería contra-
dictoria o incluso opositora, por ejemplo, con la visión de Aristó-
teles: «Un animal toma de la clara el principio de la generación 
—pues en lo caliente se localiza el principio anímico (ψυχική)— 
mientras que de la yema toma el alimento [τροφή]» (GA. 751b5-
7). En todo caso, la metáfora biológica resulta exitosa porque, más 
que enumerar las partes de la filosofía en un aparente orden para 
su estudio, se acentúa la función nutritiva de la clara en un huevo y, 
con ello, la física es favorecida siendo la rama que nutre a la ética. 
Así, el recurso a la composición de un ser vivo y a la de un huevo, 
en cuanto constituye una alusión figurativa de la filosofía y sus tres 
áreas disciplinares, concretamente posiciona a la física —como el 
alma o como el componente que nutre— en un lugar privilegiado 
y por supuesto cardinal para el estudio de las formulaciones éticas 
interrelacionadas9. Si este razonamiento resulta válido, al menos 

9	 Por ejemplo, en su reciente libro sobre la providencia estoica, Collette (2022, pp. 
1-3) llega a proponer, en el entendido de que la filosofía de los estoicos es un sistema 
redondo y congruente, que la providencia es un concepto que puede vertebrar las tres 
áreas; noción surgida de la física, la πρόνοια, asegura el autor, es importante para la física 
por ser un tema que pertenece a la teología; para la lógica ya que constituye el enlace 
entre lo humano y lo divino, pues la razón (λόγος) es aquello que comparten dioses 



Genaro Valencia Constantino

140

en dos (el ser vivo y el huevo) de los posibles símiles es legítimo 
concluir que la física goza de un papel influyente sobre la ética. 
Cabe señalar que entre los estoicos la lógica, como para otros fi-
lósofos como Aristóteles, era sobre todo instrumental, pues en el 
ámbito estrictamente filosófico tan sólo la física y la ética son ob-
jeto de interés para el sabio, como se colige de un pasaje de Aecio 
(placit. 1, proem. 2 = svf 2, 35): «La sabiduría (σοφία) es el en-
tendimiento (ἐπιστήμη) de cosas divinas y humanas (θείων τε καὶ 
ἀνθρωπίνων)»; las divinas serían parte de la física, mientras las 
humanas, de la ética. Por tanto, el presente análisis se enfoca espe-
cialmente en esa relación entre física y ética, omitiendo la lógica.

Ahora bien, vale la pena insistir en el cuestionamiento inicial: 
¿Cómo sería posible vivir katà phýsin sin haber conocido la natura-
leza —o su funcionamiento más bien— con anterioridad? La res-
puesta aún es simple: primero es necesario estudiar la física y una 
cantidad suficiente de sus aspectos en vista de poder actuar conse-
cuentemente. Puesto que vivir katà phýsin descansa en la esfera de 
la «acción», es decir, de la ética, conviene recordar que práctica-
mente todas las éticas antiguas defendían el actuar de forma vir-
tuosa, pero los estoicos en específico identificaron la virtud con 
una investigación de la naturaleza que les permitiera adentrarse en 
la cosmología y en la teología, de tal modo que desde la fundación 
del estoicismo se delineó que una vida virtuosa es equivalente a 
una vida que acata las leyes de la naturaleza y, en línea directa, de la 
divinidad misma; en este tenor, Diógenes Laercio (7, 87) transmi-
te esa correspondencia doctrinal iniciada por Zenón10 y más tarde 

y humanos, un sharing que es producto de la providencia; para la ética, finalmente, al 
ser la razón un regalo divino cuya posesión explica la conducta social y política de los 
humanos.

10	 Que Zenón, como fundador del estoicismo, haya escrito una obra entera dedicada 
exclusivamente a este tema (περὶ τοῦ κατὰ φύσιν βίου, cf. D. L. 7, 4) es en verdad 
revelador, pues queda constatado el profundo interés del «pequeño fenicio» por 
conciliar la naturaleza divina y el comportamiento humano como una doctrina central 
ya desde el inicio de su escuela. Aunque no es del todo determinante, Laercio sitúa esta 
obra al comienzo del listado de los escritos de Zenón —incluso a sabiendas de que no 
tenía certeza alguna de la cronología— casi como queriendo darle un lugar de primacía 
sobre las demás obras por su relevancia para la doctrina estoica.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

141

perpetuada y respaldada por varias personalidades del movimien-
to, como Cleantes, Posidonio, Hecatón y Crisipo:

En su Sobre la naturaleza del hombre, Zenón dijo el primero que el fin 
es vivir en concordancia con la naturaleza (τὸ ὁμολογουμένως τῇ φύσει 
ζῆν), lo que significa vivir de acuerdo con la virtud (κατ᾽ ἀρετήν), pues 
la propia naturaleza nos guía hacia ella11. […] A la inversa, lo mismo 
es vivir de acuerdo con la virtud que vivir de acuerdo con la práctica 
(κατ᾽ ἐμπειρίαν) de lo que ocurre por naturaleza, como afirma Crisipo 
en el primer libro de Sobre los fines.

El pasaje es claro y contundente; el doxógrafo griego atestigua que 
uno de los dogmas que compartían varios personajes importantes 
del estoicismo era vivir katà phýsin. Esta enseñanza, por lo demás 
una de las más célebres sentencias que heredó la filosofía estoica 
a la posteridad, incluye en sí la instrucción en temas de física para 
actuar de acuerdo con la virtud. Gracias a Cicerón (fin. 3, 73) hay 
noticia de que los estoicos consideraron firmemente el estudio de 
la física como un ejercicio esencial para cultivar una vida virtuosa 
a tal grado que la denominaron, a la física, una virtud con pleno 
derecho:

[Catón:] Hay razón para atribuirle también a la física el mismo honor 
[de llamarla virtud], puesto que aquél que se proponga vivir de con-
formidad con la naturaleza (convenienter naturæ) debe partir del mundo 
entero y de su administración. Ni tampoco puede alguien juzgar co-
rrectamente sobre lo bueno y lo malo a menos que se hayan examina-
do por completo la estructura de la naturaleza y la vida de los dioses, y 
si acaso la naturaleza del hombre concuerda con la universal o no. Na-
die puede entender sin las bases físicas cuál es el valor —y es uno muy 
grande— de cualesquiera que sean los antiguos preceptos de los sabios 

11	 A la luz de esta última línea, la naturaleza parece guiar al hombre a sí misma, una idea 
que está igualmente plasmada en una curiosa anécdota acerca de Zenón donde es el 
destino —también entendido como la naturaleza— el que ahora guía al hombre hacia 
la filosofía, esto es, a su propia investigación, cf. D. L. (7, 5): «Otros dicen que ya 
residiendo en Atenas escuchó del naufragio y dijo: “Hace bien el destino instándonos a 
la filosofía”».



Genaro Valencia Constantino

142

(que ordenan «obedecer al tiempo», «seguir a dios», «conocerse a sí 
mismo», «nada en demasía». Y también este particular conocimiento 
puede contribuir a comprender cuánto la naturaleza ayuda a cultivar 
la justicia, cuidar las amistades y las demás afecciones (caritates); ni 
tampoco la piedad a los dioses ni cuánta gratitud se les debe pueden 
concebirse sin una explicación de la naturaleza.

En este fragmento subyace una pieza de información que, a mi jui-
cio, no ha sido satisfactoriamente atendida. Cicerón brinda algunos 
casos clave de profundo valor para esbozar los fundamentos impres-
cindibles de la virtud física o, más bien, para la práctica de la virtud 
cimentada desde luego en formulaciones físicas, ya sean cosmológicas 
o directamente teológicas, como se detallará a continuación. Así, la 
fórmula que se trasluce en el pasaje ciceroniano es la siguiente: tras 
cada aspecto de la ética es posible descubrir un conocimiento físico 
que explica, condiciona u orienta una conducta humana12.

Tabla 1. Esquema de Cic. fin. 3, 73 (= svf 3, 282)
conocimiento físico aspecto ético

1) mundo y su administración vivir katà phýsin (virtuosamente)
2) estructura de la naturaleza 
y de la vida de los dioses

juzgar lo bueno y lo malo

3) naturaleza universal entender el comportamiento humano

4) valor de la naturaleza
cultivar la justicia
procurar las amistades
comprender las afecciones

5) naturaleza en general explicar la religiosidad

12	 Si bien concedía la importancia de la física para la ética en el pensamiento estoico, 
Boeri (2009, p. 175) confesaba que, para entonces, le estaba lejos de ser claro «in 
what manner an understanding of the cosmos would contribute to performing rational 
actions and living a rational life, which is the same as living according to nature». Sin 
embargo, un análisis más detallado del pasaje arroja nueva evidencia sobre esta compleja 
cuestión; Boeri (p. 190) termina por aceptar que este fragmento de Cicerón permite 
verificar implicaciones mayores de la física sobre la ética: «Physics is concerned with 
more than the understanding we can have of ethics […] it gives some basic patterns for 
practical ethics».



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

143

En primer lugar, el arpinate comenta que aquel que pretende 
vivir de acuerdo con la naturaleza ha de empezar por indagar el 
mundo entero y su administración (ab omni mundo atque ab eius pro-
curatione), es decir, tras el comportamiento virtuoso se esconde un 
entendimiento de la naturaleza: cómo funciona el mundo y cuál es 
el papel de su administrador que es la divinidad. No es de extrañar 
que Cicerón haya comenzado con la formulación estelar del estoi-
cismo (vivir katà phýsin) puesto que a partir de este postulado ge-
neral se pueden deducir por consiguiente otras fórmulas más espe-
cíficas. En segundo término, para distinguir lo bueno y lo malo es 
imperativo entender la estructura de la naturaleza; en este sentido, 
en el «sistema» estoico lo bueno y lo malo se ubican en el terreno 
de los indiferentes, de modo que el conocimiento de cómo está 
configurada la naturaleza en sus más afinados aspectos es necesario 
con el fin de precisar y entender cuáles son los indiferentes y cuá-
les los verdaderos bienes y males que son objeto, por cierto, de la 
actividad de los dioses (vitæ deorum): al advertir cómo opera la na-
turaleza y cómo actúan los dioses se puede apreciar la bondad exis-
tente en el mundo13. En tercera instancia, si la naturaleza humana 
coincide con la universal es un conocimiento de primera categoría 
ya que se relaciona con la idea de que el ser humano es una especie 
de depósito de la naturaleza divina, con lo cual, reconocer el fun-
cionamiento del conjunto conlleva comprender lo particular y, con 
ello, entender las acciones del hombre, de tal modo que es vital 
discernir dicha correspondencia a fin de conectar ambos entornos 
y entender que el engranaje de la naturaleza universal se replica 

13	 Este aspecto está vinculado con una idea transmitida por Plutarco (de comm. 1075e) 
donde los dioses parecen ocuparse de atribuir bienes o indiferentes al ser humano: «Y 
en verdad que los estoicos, en contraste con Epicuro, no admitían ninguna de sus cosas, 
reclamando que sería inconcebible la prenoción de los dioses (τὴν τῶν θεῶν πρόληψιν) si 
se descarta la providencia: “Pues dios no sólo es preconcebido y pensado como inmortal 
y feliz, sino también como defensor de la humanidad, providente y benéfico”, lo cual es 
verdad. Si descartan la prenoción respecto de dios los que no admiten la providencia, 
¿cómo se justifican los que dicen que los dioses se encargan de nosotros pero que no 
nos ayudan, dadores, no de bienes, sino de indiferentes (ἀγαθῶν εἶναι δωτῆρας’ ἀλλ᾽ 
ἀδιαφόρων)?». Para un pasaje paralelo de este texto con su correspondiente comentario, 
cf. Valencia, 2023a, pp. 236-7.



Genaro Valencia Constantino

144

idéntico en la humana (μέρη γάρ εἰσιν αἱ ἡμέτεραι φύσεις τῆς τοῦ 
ὅλου, D. L. 7, 87). En el cuarto rubro, en términos generales es 
único el conocimiento (la naturaleza como un conjunto) pero las 
implicaciones pueden ser múltiples; esta sección registra, a modo 
de evidencia, tan sólo tres casos que abordan el «valor» de la natu-
raleza, es decir, cuánta fuerza e influencia tiene para el ser humano 
en vista de cultivar la justicia, procurar las amistades y sobre todo 
comprender ciertas afecciones; en este entendido, si se consigue 
vislumbrar el alcance de la naturaleza será posible vincular la no-
ción de justicia que rige una sociedad con la ley universal que, al 
final, es identificada por los estoicos con la divinidad14; o fomen-
tar la amistad como una relación que, en su grado más sublime, se 
da por virtud (ἄριστον τὸ κατ᾽ ἀρετὴν, svf 3, 723); o una plena 
atención a las afecciones (caritates) en cuanto son consecuencia de 
impulsos (ὁρμαί)15. En quinto término, profundizar en la natura-
leza supone interactuar con diversos aspectos en que la divinidad 
interviene en el cosmos y, más concretamente, en las agrupaciones 
humanas al pensar el mundo como una ciudad que habitan y com-
parten tanto dioses como hombres (est enim mundus quasi communis 
deorum atque hominum domus aut urbs utrorumque, svf 2, 1131); en 
apego a esta cosmovisión, la naturaleza inundaría las distintas esfe-
ras de la vida de los seres humanos, muy en particular su religiosi-
dad cotidiana que se ve concretada en una serie de actos cultuales 

14	 Entre los estoicos la verdadera justicia es la natural y procede directamente de la 
divinidad: «Pues no es posible encontrar otro principio (ἀρχήν) u origen (γένεσιν) de 
la justicia (δικαιοσύνης) que el que emana de Zeus o el de la naturaleza común (κοινῆς 
φύσεως)» (svf 3, 326); además, contempla el valor o dignidad de la persona: «La justicia 
(δικαιοσύνη) es una disposición distributiva (ἕξις ἀπονεμητικὴ) de [remunerar] a cada 
uno en función de su dignidad (κατ᾽ ἀξίαν)» (svf 3, 266). No es de extrañar que hayan 
supuesto los estoicos que en la naturaleza esté consignado, casi como una especie de 
código genético, el valor (ἀξία) de cada individuo.

15	 El término caritas hace referencia, en este contexto, a cierto tipo de afecciones (cf. lsh 
1879, s. v. caritas: «In plur. of the different species of affection»), de tal forma que el 
sentido que desarrolla Cicerón para dicho vocablo alude a perturbaciones del alma y que 
han de ser vigiladas: «El páthos es un impulso excesivo y reacio (ἀπειθῆ) a la razón que 
lo busca controlar o bien un movimiento irracional del alma en contra de la naturaleza 
(todas las afecciones pertenecen a la parte rectora (ἡγεμονικοῦ) del alma» (Stob. ecl. II 
88, 6 = svf 3, 378); cf. D. L. 7, 110.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

145

que habilitan y consienten una particular relación, acaso recíproca, 
entre el hombre y la divinidad (Stob. ecl. II 67, 20 = svf 3, 604):

Dicen, además, que el sacerdote (ἱερέα)16 es el único que puede ser 
sabio, que ninguno es ordinario (φαῦλον), pues resulta esencial que el 
sacerdote tenga experiencia habitualmente en sacrificios, en plegarias, 
en purificaciones, en consagración de templos y en todas las cosas de 
este tipo; además de ello, el sacerdote necesita de ceremonias, actos 
piadosos y experiencia en el culto a los dioses, así como de ser parte 
de la naturaleza divina (τῆς φύσεως τῆς θείας). Pero nada de esto es 
propio de alguien ordinario y, por tanto, todos los hombres impruden-
tes igualmente son impíos, ya que la impiedad, al ser un vicio moral 
(κακία), es la ignorancia del culto a los dioses, mientras que la piedad, 
como ya hemos dicho, es el conocimiento de ese culto.

En efecto, la piedad a los dioses es uno de los ejes cardinales en la 
religiosidad de los humanos, con lo cual, participar en las labores 
rituales de la ciudad o comulgar en los misterios para honrar a los 
dioses significa entrar en íntimo contacto con la naturaleza, conocer 
su funcionamiento y asumirse una parte del cosmos en la que está 
inserta una chispa divina (el δαίμων, del que por cierto se tratará en 
el segundo apartado de este análisis): «Pero tus estoicos niegan que 
alguien pueda ser llamado divino salvo el sabio» (Cic. div. 2, 129 = 
svf 3, 607); y el sabio es el que está experimentado en la ritualidad 
cívica y conoce la naturaleza divina17.

El último caso de este pasaje es ilustrativo porque contiene al-
gunas famosas sentencias que estaban grabadas en el Oráculo de 
Delfos (Paus. 10, 24, 1) y atribuidas otras a los «Siete Sabios» 
(Stob. ecl. III 3, 1 = Hense p. 125ss.): «obedecer al tiempo» (tem-

16	 Cabe recordar que en el mundo griego «lo normal era que fueran ciudadanos corrientes 
los que actuaran ocasionalmente como sacerdotes en la celebración de ciertos ritos y 
solo en muy contados lugares había santuarios con sacerdocio específico […] los ritos 
estructuraban tanto el calendario de la ciudad como la vida de los ciudadanos» (Bernabé 
y Macías, 2020, p. 18).

17	 Cf. Boeri, 2009, p. 174: «Being a Stoic follower of nature involves a serious effort to 
know the way the cosmos works and to enquire into the probable place that one, as a 
privileged part of cosmic nature, should occupy in it».



Genaro Valencia Constantino

146

pori parere), «seguir a dios» (deum sequi), «conocerse a sí mismo» (se 
noscere), «nada en demasía» (nihil nimis)18. Lo que evidencia esta 
sección del texto es que incluso enseñanzas morales anteriores al 
estoicismo sólo podían comprenderse cabalmente bajo la óptica 
de doctrinas físicas y que, hasta en contextos religiosos, el cono-
cimiento de la naturaleza y de la divinidad procura una conducta 
apropiada: el primero, «obedecer al tiempo», involucra la atención 
al tiempo exacto y oportuno, en cuanto es un momento de la eter-
nidad definido por la divinidad, para actuar de cierta manera; el se-
gundo, «seguir a dios», es el más diáfano de los cuatro, pues seguir 
a dios significa sin más obedecer el orden natural y en consecuen-
cia la voluntad divina; el tercero, «conocerse a sí mismo», implica 
la cognición racional de la propia naturaleza que es al final una par-
te derivada de la universal (idea conectada con el tercer caso); el 
cuarto, «nada en demasía», revela una consciencia respecto de las 
proporciones y las cantidades adecuadas para cualquier aspecto de 
la vida. No es casualidad que Cicerón las admitiera para acompañar 
las enseñanzas estoicas.

En suma, habrá que entender que la «virtud física» es un com-
portamiento en línea con lo que dicta la naturaleza y que los es-
toicos defendían dicha perspectiva, y con relativa certeza así la 
enseñaban; no obstante, no hay registros que nos confirmen con-
tundentemente que seguían una fórmula tan quirúrgica, pero, 
como es posible entender, al final todo lleva a concluir que esa 
interpretación es correcta: aspectos éticos conspicuamente se en-
tienden bajo coordenadas físicas (φυσικῶς δὲ νοεῖται δίκαιόν τι καὶ 
ἀγαθόν, D. L. 7, 53). Es oportuno especificar que existe una dife-
rencia muy concreta entre esta interpretación y la postura contra-
ria de algunos estudios decimonónicos sobre el estoicismo según 
la cual algunos historiadores de la filosofía sentenciaban que, a la 
luz de las crisis morales de la época helenística y de la imperial, la 

18	 Para un erudito ensayo acerca de estos cuatro preceptos en los que «ci viene consegnata 
la summa della sapienza classica, secondo un’architettura linguistica e stilistica perfetta», 
cf. Dionigi, 2020.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

147

física se había por completo subordinado a la ética19, no obstante, 
a mi entender, la física no es subordinada ni tampoco fundacional 
para la ética en un sentido metafísico, sino hermenéutico, lo cual 
quiere decir que la física, a más de que puede estudiarse por sí mis-
ma, favorece y posibilita cultivar una conducta correcta, que es lo 
mismo que la virtud física: «Esa misma virtud ya reside en el hom-
bre y en dios… la virtud no es sino la naturaleza bien desarrollada 
y perfilada en su máximo nivel» (Cic. leg. 1, 8, 25 = svf 3, 245).

Con la actitud crítica y sobre todo con el desdén que mostraba 
hacia el estoicismo, Plutarco (de Stoic. repug. 1035c-d) acusa una 
presunta contradicción en la doctrina de Crisipo, referente al or-
den de enseñanza (παράδοσις) de la física y la ética, pero no por 
motivos meramente pedagógicos —de lo más simple a lo más 
complejo (los temas teológicos)— sino en virtud de comprender 
la estrecha relación y reciprocidad benéfica entre ambas disciplinas 
que, para mantener la unidad epistemológica tan pregonada por 
los estoicos, no pueden disociarse ni entenderse una sin la otra:

Escucha lo que dice [Crisipo] respecto de esto en el tercer libro Sobre 
los dioses: «No es posible encontrar otro principio ni otro origen de la 
justicia que el que emana de Zeus o el de la naturaleza común, pues 
de ahí toda cualidad [moral] (πᾶν τὸ τοιοῦτον) ha de tener su princi-
pio si queremos decir correctamente algo acerca del bien y el mal». 
Y también en sus Tesis físicas: «No se puede abordar, ni de otra forma 
ni de otro modo más apropiado, la doctrina sobre el bien y el mal, las 
virtudes o la felicidad, sino es a partir de la naturaleza común (τῆς 
κοινῆς φύσεως) y de la administración del universo (τῆς τοῦ κόσμου 
διοικήσεως)». […] Asimismo, para Crisipo, el discurso sobre la física 
(ὁ φυσικὸς λόγος) tiene lugar, al mismo tiempo, antes y después de los 
asuntos de ética (πρόσω καὶ ὀπίσω τῶν ἠθικῶν); más aun, la alteración 
del orden estaría por completo fuera de lugar si la primera [la física] 

19	 Cf. Ierodiakonou, 1999, pp. 12-13, que expone dicha polémica: «The nineteenth-
century historians of philosophy undermine the importance of Stoic physics and logic 
either by overstressing the practical character of Stoic philosophy, or by trying to show 
the unoriginality of these parts, or even by referring to the Stoic Ariston who is said to 
have entirely rejected logic and physics on the grounds that the former does not concern 
us and the latter transcends our powers»; sobre la postura de Aristón, cf. supra nota 2.



Genaro Valencia Constantino

148

se tuviera que colocar luego de la segunda [la ética], ya que ninguna de 
ellas puede concebirse separada de la otra. Y la contradicción (μάχη) 
es clara al sostener que el discurso físico es principio de la doctrina 
sobre el bien y el mal, pero también al ordenar que aquél se enseñe 
(παραδίδοσθαι) no al comienzo sino al final de todo.

La contradicción a la que Plutarco apunta es la disposición, por par-
te de Crisipo, de la física al final de la enseñanza estoica: «Pero 
este asunto sobre los dioses, que dice ha de ordenarse hacia el final, 
habitualmente lo coloca y lo expone antes de cualquier reflexión 
ética» (Plut. de Stoic. repug. 1035b). Por un lado, el texto sangrado 
reitera la misma fórmula presente en el esquema extraído del pasaje 
de Cicerón: «toda cualidad [moral]» halla su principio o condición 
en Zeus, como la deidad suprema, o en la naturaleza común, como 
el entorno material en donde la divinidad opera y funda sus leyes. 
Por el otro, se vislumbra una paradoja rastreada en el pensamiento 
de Crisipo: el estudio de la física va antes y después del de la ética. 
Sin embargo, esta paradoja deliberadamente urdida por Plutarco 
se resuelve bajo dos ópticas; en primer lugar, cuando Crisipo dice 
que la física precede a la ética es porque la primera es el principio 
donde se sustenta la doctrina del bien y el mal, de manera que está 
situando el φυσικὸς λόγος en una posición fundacional para com-
prender cabalmente aquellos contrarios; en segundo, cuando la fí-
sica se coloca después de la ética significa formular una progresión 
que culmina en el estudio relativo a los dioses, no a la física en gene-
ral —Cleantes distinguía la física y la teología (D. L. 7, 41)—, y no 
porque hubiera alguna especie de iniciación mistérica y exclusiva 
alrededor de la investigación sobre los dioses20, pues el fin último 
del ser humano (vivir katà phýsin) es conocer la esencia de la divi-
nidad, sino porque se requiere una mayor instrucción en la materia 
para indagar los aspectos más complejos de la teología.

20	 Contra una interpretación que busca promover una iniciación religiosa (τελετή) a partir 
de la doctrina de Crisipo, cf. Collette, 2022, p. 7: «Chrysippus is not blindly adopting 
religious terminology butt rather philosophically appropriating it, and he is certainly 
not transforming philosophy into religio when he says that the transmission of theology, 
coming last, can be called an ‘initation’».



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

149

Así pues, entendiendo que la física, el estudio de la naturaleza, 
es vital para el ser humano, y éste busca mantener una relación con 
lo divino, hay que revisar ahora esta identificación entre el fin de 
la naturaleza y la voluntad de la divinidad en un nivel cósmico y, 
más adelante, entre la conducta del hombre y el cumplimiento del 
plan del dios estoico a un nivel enteramente humano, en el mundo 
físico y a la vez social, pues vivir katà phýsin es lo mismo que vivir 
conforme con lo que fue ya arreglado por la divinidad porque ésta 
es la naturaleza misma: obedecer a la naturaleza (φύσις) es, por lo 
tanto, actuar (ἦθος) virtuosamente, una armonía epistémica entre 
ambas disciplinas21.

II

Como se anticipó, es Diógenes Laercio el que proporciona un testi-
monio de inigualable valor para examinar y discutir la ya añeja ten-
sión estoica entre la voluntad divina y el comportamiento humano, 
entre la φύσις y el ἦθος. El marco en el que se inserta la cita busca 
explicar, precisamente, el lema vivir katà phýsin de los estoicos, ex-
plicado de una forma compleja debido a la clara identificación de 
la «Naturaleza» con otras entidades naturales que operan en plena 
concordancia con las distintas funciones o ámbitos del cosmos; bajo 
el esquema del estoicismo, la divinidad —con el nombre de Zeus— 
es asimismo la naturaleza, la razón, la ley común, la providencia, el 
destino, entre otros22. Adondequiera que se dirija la mirada, la di-

21	 Cf. Salles, 2000. En particular, véase la opinión de Boeri, 2009, p. 173: «Cosmological 
ethics is also an approach that strongly relies on the ability of human reason to know the 
whole system of the world, and that assumes that human beings have a special place in 
such a system»; en ese mismo capítulo, Boeri (p. 174) da cuenta de las dos tendencias 
imperantes en la crítica filosófica en torno a una «ética cosmológica», por un lado, la 
que llama heterodoxa, que defiende una ética «free from cosmic nature» y, por el otro, 
una que estima ortodoxa, que propugna por «the respectability and reasonableness of 
the cosmic viewpoint in Stoic ethics»; el autor se decanta por la segunda por el holismo 
filosófico de los estoicos.

22	 Para una discusión sobre la providencia y el destino como entidades diferentes, pero 
identificadas con la divinidad, cf. Valencia, 2023b, donde, a propósito de la publicación 
de Collette (2022), se cuestiona la histórica tendencia de igualar a la πρόνοια con la 
εἱμαρμένη entre la crítica especializada.



Genaro Valencia Constantino

150

vinidad se halla actuando en la advocación que le corresponda para 
ese escenario específico. El pasaje laerciano (7, 88 = svf 3, 4) reza, 
pues, tal como sigue:

(a) Por ello se plantea como propósito el vivir siguiendo a la naturaleza 
(τὸ ἀκολούθως τῇ φύσει ζῆν), lo cual es de acuerdo con la naturaleza de 
uno mismo y con la del todo, y no practicando nada de lo que habitual-
mente prohíbe la ley común (ὁ νόμος ὁ κοινός), que es la razón correcta 
(ὁ ὀρθὸς λόγος), que transita a través de todo, al ser la misma que Zeus 
quien es el actual director (καθηγεμόνι) de la administración de todos 
los seres. (b) Esto mismo [vivir siguiendo a la naturaleza] supone la 
virtud de un hombre feliz (τὴν τοῦ εὐδαίμονος ἀρετὴν) y el apropiado 
paso por la vida, cuando todo se ejecuta gracias a la concordia entre la 
conciencia de cada uno y el designio del administrador de todo (κατὰ 
τὴν συμφωνίαν τοῦ παρ’ ἑκάστῳ δαίμονος πρὸς τὴν τοῦ ὅλου διοικητοῦ 
βούλησιν).

Particularmente interesante es este fragmento por la claridad expo-
sitiva de una doctrina cosmológica y ética, conciliadora del actuar 
humano y de la voluntad divina; el texto se puede dividir en dos 
secciones, una (a) que tiene que ver con la multiplicidad identitaria 
de la naturaleza, la otra (b) relativa a la propuesta de compatibilidad 
entre dos aspectos que inicialmente parecen desconectados, pero 
que, si se atienden los detalles, es posible delinear en qué términos 
dos esferas, la cosmológica y la humana, conservan una armonía 
efectiva, no sólo bajo una mirada exegética —conocer la naturaleza 
para comprender cuáles son las directrices de una conducta huma-
na virtuosa, como se consiguió concluir en el apartado anterior—, 
sino con un fin realmente práctico, no restricto a una mera labor 
teorética, sino guiado a tomar acciones y enderezar su camino hacia 
la felicidad.

(a) En primera instancia, se ha de partir de la identificación de 
la naturaleza, según la cual el hombre debe vivir, con 1) la ley co-
mún, 2) la razón correcta, 3) Zeus y 4) el administrador del mun-
do. En esta primera sección es evidente la asociación establecida 
entre la φύσις y dos concepciones del todo abstractas, la ley común 



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

151

y la razón correcta (νόμος y λόγος), que en un plano metafísico 
funcionan para concretar y garantizar una racionalidad y bondad 
de carácter universal;23 por su parte, Zeus es el nombre general 
con el cual referirse al padre de los dioses, señor del Olimpo y 
«administrador del mundo», de forma que, con arreglo a la cos-
movisión estoica, el dios por antonomasia, Zeus, es equiparado 
sí con la naturaleza, pero también con otras entidades metafísicas 
que ocupan «cargos» específicos en el cosmos24. A primera vista, 
puede resultar insólita la coincidencia entre dios y la naturaleza, 
pero no sobra mencionar que el estoicismo plantea una coherente 
cosmología cuya divinidad se vuelve trascendente en la realidad fí-
sica, es decir, el dios estoico siempre es una entidad corpórea que 
es entendida como el universo mismo: «Se refieren al cosmos de 
tres formas: como dios… indestructible y no procreado, siendo el 
artesano (δημιουργός) de la disposición universal (διακοσμήσεως) 
[…] luego, denominan  ‘cosmos’ a esa disposición de los astros... 
en tercer lugar, al compuesto de ambos» (D. L. 7, 137-8). Esta 
identificación de la naturaleza (φύσις) con la divinidad (θεός) es 
una creencia compartida y bien documentada prácticamente en 
todos los testimonios del estoicismo a dicho respecto; su equiva-
lencia metafísica, empero, con otras entidades no se detiene en ese 
punto. Diógenes Laercio (7, 135) registra un par de líneas antes 
que dios, bajo el alias de Zeus, es uno con el intelecto (νοῦς) y 
el destino (εἱμαρμένη), los cuales, al final, aluden a algunas de sus 
actividades cosmológicas en el complejo universo, de modo que lo 
único que cambia, en esencia, es el nombre, pues la divinidad per-
manece. Por ejemplo, vale la pena mencionar que, en el Himno a 
Zeus de Cleantes (Stob. ecl. I 1, 12 = svf 1, 537, vv. 1-2), se enun-
cian varios calificativos para el portador del rayo: primero se le de-

23	 Cic. de nat. deor. 1, 36 (= svf 1, 162): «Zenón considera que la ley natural es divina 
obteniendo una fuerza que constriñe a lo correcto y prohíbe lo opuesto».

24	 D. L. 7, 147: «Dios es un ser viviente, inmortal, racional, completo e ingenioso en su 
felicidad, reluctante a cualquier mal, providente del cosmos y de todo lo existente en él. 
También es el artesano (δημιουργός) de todos los seres, como si fuera el progenitor de 
todos ellos… y quien es denominado con otros apelativos de acuerdo con sus diversas 
facultades». Cf. nota 12 para un testimonio similar.



Genaro Valencia Constantino

152

signa «el de muchos nombres» (πολυώνυμος), luego «el iniciador 
de la naturaleza» (φύσεως ἀρχηγός) en cuanto es asumido como el 
ἀρχή metafísico de ella y, entre otros, «el que gobierna todo con 
la ley» (νόμου μέτα πάντα κυβερνῶν); es de señalar el primero, 
πολυώνυμος, que más que nombres ha de denotar funciones se-
gún los distintos escenarios o ámbitos en los que dios intervenga25; 
ello no impide ni excluye, por supuesto, que el nombre de algunos 
dioses helénicos haya sido interpretado por ciertos estoicos desde 
un enfoque etimológico para dar razón, convenientemente, de la 
función que tiene cada divinidad en la estructura del cosmos26.

(b) En segunda instancia, ya discernida la identificación de la 
naturaleza con otras entidades cósmicas, resulta importante abor-
dar la idea de vivir katà phýsin que abre el segundo segmento del 
pasaje y que se relaciona con una formulación muy particular y casi 
de tono religioso del compatibilismo entre voluntad divina y «li-
bertad» humana. Conforme con el reporte de Diógenes Laercio, 
la virtud de un hombre feliz es vivir de acuerdo con la naturaleza, 
con lo cual habría de pensarse ya en una virtud física o una virtud, 

25	 Dice Séneca (ben. 4, 7-8): «A este mismo [sc. dios], si también lo llamas destino, no te 
equivocarás, puesto que, como el destino no es sino una sucesión enlazada de causas, 
es él la primera de todas ellas a partir de la cual las restantes dependen; ante cualquier 
nombre que quieras para él, tendrás que aplicarle con precisión alguna fuerza o efecto 
que englobe sus tareas celestes, tantas pueden ser sus denominaciones cuantas son sus 
funciones… pero ahora nombra a la naturaleza así: destino, fortuna». Cf. Domaradzki, 
2012, p. 134, que resume esta formulación central de la cosmovisión estoica: «God, 
according to Stoic theology, is the vital principle that penetrates and governs the whole 
of reality. Consequently, God is for the Stoics a dynamic being and fluctuating power, 
whose distinct names change as the God changes Himself. It is for this reason that the 
philosophers use interchangeably all such concepts as God, Zeus, Logos, Pneuma, 
Nature, Intellect, Fate, Providence and so on».

26	 Aunque pocos ejemplos de esta práctica, en especial de Cleantes y Crisipo, cf. Cic. 
de nat. deor. 3, 62-63; D. L. 7, 147. Véase el método de explicación etimológica para 
el nombre de Zeus: «En realidad, parece que Zeus fue nombrado por haberle dado 
vida (ζῆν) a todos, mientras que lo llamaron Día [en acusativo] porque es la causa de 
todo lo existente y que surge gracias a él (δι᾽ αὐτόν)» (Stob. ecl. 1, 26 = svf 2, 1062). 
Cf. Valencia, 2023c, donde se presenta el caso del titán Atlas como advocación de la 
providencia quien, como el personaje que se ocupa de cargar los cielos, demuestra 
su beneficencia hacia la humanidad, con lo cual su «castigo» —su μοῖρα según dicta 
Hesíodo— en realidad supone una función estructural para el universo bajo la visión 
teológica de Cleantes.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

153

como se ha mencionado arriba gracias al ejemplo de Cicerón, en-
trenada en nociones físicas; esta condición del hombre «felizmen-
te» virtuoso se manifiesta en una armonización recíproca entre 
dos realidades que pueden presentarse así: por un lado, el δαίμων 
humano y, por el otro, el δαίμων divino. Esta es la cuestión por 
inspeccionar y encuadrar en el sistema estoico. En rigor, dos son 
los aspectos por revisar; el primero incumbe al démon como un 
constituyente divino casi incrustado e inalienable en cada persona 
y conectado directamente con la divinidad, de manera que es el 
factor interno que gobierna nuestras acciones; el segundo atañe al 
concepto de voluntad y, al mismo tiempo, de decisión (βούλησις) 
de Zeus que, en cuanto es formalización del lógos, ejerce toda su 
influencia y potestad guiando esa parte de los humanos.

En lo que respecta al démon, un agente divino que existe en 
el hombre formando parte de la naturaleza universal (y además 
divina)27, hay dos vertientes de pensamiento poco dispares entre 
Cleantes y Crisipo, pues el primero admitía tan sólo la naturaleza 
universal (τὴν κοινὴν μόνην), mientras el segundo concedía ambas 
naturalezas, pero en particular la humana (D. L. 7, 89), acaso por 
la implicación directa de la cosmología en el ámbito de la praxis, 
tendiente por supuesto hacia el fin (τέλος)28. En lo que sí existía 
cierto consenso, a decir del doxógrafo griego (7, 134), era en la 
estructura del universo:

Consideran que hay dos principios (ἀρχάς) para todo lo existente: un 
elemento activo (τὸ ποιῦν) y otro pasivo (τὸ πάσχον). Mientras el pa-
sivo es la mera sustancia (οὐσίαν) sin propiedad alguna, es decir la 
materia, el activo es el lógos inserto en ella, dios mismo, un ser eterno 
que con toda la materia crea (δημιουργεῖν) todas las cosas.

27	 Un paralelismo de esta idea presente ya en Heráclito lo encontré gracias a Darcus, 1974, 
p. 400: «El carácter humano (ἦθος) no tiene la disposición de comprensión (γνώμας), el 
divino sí» (= B78 dk); comenta ese autor en el mismo sitio: «Man’s ethos reflects the 
activity of his daimon. Man can never have an ethos identical to the theion ethos, but he can 
attain a degree of gnome because he possesses a spark of divinity, his daimon».

28	 Véase Betegh, 2003, pp. 285-288.



Genaro Valencia Constantino

154

Del pasaje se desprende una interpretación que puede extrapolar-
se con toda razón al ser humano. Gracias a la descripción de los 
dos principios, y considerando que el δαίμων es un constituyente 
divino del humano, es el humano la parte pasiva y material, mien-
tras que la activa es el «lógos inserto en ella»; dado que el λόγος 
es una advocación abstracta de la divinidad, hay que concluir que 
es el démon el agente activo que actúa sobre el hombre, el sujeto 
pasivo. Esta demonología describiría, de modo general, la manera 
en la que los estoicos conceptualizaban este aspecto teológico del 
universo, con lo cual, de cara a la premisa de que el démon influye 
en las operaciones humanas, se debería entender por tanto que la 
vida de los hombres depende enteramente de que su δαίμων tenga 
una correcta disposición (εὖ δαίμων) en vez de una mala (κακῶς 
δαίμων)29. Y parece que esa disposición no siempre estaba bajo con-
trol del sujeto pasivo, puesto que sólo algunos de estos démones, 
seres intermedios entre el cielo y el suelo, «sentían simpatía por los 
hombres» (D. L. 7, 151), de modo, que de ser cierta esta condición, 
no todos podrían tener una buena disposición «demónica» y, por 
ello, no podrían alcanzar un estado de felicidad, entendida como la 
adecuada alineación del δαίμων:

La felicidad (εὐδαιμονία) es el apropiado paso (εὔροια) por la vida; 
también Cleantes en sus escritos personales echó mano de esta defi-
nición, así como Crisipo y todos después de él dijeron que la felicidad 
no es otra cosa que la vida bien encaminada, afirmando más aun que 
la felicidad se plantea como el objetivo final (σκοπὸν), puesto que el 

29	 Cf. Rodríguez, 1999. En este sentido, se puede traer a colación un interesante pasaje 
de Cleantes, en su Himno a Zeus (Stob. ecl. I 1, 12 = svf 1, 537, vv. 15-25), en que se 
revela una aparente trasgresión humana de las leyes que impone Zeus —interpelado 
curiosamente también como δαῖμον: «Se Zeus è l’onnipotente capo della natura, il 
monarca altissimo che tutto governa imponendo la sua legge comune, com’è possibile 
che dagli uomini questa legge venga disattesa, trasgredita?» (Magris, 2016, p. 218). Esta 
supuesta contradicción apunta más bien a la idea de Cleantes, de evocación heraclítea, 
acerca de la unidad de los opuestos: los hombres malvados han de existir en contraste 
con los hombres virtuosos; a pesar de ello, hay pasajes con reportes contradictorios, 
como el de Zenón, donde la ley natural, que es divina, sí prohíbe la existencia de lo malo 
(recta imperantem prohibentemque contraria), cf. nota 20.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

155

fin (τέλος) es hallarse con la felicidad, que es idéntico a estar feliz 
(εὐδαιμονεῖν). Stob. ecl. II 7, 6e (= svf 1, 554)

Así, la εὔροια, «un apropiado paso por la vida», el concepto que 
aparece idéntico en el pasaje laerciano, se basa en dos componentes 
esenciales para una ética cosmológica, uno condicionante del otro: 
(1) tener un δαίμων propicio y, para que sea así, (2) ese espíritu 
divino debe estar bien alineado con la naturaleza universal. Esto 
supone, desde luego, la existencia de démones no propicios para el 
ser humano o mal encaminados30, idea ya atisbada en el pasaje de 
Diógenes Laercio antes citado (7, 88), en que se le concede singular 
libertad a cada démon de acatar o no los designios del administra-
dor del mundo, porque cuando se sentencia que vivir katà phýsin es 
de hecho la culminación de un fino proceso de conciliar dos reali-
dades distantes y en probable conflicto —la divina (τὴν τοῦ ὅλου 
διοικητοῦ βούλησιν) y la humana (τοῦ παρ’ ἑκάστῳ δαίμονος)—, 
se enuncia que el δαίμων, la naturaleza particular, no está orienta-
do de suyo hacia la voluntad divina, la naturaleza universal; no ha-
bría necesidad de armonizar algo ya organizado; solo si se concreta 
esa «sinfonía» de voluntades, podrá haber lugar para la felicidad. 
El hombre sabio, por tanto, es el que sabe dominar su naturaleza 
mediante la razón, la cual le fue dada desde lo alto, y respetar así la 
providencia de los dioses.

Por otra parte, en lo que atañe a la voluntad y deliberación de 
Zeus, en el pasaje laerciano se registra la voz βούλησις cuyo sen-
tido no solo indica una mera voluntad o intención, sino, sobre 
todo una decisión cuidadosamente deliberada31. Esta deliberación 

30	 Ideas semejantes resonaron hasta el neoplatonismo, por ejemplo con Plotino que en uno 
(3, 4) de sus tratados desarrolla la cuestión del δαίμων que le toca a cada individuo.

31	 Cabe recordar el ejemplo con el que comienza la literatura griega, el de la Ilíada (1, 
5: Διὸς δ᾽ ἐτελείετο βουλή), donde la disputa entre Aquiles y Agamenón no fue sino el 
cumplimiento de un designio divino, acaso alegórico en la lectura cosmológica de 
los estoicos (Long, 2006). Véase Plut. de Stoic. repug. 1049f-1050b (= svf 2, 937), 
amplio pasaje en el cual Plutarco comenta ese verso homérico respecto de una 
postura de Crisipo sobre la equiparación entre la naturaleza común y el lógos que son 
también destino (εἱμαρμένη), providencia (πρόνοια) y Zeus: «Dice que Homero enunció 
correctamente [Il. 1, 5] atribuyéndolo al destino y a la naturaleza universal, según la 



Genaro Valencia Constantino

156

racional de la divinidad encarna el destino, según el cual todo lo 
que existe ocurre: «El destino es una causa encadenada de seres, 
o bien la racionalidad conforme a la cual se gobierna el universo» 
(D. L. 7, 149). Es ilustrativo que el destino y la providencia sean 
entidades cósmicas operantes desde la racionalidad divina con es-
tatutos ontológicos diversos32, pues dicha disposición los sitúa en 
momentos distintos o, desde otro ángulo de interpretación, en dos 
enfoques temporales, uno en el que se conoce paso a paso una his-
toria y el segundo en el que se ve la historia completa en un solo 
instante, como lo entendía Crisipo con tres definiciones de desti-
no, la segunda de las cuales puntualmente aclara que la providencia 
es la entidad «planificadora», mientras que el destino es la entidad 
«materializada» de ese plan:

1) El destino (εἱμαρμένη) es la razón del mundo (ὁ τοῦ κόσμου λόγος), 
o bien 2) la razón de las cosas ya administradas en el mundo por la pro-
videncia (τῶν ἐν τῷ κόσμῳ προνοίᾳ διοικουμένων), o bien 3) la razón 
conforme a la cual ocurrieron las cosas ocurridas, ocurren las cosas 
que están ocurriendo y ocurrirán las que han de ocurrir33. Stob. ecl. 
I 79, 1 (= svf 2, 913)

Con arreglo a la doctrina estoica en que la divinidad es πολυώνυμος 
por las múltiples funciones que pueda presentar en contextos de-
terminados del cosmos, ahora el destino entra en escena al ser la 
materialización de la voluntad divina; es esta la naturaleza universal 
a la que el δαίμων ha de alinearse pues aquella, en efecto, constitu-
ye el designio de Zeus. Según se asienta en el pasaje del doxógra-
fo griego, vivir katà phýsin es el resultado de esta compleja conci-
liación, conviene a saber de nuevo, de la correcta ordenación del 
agente activo del ser humano en sintonía con el destino, la βούλησις 

cual todas las cosas son gobernadas»; cf. schol. in Hom. Iliad. Θ 69 (= svf 2, 931): «Los 
estoicos decían que era lo mismo el destino y Zeus».

32	 Collette, 2022, p. 19: «Providence implies a will or intention to achieve a goal or and 
end (the good), whereas fate refers to the actual series of steps needed to achieve that 
goal».

33	 La numeración arábiga es mía a fin de resaltar las tres definiciones recuperadas por 
Estobeo presuntamente de los escritos de Crisipo.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

157

divina: vivir katà phýsin no significa otra cosa sino vivir en comu-
nión con el destino, de ahí que una adecuada disposición del δαίμων 
frente a la εἱμαρμένη —es decir, vivir en seguimiento de esta natu-
raleza universal— conduzca hacia la felicidad; de no contar con esa 
favorable orientación demónica, el destino se vuelve intolerable: 
ducunt volentem fata, nolentem trahunt (Sen. ep. 107, 10 = svf 1, 527). 
Este testimonio senecano, sin embargo, supone que el sabio podría 
detectar cuál es el rumbo que los dioses le asignaron con el fin de 
que, a sabiendas de su destino (cualquiera que sea), disponga su vida 
y su démon voluntariamente hacia esa dirección; pero el hombre es 
en verdad incapaz de conocer sus hados percibiendo apenas algunas 
leves señales a través de la adivinación (μαντική). En un conocido 
pasaje de su opúsculo De providentia (5, 5-8), Séneca atestigua la im-
pasible actitud de Demetrio el Cínico ante la voluntad de los dioses:

Solo de una cosa puedo quejarme respecto de ustedes, dioses inmor-
tales, que no me hicieron manifiesta antes su voluntad, pues hubiese 
venido primero a esto a lo que ahora acudo por su llamado […] a nada 
estoy siendo obligado, nada sufro contra mi voluntad, ni sirvo a dios 
sino que consiento con él […] los hados (fata) nos guían […] que la 
naturaleza utilice como quiera sus posesiones.

Este filósofo cínico, en la visión de Séneca, es un ejemplo prototí-
pico del sabio que vive katà phýsin porque se siente guiado por el 
destino, no padece el designio divino, sino que consiente con él sea 
cual sea, encamina su vida siempre hacia la divinidad no obligado 
sino voluntario; la queja que interpone revela, no obstante, que sí 
que toleró y resistió dificultades en su vida, pues, como no tenía 
un conocimiento expreso de la voluntad de dios, es posible que 
se haya desviado intentando modificar su situación. A pesar de sus 
mejores intentos y sin saber el plan universal, el filósofo descrito 
en el fragmento buscó reconducir su comportamiento según lo que 
imperaba la naturaleza. Pero, ¿cómo haría el sabio para dirigir su 
vida en línea con el destino? La respuesta a esta interrogante es sim-
ple: estudiando el cosmos y analizando la naturaleza en conjunto en 
busca de algún conocimiento físico que orienta la conducta humana 



Genaro Valencia Constantino

158

rumbo a una ética eudemonista34; en conclusión, la física nutre a la 
ética, el cosmos asiste al humano, una interacción multidimensional 
casi religiosa35 que se ve resumida en el lema principal de la doctri-
na estoica: vivir katà phýsin.

Conclusiones

Gracias a la interpretación de una cantidad suficiente de pasajes so-
bre el estoicismo ha sido posible ilustrar los dos aspectos genera-
les que vertebran este capítulo: por una parte, la estrecha relación 
epistémica y recíproca entre la física y la ética contribuye a entender 
integralmente el lema «vivir katà phýsin» que, casi como un mantra, 
los estoicos proclamaban y colocaban al centro de su enseñanza, y, 
por la otra, la orgánica identificación de la naturaleza con la divini-
dad misma en la medida en la que φύσις supone la corporeización o 
materialización de la voluntad del dios estoico. El análisis de estos 
dos ámbitos constituye, en mi opinión, un acierto para considerar 
esta lectura, para nada nueva o inédita, pero sí mucho más deta-
llada, como una propuesta que revisa hasta qué punto la conexión 
entre física y ética significa un perfeccionamiento filosófico del es-
toicismo en busca de conciliar dos disciplinas, a menudo creídas 
aisladas, al interno de un «sistema» que se pretende coherente.

En primer lugar, conviene destacar que la física es una discipli-
na cardinal para la ética en cuanto la primera deviene un estudio 
de los diversos fenómenos naturales con miras a la comprensión de 
la φύσις en su conjunto y sus implicaciones directas para la conduc-
ta humana. Merece la pena recapitular que en el ejemplo analógico 

34	 Esta doctrina gnoseológica se puede remontar, nuevamente, a ideas presentes en 
Heráclito (D. L. 9, 1 = B41 dk): «Una única cosa es lo sabio (τὸ σοφόν): conocer la 
decisión (γνώμην) por la cual todo se conduce (ὁτέῃ κυβερνᾶται [pace Dorandi, cf. D. L. 
9, 7 para una formulación en oblicuo]) a través de todo».

35	 Para un comentario integral de este asunto desde la perspectiva religiosa griega, cf. 
Bernabé y Macías, 2020, pp. 443-451; esta sección dedicada al «Estoicismo y religión» 
fue compuesta por Francesc Casadesús, el mismo autor a quien Collette (cf. nota 20) 
refuta por la exagerada interpretación mistérica de algunos pasajes de Crisipo; pero en 
esta entrada sobre la afinidad del estoicismo con la religión, Casadesús no recarga su 
exposición con ese componente iniciático de los misterios antiguos.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

159

del ser vivo (ζῷον) es notorio el valor de la física para la ética, 
puesto que, a fin de descifrar el comportamiento del hombre, hay 
que iniciar explicando el papel del alma en el cuerpo y, posterior-
mente, en qué forma ésta controla o mueve las partes óseas y car-
nosas en la comparación metafórica; en el caso del huevo, resulta 
más complejo aplicar el mismo procedimiento, sin embargo, gra-
cias a la concepción antigua, bien la aristotélica bien la doxográfica 
de Sexto Empírico, se logró sondear que, sea la clara o la yema 
—según la versión que se privilegie—, una nutre a la otra, con 
lo cual la física es el componente nutritivo de la ética. Asimismo, 
vivir katà phýsin se convierte en el enunciado central del estoicis-
mo al proyectar una manera de vida en línea con la naturaleza, de 
suerte que la propuesta filosófica de dicha secta revela, a partir de 
fundamentos de la física, las vías para un comportamiento recto y 
acomodado con la voluntad divina que no es sino la esencia oculta 
y casi codificada detrás de la naturaleza corpórea.

En segundo lugar, desmenuzando un pasaje clave de Diógenes 
Laercio, se ha explorado cómo la naturaleza se identifica estrecha-
mente, en la cosmología estoica, con otras entidades divinas que 
desempeñan papeles específicos en el cosmos, como el destino, 
la providencia, el lógos, etcétera, de suerte que el vivir katà phýsin 
apunta a un comportamiento rectificado con base en el entramado 
de los designios de Zeus, que han de ser cumplidos por el δαίμων 
personal de cada hombre, desarrollando por consecuencia una 
teoría demonológica innovadora que tiende a la felicidad; con lo 
cual, la εὐδαιμονία en realidad constituye una disposición correcta 
(εὖ) de ese componente divino (δαίμων) del humano; la verdadera 
«felicidad», pues, no es sino esa conducta correctamente promo-
vida por un hálito divino con miras a practicar la virtud en la vida 
diaria. Así, la oscura máxima del filósofo efesio, aclamado por los 
estoicos, cobra total sentido: el êthos es, en efecto, el «destino» que 
beneficia al hombre36.

36	 La frase ἦθος ἀνθρώπῳ δαίμων se traduce a menudo como «el carácter es el destino del 
hombre», sin embargo, considero que en cualquier traducción habría que mantener el 
dativo que expresa, en este caso, el agente que se beneficia, esto es, el humano obtiene 



Genaro Valencia Constantino

160

Con ello, ha quedado evidenciado que la física nutre a la ética 
a fin de que la intelección de la primera necesariamente conlle-
ve a una consecución propicia de la segunda; además ha quedado 
constatado que entre el cielo y el suelo hay una especie de pacto 
cosmológico que fomenta la relación entre la divinidad y los seres 
humanos en beneficio solo de estos últimos, pues la correcta ali-
neación del δαίμων personal no le comporta ningún provecho al 
dios estoico, sino solo al hombre que busca la felicidad.

A manera de colofón, resta traer a colación la pintura de Rafael 
Sanzio que decora uno de los muros del Palacio Apostólico en el 
Vaticano, y cuyos personajes centrales, Platón y Aristóteles, en los 
que recae el foco de atención de la Scuola di Atene, sostienen en 
sus manos un libro: el primero carga el Timeo y el segundo la Éti-
ca, uno apuntando al cielo con un dedo y otro señalando la tierra 
con la palma abierta, mientras las miradas de ambos se encuentran. 
Una interpretación tradicional de esta escena de la composición 
pictórica consiste en enfatizar la disparidad entre las filosofías pla-
tónicas y aristotélicas aparentemente opuestas e irreconciliables, 
puesto que el simbolismo, por una parte, de Platón indicaría una 
acentuada preferencia por la búsqueda de lo divino y, por otra, de 
Aristóteles significaría privilegiar el cuidado de lo humano; una in-
terpretación que, sin duda, fracturaría por completo la percepción 
creada de una comunidad filosófica de la antigüedad griega. La otra 
interpretación es, a mi parecer, la que más coincide con el mensaje 
visual y filosófico, así como se cruzan las miradas, y que hace re-
saltar el mutuo entendimiento y arreglo de las doctrinas físicas y 
éticas que ambos pensadores proyectaron. Así, esta representación 
renacentista es la síntesis de la física, encarnada en Platón perfila-
do ya anciano como una figura respetable en la filosofía y natural-
mente antecedente y constitutivo, y de la ética, personalizada en 
Aristóteles, discípulo del líder de la Academia, de quien el estagi-

un beneficio al ser conducido por su démon hacia un êthos adecuado para vivir entre 
individuos virtuosos. Cabe, no obstante, la interpretación negativa y pesimista de la 
máxima: un démon descarriado comporta un êthos que aleja al hombre de la virtud. Cf. 
Darcus, 1974, para un acucioso comentario en torno al fragmento heraclíteo B119 dk.



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

161

rita aprendió y luego desarrolló su pensamiento acerca del buen 
ejercicio de la virtud; con ello, quedan delineados en el cuadro un 
maestro y un alumno que se sirve de él, y extrapolando el símil, 
se esbozan una física y una ética que echa mano de la primera para 
guiar al hombre a la virtud y, por ende, a la felicidad. Il Raffaello 
ciertamente no profesaba el estoicismo ni tenía siquiera pretensio-
nes de ser un filósofo, sin embargo, el retrato que hizo de los líde-
res de la filosofía antigua se enmarca en una tradición antiquísima 
en la que existía una preocupación de la relación entre el ser hu-
mano y la naturaleza y cómo vincularse con la divinidad en aras de 
conducirse como un ciudadano, no sólo de una república, un reino 
o un imperio, sino del entero cosmos.

Bibliografía

Arnim, H. (1903-5). Stoicorum Veterum Fragmenta [= svf], 4 vols. Stutgar-
diæ: in ædibus B. G. Teubneri.

Bernabé, A. y S. Macías Otero (eds.) (2020). Religión griega. Una visión 
integradora. Madrid: Guillermo Escolar Editor.

Betegh, G. (2003). “Cosmological Ethics in the  Timaeus  and Early 
Stoicism”. Oxford Studies of Ancient Philosophy 24, pp. 273-302.

Boeri, M. (2009). “Does Cosmic Nature Matter? Some Remarks on the 
Cosmological Aspects of Stoic Ethics”. En R. Salles (ed.), God and Cos-
mos in Stoicism. Oxford: Oxford University Press, pp. 173-200.

Boeri, M. y Salles, R. (2014). Los filósofos estoicos. Ontología, lógica, física y 
ética [= bs]. Germany: Academia Verlag.

Collete, B. (2022). The Stoic Doctrine of Providence. A Study of its Development 
and of Some of its Major Issues. London-NewYork: Routledge (Issues in 
Ancient Philosophy).

Darcus, S. (1974). “Daimon as a Force Shaping Ethos in Heraclitus”. Phoenix 
28, 4, pp. 390-407.

Diels, H. y Kranz, W. (1951-2). Die Fragmente der Vorsokratiker [= dk], 3 
vols. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung.

Dionigi, I. (2020). Segui il tuo demone. Quattrro precetti più uno. Bari: Editori 
Laterza.



Genaro Valencia Constantino

162

Domaradzki, M. (2012). “Theological Etymologizing in the Early Stoa”. 
Kernos 25, pp. 125-148.

Dorandi, T. (2013). Diogenes Laertius. Lives of Eminent Philosophers. Cam-
bridge: Cambridge University Press (Cambridge Classical Texts and 
Commentaries, 50).

Hense, O. (1894). Ioannis Stobaei anthologii libri duo posteriores, vol. 1. Ber-
olini: apud Weidmannos.

Ierodiakonou, K. (1993). “The Stoic Division of Philosophy”. Phronesis 38, 
1, pp. 57-74.

Ierodiakonou, K. (1999). Topics in Stoic Philosophy. Oxford: Clarendon Press.
Lewis, C. T. y C. Short (1879). A Latin Dictionary (= lsh). Oxford: Oxford 

Clarendon Press.
Liddell, H. G. y R. Scott (1940). A Greek-English Lexicon, revised and aug-

mented throughout by Sir H. S. Jones [= lsj]. Oxford: Oxford Clar-
endon Press.

Long, A. A. (1975). “Heraclitus and Stoicism”. Filosofia 5, pp. 133-156.
Long, A. A. (2006). “Stoic Readings of Homer”. En A. Laird (ed.), Ancient 

Literary Criticism. Oxford: Oxford University Press, pp. 211-237.
Magris, A. (2016). Destino, provvidenza, predestinazione. Dal mondo antico al 

cristianesimo. Brescia: Morcelliana.
Pohlenz, M. (1967). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. Firenze: “La 

Nuova Italia” Editrice.
Ponce Pérez, J. L. (2023). “La distinción entre la filosofía y el kata philo-

sophian logos en el estoicismo”. Archai 33, e-03329.
Rodríguez Moreno, I. (1999). “Demonología estoica”. Habis 30, pp. 175-187.
Salles, R. (2000). “La compleja armonía entre física y ética en la filosofía 

estoica”. Méthexis 13, pp. 129-138.
Salles, R. (2009). God and Cosmos in Stoicism. Oxford: Oxford University 

Press.
Thom, J. C. (2005). Cleanthes’ Hymn to Zeus. Text, Translation, and Commen-

tary. Tübingen: Mohr Siebeck (Studies and Texts in Antiquity and 
Christianity, 33).

Torres, J. B. (2018). Lucius Annæus Cornutus. Compendium de Græcæ theologiæ 
traditionibus. Berlin. De Gruyter (Bibliotheca Scriptorum Græcorum 
et Romanorum Teubneriana).



Vivir katà phýsin, la armonía estoica entre la voluntad divina y el êthos humano

163

Valencia Constantino, G. (2023a). “Providencia y destino en el estoicismo 
según el libro 7 de Diógenes Laercio”. Nova Tellus 41, 1, pp. 225-242.

Valencia Constantino, G. (2023b). “Reseña de: Collette, Bernard, The Stoic 
Doctrine of Providence. A Study of its Development and of Some of its Major 
Issues. London-New York: Routledge (Issues in Ancient Philosophy)”. 
Open Insight 14, 30, pp. 145-150.

Valencia Constantino, G. (2023c). “Atlas ὁλοόφρων y la providencia 
estoica: una enmienda de Cleantes”. Cuadernos de filología clásica. 
Estudios griegos e indoeuropeos 33, pp. 225-236. 





165

capítulo v

la importancia de la física estoica 
para la comprensión de la divinidad

Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

Hoy en día es común encontrar, con mucha frecuencia, el término 
estoicismo en una gran variedad de escenarios, entre ellos, las redes 
sociales. Sin lugar a dudas, este resurgimiento no podría ser motivo de 
desdicha o crítica, de no ser porque, a la par con su reiterada apelación, 
también se presenta un intento de rescate de la filosofía estoica, lo cual 
tampoco podría ser motivo para denostar tal esfuerzo por revivir una 
corriente filosófica, sobre todo en una época como la nuestra, que pa-
rece demandar un norte vital en medio de tantas crisis. Sin embargo, es 
justamente allí donde podemos señalar una crítica necesaria tanto para 
la reaparición del término estoicismo como para el rápido influjo que se 
le ha venido dando a este pensamiento. De manera concreta, nos que-
remos referir a la superficialidad con la que el pensamiento estoico es 
tratado y al burdo reduccionismo con el que es expuesto. En efecto, es 
muy probable que muchas personas legas se encuentren familiarizadas 
con el estoicismo; no obstante, esta familiaridad parece ser inducida 
con fines más propios de la autoayuda personal que contribuya de ma-



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

166

nera óptima a la producción dentro de nuestro sistema económico, en 
una suerte de, si nos es permitida la expresión, estoicismo corporativo, 
que de un acucioso examen crítico de sí mismos, del mundo y sus pro-
blemas. De la misma manera, esta visión tergiversada acusa un evidente 
reduccionismo de la filosofía estoica, ya que sólo se limita a la esfera 
moral, la cual, si bien era importante para el estoicismo, no era la úni-
ca, pues estamos aludiendo a un complejo y sistemático pensamiento 
cuyos ejes abarcaban temas diversos como la lógica, el lenguaje y la 
física, o estudio de la naturaleza. De ahí que reducir el estoicismo tan 
sólo a la esfera ética no es otra cosa que desconocer la interconexión 
de distintos saberes, con sus exigentes análisis, y transformarlo en un 
producto que fácilmente puede asociarse con charlatanería y placebos 
espirituales para individuos sobreexplotados. 

Ahora bien, no es nuestra intención escribir una amplia, y aca-
so necesaria, crítica a la manera como se entiende el estoicismo en 
nuestros tiempos. Tampoco se trata de exponer la vastedad y com-
plejidad de esta filosofía, ya que ello nos demandaría una extensión 
mayor a la que nos proponemos. Nuestra intención en este capítu-
lo, por el contrario, es abordar la importancia de uno de los pun-
tos axiales del estoicismo, y a partir de ello exponer su relevancia 
en la ética y teología estoica, de suerte que se pueda comprender 
por qué estas, para la filosofía estoica, se fundamentan en este pun-
to. Así, hablaremos de la visión estoica de la naturaleza, y cómo 
comprenderla es un requisito sine qua non para alcanzar su ideal éti-
co. O, en otras palabras, expondremos por qué la comprensión de 
la naturaleza es necesaria para alcanzar aquello que ellos conside-
raban que era la sabiduría. No obstante, antes de continuar, es ne-
cesario traer algunas contextualizaciones sobre la filosofía estoica, 
sus principales objetos de estudio y la ubicación que en su filosofía 
tienen las consideraciones sobre la naturaleza.

i

Así pues, el estoicismo fue una escuela filosófica, que, según la tra-
dición, se enmarca dentro de las corrientes conocidas como filoso-
fías helenísticas. Cabe recordar que, durante este período, conocido 



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

167

como período helenístico y que puede ubicarse, tal como lo re-
cuerdan García Gual e Ímaz (2007), en el año 323 a. C. (año de la 
muerte de Alejandro Magno), los movimientos filosóficos se carac-
terizaron por un distanciamiento parcial de las corrientes platónicas 
y aristotélicas que les antecedieron. En efecto, nuestro énfasis en la 
parcialidad de este distanciamiento se debe a que, en cierto modo, 
no se puede afirmar que dichas corrientes, entre las que se destacan 
el cinismo, el epicureísmo, el estoicismo y el escepticismo, hubie-
ran negado las influencias que les legaron los filósofos Platón y Aris-
tóteles. Por ello, más que una ruptura total, el quehacer filosófico 
de las escuelas helenísticas se orientó, no tanto a complementar o 
replicar las doctrinas de dichos filósofos antecesores, sino más bien 
a dar una respuesta a la incertidumbre en la que habían caído las 
vidas de los griegos1. Para ello, además de sus aportes originales, 
también se valieron de ideas filosóficas anteriores, por supuesto, 
con algunas modificaciones. Tal es el caso del epicureísmo, cuya in-
fluencia de la filosofía atomista es innegable, o, como veremos, del 
estoicismo y su préstamo de la filosofía de Heráclito de Éfeso. 

Así las cosas, al hablar del estoicismo es necesario desglosar su 
filosofía, para, de esta manera, llegar a tener una visión, al menos 
general, de la complejidad de este pensamiento. De cara a este fin, 

1	 Si bien es cierto que, como señalan García Gual e Ímaz (2007), la crisis política de 
Atenas no se inició en el tiempo de las filosofías helenísticas, sino mucho antes, no puede 
negarse que esta crisis se acentuó en dicho período. Dicha crisis se puede comprender a 
partir del cambio de las dinámicas políticas, ya que la otrora polis autónoma y autárquica, 
ahora pasa a depender de un régimen imperial. Esta crisis, podemos afirmar, llevó a que 
el individuo padeciera un trastocamiento en el sentido de su vida, pues pasó de ser un 
individuo cuya felicidad se encontraba en el seguimiento de las leyes y el trabajo para la 
prosperidad de la polis, a uno que debía encontrar su sentido de vida en algo distinto a 
la ciudad, ahora sometida a la voluntad de una autoridad central. Por ello, las filosofías 
helenísticas se centraron en la individualidad, en educar al individuo en la búsqueda, por 
sí mismo, de la felicidad. Por otro lado, también es de destacar que esta indiferencia a 
los asuntos de la polis no implica necesariamente un desprendimiento de los problemas 
de la humanidad. Aunque pueda parecer contradictorio, para el estoicismo la humanidad 
no se restringe a los límites de una ciudad, sino todo lo contrario: la humanidad es una 
sola, y el estoico es un cosmopolita. De ahí que su filosofía trascienda los problemas 
locales, y procure ayudar al hombre en tanto hombre, en tanto humanidad, y no en tanto 
ciudadano de determinada polis.



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

168

podemos apelar a los testimonios que algunos filósofos y doxógra-
fos de la Antigüedad escribieron. En este sentido, podemos traer a 
colación el testimonio de Diógenes Laercio (1990) quien es, quizá, 
el doxógrafo más reconocido. Al respecto, nos dice lo siguiente: 

Comparan la filosofía con un animal, parangonando la lógica a los hue-
sos y a los nervios, la ética a la carne y la física al alma. O también la 
comparan con un huevo: la lógica es la parte más externa, más dentro 
está la ética y la parte central corresponde a la física. O a un campo 
fértil, cuyo cerco es la lógica, la ética es el fruto y la física es la tierra 
o los árboles. (VII, 40)

Otra explicación similar, tanto en su contenido como en las compa-
raciones expresadas, la brinda Sexto Empírico (1997), quien afirma 
que los estoicos

dicen que una parte de la filosofía es la física, otra la ética y otra la 
lógica. Lo dicen expresamente los del círculo de Jenócrates y los peri-
patéticos, e incluso los Estoicos adhieren precisamente a esta división. 
De aquí que persuasivamente comparen la filosofía con una tierra fér-
til y abundante en frutos, de modo que la parte elevada de los brotes 
la asemejan a la física, lo fértil de los frutos a la ética, y el cerco a la 
lógica. Otros dicen que es comparable a un huevo. En efecto, asemejan 
la yema, de la que algunos dicen que procede el polluelo, a la ética, 
la clara, que es el alimento de la yema, a la física; y la parte exterior, 
semejante a una ostra, a la lógica. (VII, 16)

De acuerdo con lo anterior, podemos apreciar que el estoicismo 
no se centra en un sólo punto, sino que, por el contrario, tiene un 
alcance doctrinal que abarca y profundiza en terrenos que, a simple 
vista, pueden resultar disímiles, como la lógica y la física. Ahora 
bien, pese a la observación pertinente que hace Boeri (2003) acerca 
de la dificultad que presentan algunos testimonios que, expresa-
mente, consagran que es el discurso filosófico, y no la filosofía, el 
que se divide en tales partes, podríamos sumarnos también a su 
propuesta interpretativa, la cual consiste en tomar esta tripartición 
como una tripartición de dominios, zonas temáticas, dentro de las 



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

169

cuales hay una serie de elementos que configuran los aspectos más 
relevantes que deben estudiarse en cada una de ellas. 

Sin embargo, al margen de esta observación, a la que adheri-
mos más por cuestiones metodológicas que por un ánimo de inda-
gar profundamente por sus últimos alcances, lo que sí queremos 
resaltar es que esta tripartición no obedece a una suerte de jerar-
quías del saber, en la medida en que no se trata de supeditar alguna 
de estas partes a otra. Más bien, sostenemos una clásica postura in-
terpretativa que destaca más su carácter sistémico antes que un ca-
rácter jerárquico. En efecto, las anteriores alusiones exponen una 
filosofía cuyos saberes se encuentran interconectados entre sí. Es 
por ello que Posidonio, a quien Sexto (1997) se refiere posterior-
mente, es enfático en rechazar la comparación hecha con el campo, 
habida cuenta de que este símil puede inducir a error, dado que 
es fácilmente deducible pensar que la filosofía se trata de partes 
separadas, por lo que, en consecuencia, no habría lugar a conside-
rar que haya una unidad filosófica en la filosofía estoica. Así, en su 
lugar, propone que la filosofía sea comparada con un ser vivo, y de 
esta manera, que la física sea tomada como la sangre y la carne, la 
lógica como los huesos y los nervios, mientras que la ética sea con-
siderada como el alma. 

En este orden de ideas, se puede destacar que entre las dife-
rentes zonas temáticas se presenta una estrecha relación, pues, al 
igual que el organismo, hay un orden tan bien definido que, si se 
llegara a alterar o si alguna de estas partes no abordara lo que debe 
abordar, la consecuencia no sería otra distinta a la integridad de 
la totalidad del sistema. No en vano esta visión sistemática de la 
filosofía, que a su vez destaca un carácter unitario de ella, es rea-
firmada por Diógenes Laercio (1990) cuando afirma que “ninguna 
parte de la filosofía, según el testimonio de algunos de ellos, es 
preferible a otras, sino que todas se mezclan” (VII, 40). Siendo así, 
y de acuerdo con lo expuesto hasta ahora, podemos sostener que 
no es posible estudiar ninguna de estas partes de manera aislada, 
sino que es preciso implicarlas unas con otras, conectarlas como 
elementos que propician el funcionamiento de todo el sistema, 



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

170

y entender que, en cierto modo, la comprensión de cada una de 
ellas no puede darse sin dicha conexión2. Por consiguiente, no es 
posible estudiar ni la lógica ni la física, sin tener en cuenta sus re-
percusiones en la ética, como tampoco es factible estudiar la éti-
ca sin haber entendido su relación con la física ni la lógica, pues, 
tal como hemos expuesto, se trata de un todo interconectado. De 
suerte que no es posible, reiteramos, concebir el estoicismo sólo 
desde sus implicaciones éticas3, dado que, al hacerlo así, se estaría 
dejando sin piso el verdadero alcance de la ética estoica y se caería 
en una peligrosa extrapolación que desdibujaría la complejidad del 
pensamiento estoico y lo dejaría reducido a una suerte de discurso 
de autoayuda, superación personal, palabrería. Como bien apunta 
Long (1997), “el principal propósito de estas curiosas analogías es 
mostrar claramente cómo la filosofía es algo orgánico, al cual cada 
una de sus llamadas partes hace una contribución íntegra y necesa-
ria” (p. 122).

Si tomamos la división expuesta anteriormente, encontramos 
que la física, el estudio de la physis, desempeña un papel importante 
en el sistema filosófico estoico. En cierto modo, la física es el centro 
de su filosofía, pues, como veremos más adelante, el estudio de la 
naturaleza permite comprender cuál es el lugar del hombre en el 

2	 Al respecto, podríamos traer a colación las palabras de Brehier (1988) sobre esta 
conexión de saberes en la filosofía estoica. Así, estas tres zonas “están indisolublemente 
enlazadas, dado que es una y la misma razón (logos) la que en la dialéctica liga las 
proposiciones consiguientes con las antecedentes, la que en la naturaleza establece un 
hecho causal, y aquella que en la conducta proporciona la base para una perfecta armonía 
entre las acciones... resulta imposible actuar racionalmente de modo independiente en 
esas tres esferas” (p. 255).

3	 Si bien es cierto que la reducción del pensamiento estoico a los asuntos éticos es muy 
notoria hoy en día, no es algo de lo que sólo podamos acusar a nuestra época, pues, tal 
como exponen Boeri (2003) y Cappelletti (1996), esto también se presentaba en los 
comienzos de la escuela estoica. Un caso concreto es el de Aristón de Quíos, quien, 
pese a ser un discípulo directo de Zenón de Citio, se oponía a las ideas de su maestro. 
En efecto, para Aristón los verdaderos problemas de los que se podía ocupar la filosofía 
eran los problemas éticos; de ahí que rechazara con fervor la necesidad de estudiar 
otras disciplinas propias de la filosofía estoica, como la lógica, la dialéctica o la física, 
ya que, según su parecer, o no contribuían en el mejoramiento de la vida del hombre, o 
se encontraban más allá de nuestra comprensión (y aun cuando fuesen entendidas por 
nosotros, tampoco nos resultaban útiles para nuestra vida práctica).



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

171

mundo, su función y la manera como puede alcanzarse la virtud, 
sobre todo si se tiene en cuenta que, para la consecución de esta 
última, es necesario vivir bajo las condiciones de una divinidad, la 
cual se encuentra en la naturaleza, aunque no de manera separada4.

Así, siguiendo a Brehier (1988), que la física se encuentre en 
una posición relevante para la filosofía estoica no es como conse-
cuencia de una arbitrariedad, sino que, más bien, obedece a una 
finalidad que guía su filosofía. En este sentido, la física estoica no 
tiene como objetivo algo diferente a concebir “un mundo domina-
do por la razón, sin ningún residuo irracional: ningún espacio para 
el azar o el desorden” (pp. 256-257). Por otro lado, este lugar cen-
tral de la física puede entenderse también como una nueva mirada 
sobre la naturaleza, en la medida en que ella ya no es concebida 
como una imperfección de la cual no podemos obtener un conoci-
miento certero ni del mundo ni de las nociones éticas que han de 
regir nuestras vidas, ni tampoco como el lugar que es afectado por 
el azar o los accidentes que, de una u otra manera, terminan por 
condicionar en parte nuestro conocimiento. Todo lo contrario: en 
el estoicismo la naturaleza es rescatada como la única realidad en la 
que habitamos, y en la cual es posible llegar al conocimiento de la 
virtud, y a la práctica de una vida feliz5. 

4	 Podría resumirse que, para los estoicos, tanto la felicidad como el fin de la vida humana 
se encuentra en vivir de acuerdo con la naturaleza. No obstante, esta máxima es 
problemática, debido a que se generaliza lo que es la naturaleza y sus características. 
No obstante, para esclarecer el alcance de esta máxima, podemos retomar las palabras 
de Crisipo, recogidas por Diógenes Laercio (1990), para quien el fin del hombre, su 
felicidad, consiste en “vivir de conformidad con la experiencia de los sucesos naturales” 
(VII, 87). De esta afirmación, podemos extraer algunas ideas centrales sobre la 
naturaleza: que se trata de sucesos que ocurren unos tras otros de manera ordenada 
(como expondremos posteriormente), y que este fin anhelado por el hombre no se 
ubica en una trascendencia, un más allá, sino dentro de la naturaleza misma.

5	 Cabe mencionar que, para argumentar la importancia de la Física en la filosofía estoica, 
nos centraremos en la relevancia que tiene la naturaleza para dicha filosofía. Por ello, 
más que exponer detalladamente cada uno de los fenómenos estudiados por la Física 
estoica, queremos destacar las generalidades acerca de su visión sobre la naturaleza, 
pues, de esta manera, podemos destacar por qué la Física es imprescindible para 
mantener la sistematicidad del pensamiento estoico.



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

172

ii

En este orden de ideas, lo primero que debe mencionarse es que, 
para los estoicos, la Naturaleza es orden. En efecto, podemos ligar 
la afirmación anterior con la noción de Universo, el cual, nos dice 
Diógenes Laercio (1990), es concebido como 

divinidad única entre las sustancias, que posee la cualidad propia de ser 
indestructible y no engendrada: es el arquitecto del orden del mundo 
(…) es también el orden mismo de los astros y, en tercer lugar, lo que 
está compuesto de ambos. (VIII, 137)

De las palabras de Diógenes resulta evidente que la noción de uni-
verso abarca tanto el plano sideral, como la totalidad de las cosas. 
No es gratuito, entonces, que intuyamos que, con Universo, tam-
bién se designa la naturaleza. Mas queremos enfatizar en el primer 
predicado que acerca del Universo nos brinda Diógenes, el cual 
es, a saber, que se trata de una divinidad cuya función es ordenar. 
No obstante, surge la pregunta acerca de cómo puede desempeñar 
esta labor. Para ello, debemos tener presente que, para los estoicos, 
como expone Long (1997), los dos conceptos fundamentales son 
Physis (Naturaleza) y Logos (Razón), los cuales presentan una rela-
ción recíproca, en la medida en que, por un lado, Logos ordena y da 
forma a la Naturaleza, mientras que Naturaleza no se halla separada 
de este, como si se tratara de un principio aislado. Más bien, es todo 
lo contrario: la Naturaleza implica un Logos intrínseco, inmanente, 
que es el causante de su orden6. Ahora bien, no está de más acotar 
que esta idea de una Razón o Logos que desempeñe una función or-
denadora no es algo particularmente atribuible a la filosofía estoica; 
de hecho, es bastante claro el eco de las palabras de Heráclito de 
Éfeso (2008), cuando anuncia que: 

6	 Brehier (1988) destaca que, al hablar de estos principios, también pueden tomarse 
como un principio activo y un principio pasivo. Así, el Logos es el principio siempre 
activo, que actúa sobre la materia, principio pasivo que padece el actuar de la Razón y 
que está desprovista, por ende, de cualquier actuación. Es preciso aclarar que, si bien 
aquí se menciona la materia, no es una contradicción con la naturaleza, dado que, para 
los estoicos, todo está compuesto de materia. 



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

173

Los hombres son incapaces de entender el lógos este que siempre es, 
tanto antes de haberlo escuchado, como después de haberlo escuchado 
por primera vez. En efecto, ya que todas las cosas llegan a ser según el 
logos este, se asemejan a inexpertos. (Frag. 1)

Con todo, nuestra intención dista mucho de endilgarle una in-
fluencia directa al estoicismo, como si se tratara de un movimien-
to epígono de la doctrina del Hefesio. Aun así, es innegable esta 
influencia, lo cual no es de extrañar, ya que, como dijimos antes, 
en las escuelas helenísticas confluyen influencias de filosofías an-
teriores, que se suman, por supuesto, a los aportes propios de 
cada una. Ahora bien, al ser de esta manera, podemos detectar 
la similitud en torno al Logos ordenador, en la medida en que: 
1) es ordenador, por cuanto determina el orden de los sucesos 
naturales; 2) se encuentra en la naturaleza, misma que todos 
compartimos, y 3) pese a esta inmanencia, somos incapaces de 
comprenderlo, y, por tanto, de vivir según su orden7. Todo lo an-
terior nos lleva a concluir que, para el estoicismo, la Naturaleza, 
el Universo, es, como lo manifiesta Brun (1977), “un ser viviente, 
animado, razonable e inteligente” (p. 60). Incluso, podría añadirse 
que la Naturaleza está ordenada por una Ley Universal que la rige, 
y cuya procedencia es el Logos8. No obstante, si aceptáramos esto 
último, resulta inevitable pensar en una separación entre Logos 
y Ley Universal, lo cual no parece ser el sentido dado por los 
estoicos. En efecto, la razón, o Logos, es también una denomi-
nación estoica para referirse a la facultad atribuida al hombre, y 

7	 Algunos especialistas, como Guthrie (1984) interpretan el Logos como Ley Universal, 
pero, además, como ley que ordena el mundo y puede ser comprendida por las mentes 
humanas. De igual parecer es Mondolfo (2007), aun cuando deja entrever cierta 
inclinación a la interpretación de Reinhardt (1985), quien considera que ese lógos 
común, como lo denomina Heráclito, no es ley del mundo ni una inteligencia cósmica, 
sino más bien una necesidad lógica del pensamiento humano. 

8	 Es preciso insistir en la sinonimia en la que los estoicos ubican al Logos y la razón. Visto 
desde otra perspectiva, el logos es la facultad del discurso ordenado, orden que es dado 
por la razón. De hecho, un rápido repaso sobre la etimología de la palabra logos, nos 
devela que Logos proviene del verbo griego λέγειν, hablar con contenido racional y 
orden. Que el Universo o Naturaleza tenga como propia esta facultad, implica que, en 
la analogía con un discurso, todo cuanto ocurra en él está mediado por un orden preciso.



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

174

mediante la cual este habla, proyecta, y, ante todo, piensa, se en-
cuentra incorporada en la Naturaleza. De este modo, se crea una 
reciprocidad entre ambos, Hombre y Naturaleza, puesto que no 
se encuentran en planos diferentes; es decir, el hombre es parte 
de la Naturaleza, y es por esta condición que participa del Logos. 
Como bien expresa Long (1997), “el hombre posee logos porque 
está inmerso, como pieza, en el Universo” (p. 136). Así, por par-
ticipar del Logos, el hombre adquiere la posibilidad de conocer 
la Naturaleza, la cual se desenvuelve según este Logos que posee. 
En otras palabras, gracias a esta reciprocidad, el hombre puede 
comprender los fenómenos naturales, cuya sucesión es del orden 
causa-efecto, así como también vivir, actuar en esta cadena causal 
de eventos con la que se manifiesta dicha Razón Universal.

Ahora bien, como expusimos anteriormente, los estoicos 
sostienen que existen dos principios o conceptos bases para su 
teoría física, los cuales, como dijimos, son el Logos (o Razón) 
y la Naturaleza. Pero, ¿cómo interactúan entre sí? A pesar de 
que la respuesta se pueda vislumbrar con cierta facilidad, es ne-
cesario apelar a un tercer concepto de su física: la materialidad 
del mundo. En efecto, los estoicos sostienen que el Universo, la 
Naturaleza, es todo cuanto tiene cuerpo. Así lo expresa Plutarco 
(1574): “las cosas que existen solo son cuerpos” (646). Así pues, 
para los estoicos, la naturaleza, el mundo, está conformada por 
cuerpos. En otras palabras, la totalidad de todos los cuerpos con-
forma la naturaleza, mundo o universo (el uso de tales términos 
es indiferente en su filosofía, en la medida en que todos ellos re-
miten a un mismo sentido: la Naturaleza). Por ello, nos parece 
acertada la afirmación de Brun (1977): “el mundo sólo contiene 
cuerpos” (p. 28). 

Sin embargo, una pregunta surge de la explicación de esta 
materialidad estoica: ¿cómo interactúa el Logos con esta mate-
rialidad? Así establecido, es fácil llegar a suponer que Logos y 
Naturaleza son dos fuerzas diferentes que se relacionan entre sí, 
e incluso, podríamos caer en una suerte de división entre princi-
pio activo y principio pasivo, como mencionara Bréhier (1988), 



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

175

de suerte que el uno actuara sobre el otro. No obstante, esta di-
visión rompería con lo dicho acerca de la inmanencia del Logos 
en la Naturaleza, y nos conduciría a concebirlo como trascenden-
te. La respuesta que brinda Sellars (2006) parece ser más ade-
cuada a lo que, creemos, sostendrían los estoicos. En efecto, se-
gún Sellars, para los estoicos, Logos y Naturaleza se encuentran 
mezclados, como el vino y el agua; es decir, que el universo es 
una entidad material, corpórea, en la que el Logos se encuentra 
mezclado con ella, o, lo que es igual, que, “aunque el cosmos sea 
una entidad material unificada, se concibe, sin embargo, como 
una mezcla total” (p. 90). 

Así las cosas, en este sentido, Logos y Naturaleza no se encuen-
tran en planos distintos. Y en tanto que constituyen una mezcla, no 
puede sostenerse que haya un principio activo y uno pasivo como 
si estuvieran ubicados en planos distintos. Con todo, nuestra pre-
gunta continúa todavía abierta, dado que, si bien pueden ambos 
principios constituir una mezcla, no queda del todo claro cómo se 
relacionan entre sí. Frente a esto, hemos hecho alusión a la res-
puesta de Brun (1977), a saber, que el universo, para los estoicos, 
es un ser animado, racional, inteligente. Esta respuesta puede disi-
par mejor las dudas y confusiones suscitadas, por cuanto, entonces, 
podría decirse que, de ninguna manera, la naturaleza es una suerte 
de materia inerte que aguarda el momento en el que el Logos ac-
túe sobre ella y ordene los cuerpos que la constituyen, sino más 
bien, al tenor de Sellars (2006), que la Naturaleza misma es ca-
paz de ordenarse a sí misma, en la medida en que es racional. Así, 
la Naturaleza, en tanto ser racional, se autodetermina, ordena los 
cuerpos que la constituyen, así como también sus relaciones, que 
son expresadas en la lógica causal9.

9	 No está de más esclarecer que, para los estoicos, todo cuanto ocurre en el mundo es 
debido a la relación de los diferentes cuerpos que lo componen, de suerte que las causas 
de los sucesos son materiales, en la medida en que un cuerpo actúa sobre otro. Sin 
embargo, también consideran que algunos elementos, como el tiempo, lo expresable 
(lékton), el vacío o el lugar, pueden fungir como cuasi causas, dado que, si bien no existen, 
subsisten. Un análisis pormenorizado de los incorporales puede encontrarse en el trabajo 
de Bréhier, 2011. 



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

176

Con base en todo lo anterior, podemos comprender la impor-
tancia que reviste la física en la filosofía estoica, habida cuenta de 
que el fundamento de esta se localiza en la gran relevancia que 
presenta la Naturaleza en su filosofía. Sin dudas, el problema de 
la physis es, en cierto modo, el gran problema de la filosofía griega 
antigua, y por ello encontramos diferentes respuestas y abordajes 
en los pensadores de la Antigüedad. Tampoco podemos, ni preten-
demos, reducir el vasto estudio que de la Naturaleza hicieron los 
estoicos, que abarca elementos como el pneuma, la gran conflagra-
ción, entre otros, tan sólo a la concepción de la Naturaleza. Mas, 
como advertimos en su momento, hemos optado por centrarnos 
en tal concepción, puesto que, sin ella, la compleja e interesante 
filosofía del estoicismo se circunscribiría únicamente al terreno de 
la ética, y nos haría perder de vista el fundamento de ésta. Como 
expusimos, la filosofía estoica es un sistema cuyas partes se en-
cuentran estrechamente relacionadas, de suerte que la omisión de 
una de ellas implica el mal funcionamiento de este. Pero, entonces, 
si la física se centra en el estudio de la physis, y su concepción es un 
eje axial de su filosofía, ¿cómo se relaciona con las demás áreas de 
estudio de la filosofía estoica? Para responder a esta duda, a con-
tinuación, expondremos cómo la Naturaleza, y, por consiguiente, 
el estudio de la Física, se conecta con su visión teológica, punto 
importante para una mejor comprensión de su ética. 

Así las cosas, hemos establecido, hasta este punto, que la Natu-
raleza, en la concepción estoica, es un ser racional, una mixtura de 
materia y logos que posibilitan su autodeterminación; es decir, que 
permite que ella se autodetermine y ordene según sus propias ma-
neras. De ahí que la Física estoica procure ir más allá del abordaje 
de la Naturaleza como un ser diferente, inerte, engañoso, imper-
fecto, o incluso separado del hombre. Más bien, se trata de todo 
lo contrario: la Naturaleza no se halla separada del hombre, como 
tampoco es pasiva ni engañosa, por encontrarse en ella el Logos, 
el cual participa del hombre, lo vuelve uno con la Naturaleza y le 
permite la comprensión de lo que la constituye y, a su vez, de sus 
fenómenos, sus reglas. En cierto modo, podemos decir que la Na-



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

177

turaleza es un orden racional, en virtud del Logos, y que, gracias 
a su unión con el hombre, le permite comprender, tanto sus leyes 
como el lugar que este ocupa en el universo.

iii

Ahora bien, podemos encontrar otro motivo por el cual la Natura-
leza resulta cara al estoicismo, y es su vinculación con la divinidad. 
En efecto, en el monoteísmo estoico, la Naturaleza es dios. En otras 
palabras, Dios, para los estoicos, es la naturaleza misma, el mundo 
o universo mismo, en el que el Logos es inherente. También puede 
decirse que, de acuerdo con esto, este principio ordenador y expli-
cativo de todas las cosas y los fenómenos que ocurren en el mundo, 
proviene de la divinidad, puesto que ella es el mundo mismo. Esta 
concepción teológica del estoicismo podemos encontrarla en las 
palabras de Marco Aurelio (1998), cuando afirma: 

Todo lo que es bueno para ti, oh Mundo, es bueno para mí. Nada es 
para mí ni prematuro ni tardío, si está maduro para ti. Todo lo que me 
traen las horas es para mí un fruto sabroso, oh Naturaleza. Todo viene 
de ti; tú estás en todo; todo vuelve a ti. (IV, 23)

De las palabras anteriores, podemos detenernos en un par de as-
pectos particulares que se expresan allí. Por un lado, se advierte 
fácilmente, en las palabras proclamadas por Marco Aurelio, que su 
evocación va dirigida, en primer lugar, al Mundo, para luego diri-
girse sin más a la Naturaleza. Podría pensarse, a partir de una lec-
tura rápida, que se trata de dos entidades diferentes. No obstante, 
esto no es así, por cuanto, al inspeccionar la totalidad del frag-
mento citado, encontramos que, de ellos, Mundo y Naturaleza, se 
predica lo mismo. Si se tratara de dos entidades diferentes, ¿por 
qué decirse lo mismo de ambos? ¿Son acaso Mundo y Naturaleza 
un mismo sujeto? En efecto, lo son. Y es que, para los estoicos, 
Dios, Naturaleza, Mundo, Universo o Fuego artesano son sinóni-
mos. Tal como menciona Long (1997), dios, fuego artesano, Lo-
gos “son descripciones alternativas; providencia, razón, ley son as-



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

178

pectos o propiedades de la Naturaleza” (p. 137). Por consiguiente, 
podemos afirmar que todas estas denominaciones son lo mismo, 
pues cumplen con la misma función: razón, providencia, ley por la 
cual todo se ordena y sucede. De hecho, esta sinonimia tampoco 
es ajena a uno de los primeros estoicos, como Cleantes (2016), 
quien, al inicio de su Himno a Zeus, nos advierte que pueden ser 
mil nombres con los cuales se refieran a la divinidad, sin que por 
ello deje de serlo y se menoscabe su omnipotencia. Así, Dios y 
Naturaleza no son seres diferentes: Dios es la Naturaleza, y la Na-
turaleza es Dios. No en vano, así también sostiene Voelke (1973), 
quien concluye que, para el racionalismo estoico, la naturaleza se 
hace una con el logos divino, omnipresente, principio inmanente 
en el mundo y en cada una de sus partes. Con todo, es menester 
disipar la eventual confusión de este dios con la noción que, por 
lo general, se puede tener de él. En efecto, para los estoicos, dios 
carece de atributos humanos, habida cuenta de que se trata de 
un principio de orden y armonía, ajeno de cualquier parecido al 
hombre, salvo por el Logos compartido. 

Con relación a esta última advertencia, podemos extraer la 
otra característica subyacente al fragmento de Marco Aurelio. Así, 
se puede evidenciar en este la fuerte presencia de esta cualidad or-
denadora que se halla en todo (pues dios está presente en todo, 
todo lo envuelve, según sus palabras). En efecto, su evocación en-
fatiza en que Dios, Mundo o Naturaleza es el regidor de los suce-
sos naturales, ya que es él quien lo dispone. De la misma manera 
puede leerse en Cleantes (2016), quien manifiesta: 

Pues es así tal como en una sola cosa todas las cosas has armonizado, 
las buenas y las malas, de manera que de todo surja una Razón siempre 
existente (…) pues ni para los dioses ni para los hombres hay mayor 
privilegio que el celebrar por siempre y en justicia, con himnos, la ley 
universal. (pp. 20-35)

Ahora bien, antes de proseguir, es menester detenerse en una duda 
que puede emerger de lo dicho hasta ahora. Y es que, si Logos y 
Naturaleza son denominaciones empleadas para referirse a la divi-



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

179

nidad, y el Logos se encuentra en todo, ¿la divinidad es, entonces, 
corpórea? En este sentido, la respuesta es afirmativa, pues, en efec-
to, Dios, para los estoicos, es corpóreo, y no una fuerza o sustancia 
carente de tal cualidad. Si nos remontamos a los puntos básicos de 
la filosofía estoica, podemos encontrar una férrea defensa a la ma-
terialidad del mundo. Así, sostenían que las cosas del mundo tienen 
capacidad de actuar, debido a que son corpóreas. Es decir, que todo 
cuanto sucede en el mundo es el resultado de dos o más cuerpos 
que se relacionan. De ahí que el Logos, para ordenar cuanto suce-
de, debe ser también corporal, pues lo incorporal no puede afec-
tar ni padecer. La anterior afirmación, de claros tintes contrarios 
a Platón, es uno de los argumentos más caros en la defensa estoica 
sobre la corporeidad de la divinidad. Aún más, la férrea concepción 
corporalista del mundo es llevada a tal extremo que, para dichos 
filósofos, sólo lo que existe es corpóreo, pues lo corpóreo es lo 
único capaz de actuar en el mundo. De esta manera, si Dios actúa 
mediante el orden de sucesos, y decimos, asimismo, que existe, es 
preciso que Dios sea corpóreo (Rist, 1995). De hecho, Zenón cons-
tató, según Pohlenz (2022), que “el actuar solo es posible mediante 
el contacto corporal; lo incorpóreo no está en condiciones ni de 
hacer ni de padecer” (p. 86). 

Hecha esta necesaria digresión, es clara la conexión entre la físi-
ca estoica y la teología, pues, reiteramos, el estudio de la naturaleza 
es condición necesaria para el conocimiento de Dios. Pero, ¿cuál es 
el fin de este conocimiento acerca de Dios? Retornemos una vez 
más a su noción de Logos, Dios, Naturaleza, cualquiera sea su deno-
minación. Así, tenemos que él es, siguiendo a Bréhier (2012):

1. Ley del universo: En tanto que Ley que rige todo, él es Des-
tino (asigna cada suceso y ser en el mundo, sin dejar ningún espa-
cio para el azar. Es el ordenador y determinador del mundo, sus 
expresiones y los seres que lo componen) y providencia (es una 
fuerza buena que ha creado todo en beneficio de los hombres).

2. Ley de las sociedades: Manda y prohíbe lo que debe hacerse. 
En efecto, los hombres, poseedores de razón, son capaces de com-
prender el Logos, y por ello, deben realizar las acciones que son 



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

180

dictaminadas por la razón, esto es, por el Logos (Gómez Espíndo-
la, 2014). 

3. Ley moral: Para los estoicos, el ideal de hombre es el sabio. 
Este debe consentir el orden del Logos, actuar según sus deter-
minaciones, pues es propio de los necios y malos actuar en con-
tra de éste. 

De lo anterior, podemos añadir lo siguiente: conocer a Dios se 
da por medio del conocimiento de la Naturaleza, pero, más allá 
esto, la importancia del conocimiento de la divinidad radica en 
que, gracias a él, podemos actuar en consonancia con sus deter-
minaciones, y, por consiguiente, actuar según lo que debe ser. O, 
en otras palabras, actuar bien, de manera justa. Así que, al plantear 
nuevamente la pregunta acerca de qué se busca conocer median-
te la Física, la respuesta no es otra que el mundo, el logos. ¿Para 
qué? Reiteramos que el objetivo principal del estoicismo es el vivir 
bien, lo cual significa vivir en armonía con el universo, o, en otras 
palabras, vivir asintiendo el todo, el universo10. Esto significa, pa-
labras más, palabras menos, que el ideal estoico consiste en vivir 
aceptando el logos que ordena, lo que no es algo diferente a vivir 
de acuerdo con dios. En últimas, se trata de vivir en simpatía con 
el universo, con dios: he ahí el ideal estoico11. Y es, de cara a este 
ideal, que la Física estoica adquiere una gran importancia, ya que 

10	 No en vano, como sostiene Frede (1994), el objetivo estoico se cumple a partir de 
la adquisición de un conocimiento correcto acerca del mundo, por lo que, entonces, 
afirmar que el estoicismo es un sistema filosófico cuyas partes no pueden estudiarse 
aisladamente cobra mayor valor. A nuestro parecer, para los estoicos la ética es sólo una 
implicación de lo que significa el mundo para ellos. Así, podríamos decir que, para saber 
cuál es nuestro lugar en el mundo y cómo actuar en él (Ética), debe entenderse cómo 
funciona este (Física), para hacer que nuestros razonamientos y juicios sean correctos y 
adecuados al orden del mundo (Lógica), y así descubrir en él un dios racional inmanente 
que lo ordena (Teología). 

11	 Consideramos muy pertinente el argumento de Mitsis (1994), quien considera que el 
sabio (ideal de hombre en el estoicismo) no es un ser omnisciente, en el sentido de que 
conoce por adelantado cada uno de los detalles del plan divino, sino más que se trata de 
un hombre que conoce la estructura racional y los principios morales que constituyen 
el orden divino, y tiene la habilidad de aplicarlos en situaciones particulares, pues el 
mundo es una estructura racional y moral gobernada por un código de principios que 
no es susceptible de ser impredecible o de transgresiones inexplicables. 



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

181

sin el conocimiento acerca de la Naturaleza que esta brinda, el co-
nocimiento de dios sería imposible, habida cuenta de que el hom-
bre no podría contemplar ni comprender el mundo, las relaciones 
que lo componen, el orden que lo estructura, y su lugar en él. No 
podría contemplar a dios, ni mucho menos sentirse partícipe de 
él, de ese logos ordenador, lo cual lo condenaría a vivir sumergido 
en la infelicidad. En este orden de ideas, sólo a través del culti-
vo y fortalecimiento de la razón el hombre alcanza la felicidad. O, 
lo que es igual, alcanza a dios. De ahí que, entonces, los estoicos, 
como hemos visto al principio de este breve recorrido por su pen-
samiento, estructuren su filosofía como un sistema cuyo fin es de-
sarrollar el ejercicio de la razón, para lo cual apelan a disciplinas 
como la Física, la Lógica y la Ética.

A modo de conclusión, podemos decir que, ante el reduccio-
nismo que se hace del estoicismo, lo que lleva a que sea compren-
dido sólo como una doctrina ética sin fundamentos fuera de ella 
misma, hemos hecho este corto periplo por uno de los puntos más 
importantes de su filosofía, a saber, la Física. Ahora bien, pese a 
que el estoicismo es un sistema cuyas partes son inseparables, he-
mos tomado la Física como punto central de esta exposición, no 
por querer justificar una especie de primacía sobre las otras zonas 
del conocimiento, sino, más bien, por querer enseñar la compleji-
dad de esta escuela filosófica. En este orden de ideas, hablar de la 
ética estoica implica conocer sus fundamentos, los cuales remiten a 
una interconexión de diversos saberes, como la Lógica o la Teolo-
gía. Así, para apreciar el horizonte de la ética estoica, en este caso, 
no se puede hacer una escisión tajante con el estudio de la Natura-
leza, pues estudiarla implica adquirir poco a poco los fundamentos 
de una divinidad que es ella misma, y en tanto que divinidad, dic-
tamina la manera como debe vivirse, la cual no es otra que vivir 
con sus determinaciones, pero, para alcanzar este objetivo, debe 
acudirse a la Física y las concepciones sobre la Naturaleza. En este 
sentido, el estudio de la Naturaleza se enlaza con el estudio de la 
teología, y a su vez, con la ética, la lógica, la dialéctica. 



Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

182

Así, más allá de difundir una manera de vivir, se trata de cultivar 
y fortalecer un ejercicio racional, pues, en efecto, la racionalidad y su 
correcto uso es requisito sine qua non para optar por una vida buena, 
feliz. Por ello, se trata de una filosofía que propugna una vida racional: 
de esta manera se puede vivir de acuerdo con dios, y, por ende, feliz.

Bibliografía

Boeri, M. (2003). Los estoicos antiguos. Editorial Universitaria.
Brehier, E. (1998). Historia de la filosofía. Desde la Antigüedad hasta el siglo 

XVII. Tecnos.
Bréhier, E. (2011). La teoría de los incorporales en el estoicismo antiguo. Leviatán.
Bréhier, E. (2012). Logos estoico, verbo cristiano, razón cartesiana. Fer-

mentario, 6, 1-14.
Brun, J. (1977). El estoicismo. Editorial Universitaria de Buenos Aires.
Capelleti, A. (1996). Los estoicos antiguos. Gredos. 
Cleantes (2016). Ὕμνος εἰς Δία. Disponible en: https://el.wikisource.

org/wiki/Συγγραφέας:Κλεάνθης
Diógenes Laercio (1990). Vidas de los filósofos más ilustres. Editorial de Cien-

cias Sociales.
Frede, M. (1994). The stoic conception of reason. En K. J. Boudouris 

(Ed.). Hellenistic Philosophy (Vol. II, pp. 50-53). International Center 
for Greek Philosophy and Culture and K. B. 

García Gual, C. & Ímaz, M. J. (2007). La filosofía helenística. Éticas y sistemas. 
Síntesis. 

Gómez Espíndola, L. L. (2014). Providencia, racionalidad y ley na-
tural en el estoicismo. Universitas Philosophica, 31(63), 39-70. 

Guthrie, W. K. C. (1984). Historia de la filosofía griega I: Los primeros preso-
cráticos y los pitagóricos. Gredos.

Heráclito de Efeso (2008). Fragmentos. En Cornavaca, R. (Trad.). Frag-
mentos presocráticos (161-286). Losada.

Long, A. (1997). La filosofía helenística. Alianza.
Marco Aurelio (1998). Soliloquios. Porrúa.
Mitsis, P. (1994). The early stoic theory of natural law. En K. J. Bou-

douris (Ed.). Hellenistic Philosophy (Vol. II, pp. 130-140). Inter-
national Center for Greek Philosophy and Culture and K. B. 



La importancia de la física estoica para la comprensión de la divinidad

183

Mondolfo, R. (2007). Heráclito: Textos y problemas de su interpretación. 
Siglo XXI. 

Plutarco (1574). Varia Scripta. Disponible en: https://books.google.com.
co/books?id=EzJBAAAAcAAJ&printsec=frontcover#v=onepage&-
q&f=false

Pohlenz, M. (2022). La Stoa: Historia de un movimiento universal. Taurus. 
Reinhardt, K. (1985). Parmenides und die Geschichte der griechischen Philoso-

phie. Vittorio Klostermann.
Rist, J. M. (1995). La filosofía estoica. Crítica.
Sellars, J. (2006). Stoicism. Routledge.
Sexto Empírico (1997). Contra los profesores. Gredos.
Voelke, A. (1973). L’idée de volonté dans le stoïcisme. Presses Universitaires 

de France.





tercera sección

LA ACCIÓN Y LOS FENÓMENOS 
DE LA NATURALEZA





187

capítulo vi

coherencia y consistencia filosófica 
del escepticismo vital práctico

Ramón Román-Alcalá

Introducción

Es curioso como en nuestras decisiones o en el fluir constante 
de nuestra vida parece que actuamos con un escepticismo socializa-
do. Como actitud y como método se ha filtrado en el núcleo de la 
cultura y en sus modos de acción y de comprensión, es decir, se 
ha “ambientalizado” a nuestro criterio. Lo que insistentemente se 
llama post-verdad vendría a ser la dimensión comunicativa de esa 
visión post-factual, en la que lo verdadero ha pasado de ser objeto 
del entendimiento a ser objeto de la voluntad, y en la que, hasta la 
verosimilitud ha dejado de ser un valor. Las nuevas maneras de la 
adhesión afectiva, los nuevos modos de la emoción, han desplazado 
la disposición escéptica desde el conocimiento a la afección. Y si 
esto ha ocurrido nos encontramos en una nueva situación donde 
el tradicional contrato social con respecto a la verdad se ha roto1.

1	 Cfr. Sim, 2019, pp. 1-9.



Ramón Román-Alcalá

188

Sin embargo, polémicas aparte, llama la atención que en el pla-
no más importante que rige nuestras vidas como es la política, el 
dogmatismo se ha instalado sin posibilidades de diálogo o consen-
so. Hoy hay un exceso de creencia y de fe en la acción política que 
nos lleva a un enfrentamiento social que no se corresponde con 
nuestra manera de actuar en nuestra vida. No voy a tratar aquí el 
problema contemporáneo de si el escepticismo o los escépticos 
pueden o no pueden vivir su escepticismo sin parecer incoheren-
tes o inconsistentes, o si el escepticismo es inmoral o deleznable 
políticamente hablando. Como ya sabemos, en la historiografía del 
escepticismo2 hay dos reacciones negativas al antiguo escepticismo, 
una afirma que el escepticismo es inconsistente o contradictorio 
como filosofía o escuela3, y, por tanto, es imposible vivir de acuer-
do con este. Y la otra, afirma que el escepticismo es de alguna ma-
nera inmoral, y aunque podemos vivir de acuerdo con él4, sería 
perjudicial si lo hiciéramos.

Recientemente ha surgido una tercera opción que concluye 
que sí podemos vivir de acuerdo con el escepticismo, y que no 
es necesariamente algo malo5. Estoy de acuerdo con esta posi-
ción, pero añado una sutil diferencia que es la que demostraré 
en este capítulo. Creo que todas las controversias que aluden de 
manera aporética al escepticismo, y que obligan a situarse en uno 
de los dos lados incompatibles, siempre se refieren al ámbito ló-
gico de la discusión teórica en el escepticismo, pero no prestan 

2	 Laursen (2004, pp. 201-204) resumen perfectamente estas reacciones.
3	 Burnyeat (1980) y Mates (1996) son firmes defensores de la inconsistencia o 

imposibilidad como escuela de resolver las contradicciones del escepticismo frente a 
Barnes (1990) y Frede (1993). Esto generó una polémica que fue reimpresa por su 
valor didáctico mucho después de que algunos investigadores hubiesen demostrado que 
Burnyeat y Mates estaban equivocados. Recientemente Svavarsson (2019, pp. 46-48) 
intenta resolver estas contradicciones apelando a dos tipos diferentes de pasividad en el 
escéptico para salvar el principio de la acción.

4	 Martha Nussbaum (1994) y Julia Annas (1993) critican al escepticismo como una cierta 
escuela “inmoral”, frente a otros autores como Willians, Stroud o Nagel y más actual, 
Bett, Engstler, Spinelli, Morrison, Hankinson o Laursen (2004, pp. 203-204).

5	 Un firme defensor de esta posición es Laursen (2004, p. 202), que la persigue 
historiográficamente a través de Montaigne, Hume, Stanley, Brucker y Stäudlin.



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

189

la atención debida al plano de la práctica6, del vivir cotidiano y 
continuo de ese mismo movimiento, en el que todos los tipos de 
escepticismo tienden a igualarse y aplicar remedios muy pareci-
dos entre sí, y que no son incompatibles con la acción. Mientras 
más leemos los textos escépticos existe la sensación de que, para 
el escepticismo, la búsqueda de una verdad teórica se muestra 
esencialmente inútil, y que jugar al juego del dogmatismo filo-
sófico es una ilusión sin solución, es decir, que más vale una vida 
terapéutica para alcanzar la felicidad, que una vida teorética que 
es siempre insegura y dudosa. Dicho abruptamente, el escepti-
cismo es el punto de partida, la clave sin la cual es imposible el 
diálogo, pues en un diálogo entre iguales, las partes deben pensar 
que la posición contraria tiene las mismas posibilidades que no-
sotros de tener razón. En esa dialéctica podemos convencernos 
unos a otros de cuál es la mejor posición; mientras que si pensa-
mos “a priori” que nuestra posición es la verdadera, el debate o el 
consenso ya está viciado de principio.

Comencemos pues por presentar las razones para decidir en 
nuestra vida, para con posterioridad hacerlas extensibles a la ac-
ción social. Hay que partir, pues, de un hecho natural: la vida no 
puede ser suspendida, al contrario de los juicios o argumentos que 
realizamos sobre ella. Así, cuando Clitómaco7 advertía que los se-
res humanos debían abstenerse de emitir juicio alguno (adsensus 
sustinere, Cicerón, Acad. II, 14), admitía, no obstante, que tenían 
que decidir en la vida y tomar decisiones, y que se movían o tenían 
impulsos hacia las cosas. Es decir, actuaban de una manera o de 
otra, sirviéndose y prestando cierta validez a algunas impresiones 

6	 Como ya hemos estudiado en otros trabajos de Pirrón (Román-Alcalá, 2009), el bíos, 
el plano de la vida era más importante que el plano de la lógica o el filosófico, aquí se 
apuesta por el escepticismo entendido más como una actividad terapéutica que como 
una filosofía teórica, ver Spinelli (2004) o Plant (2004). Bett (2021), en su último libro, 
parece modificar su conocida posición y atribuye a Sexto “an implausibly high level of 
sophistication, or an anachronistically postmodern sensibility” (pp. 22-23), para poder 
salvar las complejas relaciones que hay en el escepticismo entre filosofía y ordinary life. 
Esto es lo que intento explicar en este artículo.

7	 Filósofo cartaginés llamado Asdrúbal según Diógenes Laercio, que fue discípulo de 
Carnéades alrededor del 187 a.C.



Ramón Román-Alcalá

190

de nuestros sentidos, obviando otras que no nos merecen confian-
za. Esto es lo que quiere decir también Sexto, cuando afirma que 
el escéptico tiene un criterio no tanto para distinguir lo verdadero 
de lo falso (teórico artificioso), sino para conducirse en la vida8. 

Me propongo demostrar que cualquier tipo de escepticismo 
(radical o sensato, rural o urbano, pirrónico o académico) coin-
ciden en esta fórmula para vivir. Y es en esto en lo que se acerca 
el escepticismo pirrónico, el escepticismo académico antiguo y el 
escepticismo empírico de Sexto. Guiarse, pues, por el fenómeno o 
las sensaciones sentidas que se imponen es guiarse por la observa-
ción o la experiencia, o los impulsos o las tendencias, sobre las que 
la voluntad o la razón no pueden tener ningún asidero indudable. 

Es como si observásemos que, en cuestiones de la vida, hay un 
solo escepticismo, vacilante, incierto, inseguro que tiene que deci-
dir con informaciones incompletas, indeterminadas y sin estabilidad 
sobre las decisiones que hay que tomar. Cualquier criterio (εὔλογος, 
πιθανός, φαινόμενον), es ahí imperfecto, pero encaja o no encaja en 
nuestra decisión. No puede haber asentimiento inalterable en esta 
acción, nadie está seguro de hacer las cosas bien, solo tenemos fe-
nómenos (Sexto), o impulsos (Arcesilao9) que conducen al ser hu-
mano hacia aquello que le es propio (οἰκεῖος): el fenómeno, la re-
presentación despierta. Así, el impulso que lleva a la acción sin que 
sea colonizado por la recta razón (ὀρθός λόγος), es sólo acción sin 
confirmación, sin asentimiento o seguridad en nuestras decisiones, 
es decir, es solo moderación. Como para Arcesilao no existe una re-
presentación que pueda persuadirnos de su verdad absolutamente, 
eso significa que la disposición para tomar una decisión u otra no 

8	 Cfr. Sexto, H.P., I, 21-23; 226; y sobre todo VII, 29-30: “En primer lugar, por tanto, el 
criterio (pues por este debemos empezar) se utiliza preferentemente en dos acepciones: 
en la primera, sería aquello a lo que nos atenemos para hacer unas cosas y otras no, y en la 
segunda, sería aquello a lo que nos atenemos para afirmar que unas cosas existen y otras no 
existen, y que tales cosas son verdaderas y tales otras son falsas”, “Αὐτίκα τοίνυν τὸ κριτήριον 
(ἀρκτέον γὰρ ἀπὸ τούτου) λέγεται πρῶτον μὲν διχῶς, καθ᾽ ἕνα μὲν τρόπον ᾧ προσέχοντες τὰ μὲν 
ποιοῦμεν τὰ δὲ οὐδαμῶς, καθ᾽ ἕτερον δὲ ᾧ προσέχοντες τὰ μὲν ὑπάρχειν φαμὲν τὰ δὲ μὴ ὑπάρχειν καὶ 
ταυτὶ μὲν ἀληθῆ καθεστάναι ταυτὶ δὲ ψευδῆ”. Texto que es paralelo a H.P., II, 14.

9	 Plutarco, Stoic. Repug. 1057; Adv. Col., 1122 B-D.



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

191

depende de las cosas, no depende de los datos, sino de uno mismo, 
soy yo el que decide y no los datos los que me hacen decidir. 

La acción se desconecta, así, de cualquier intento gnoseológi-
co de búsqueda de un criterio para las decisiones continuas: im-
posible, pues, deslindar, claramente, teoría y práctica. Aquí radi-
ca la ambigüedad del escepticismo que descubre dos sistemas de 
enfrentarnos con el mundo, uno automático, primitivo, biológico 
con un sistema epistemológico básico, que ignora los inconve-
nientes a la hora de actuar y vivir, y otro altamente cualificado, 
teórico, evolutivamente reciente y contaminado por el lenguaje 
como operador y generador de opiniones que no puede obviar las 
dificultades epistemológicas severas para conocer cualquier cosa. 
Esta es la terrorífica idea de Frances (2012) en su libro Scepticism 
come alive, quien advierte de este camino sin salida ante estos dos 
sistemas: “Your biological system knows that the table is brown 
even though your ‘higher’ faculty does not. The new scepticisms 
are true for our opinion generators but not for our automatic be-
lief generators” (p. 181).

1. La insensatez del escepticismo radical. 
Pirrón y las exageraciones como forma de vida

Hay un viejo dicho popular: “en teoría, teoría y práctica son dis-
tintas; en la práctica, no”, lo cual podría aplicarse plenamente a la 
filosofía. En Pirrón, a tenor de lo que nos deja Timón, su discípulo, 
hay una cierta desesperanza al no poder alcanzar la ataraxia racio-
nalmente, porque ha visto el constante y continuo desacuerdo de 
los sentidos y de la razón, y por la dificultad de aislar la realidad 
y reconocerla claramente en un sentido u otro, por todo ello su 
propuesta era la suspensión del asentimiento, el no más esto que 
aquello (οὐ μᾶλλον). 

La mayor objeción que se le ha hecho al escepticismo ha veni-
do por esta vía de la suspensión del juicio y de todas las creencias. 
La suspensión del juicio, elemento clave de la filosofía escéptica, 
genera muchas dificultades a la hora de la acción. Si suspendemos 
todos los juicios y las creencias, la pregunta inmediata es ¿cómo 



Ramón Román-Alcalá

192

es posible vivir? Los estoicos avanzaban su crítica en este sentido, 
pues parece que la formación de creencias es una de las caracterís-
ticas esenciales de la actividad cognitiva humana.

Ese parece ser el sentido de un texto muy usado en la historia del 
escepticismo, y de los pocos textos que son aplicables en alguno de 
sus aspectos a Pirrón de Élide. El texto de Timón citado por Aristo-
cles de Mesina, un aristotélico del siglo II, afirma que las cosas (τὰ 
πράγματα), la realidad, según Pirrón, no podía ser conocida eficaz-
mente, pues esta quedaba indeterminada10, sin estabilidad e indis-
cernible (ἀδιάφορα καὶ ἀστάθμητα καὶ ἀνεπίκριτα). Para llegar a esta 
afirmación, antes hemos tenido que llegar a la conclusión de que por 
naturaleza no conocemos nada, y si no conocemos nada por natura-
leza, de nada vale investigar sobre la realidad o el mundo11. 

Es el mundo, son las cosas, las que nos hacen dudar y por eso 
ni nuestras sensaciones, ni nuestras opiniones son verdaderas o 
falsas. El escéptico Pirrón se desesperaba ante esta afirmación, y 
declaraba, dogmáticamente, que había que estar sin opiniones, sin 
prejuicios diciendo acerca de cada una de esas cosas “que no más es 
que no es o bien que es y no es (a la vez) o bien ni es ni no es”: lo 
cual le valió los reproches lógicos de romper con el principio de 
no-contradicción12. 

10	 Esta caracterización de la realidad como indeterminada ya aparece en Aristóteles, 
Metaf. IV, 1007 b, 26-29, en un contexto de crítica a esos filósofos, como Protágoras 
y Anaxágoras, que niegan el principio de no contradicción, y su error está en que 
creyendo que hablan de lo que es o no es, hablan de lo indeterminado: “Parecen, 
ciertamente, hablar de lo indeterminado, y aunque creen que se refieren a lo que es, 
hablan acerca de lo que no es: lo que es potencialmente y no plenamente actualizado 
es, desde luego, lo indeterminado” (trad. Tomás Calvo), “τὸ ἀόριστον οὖν ἐοίκασι λέγειν, 
καὶ οἰόμενοι τὸ ὂν λέγει περὶ τοῦ μὴ ὄντος λέγουσιν´ τὸ γὰρ δυνάμει ὂν καὶ μὴ ἐντελεχείᾳ τὸ 
ἀόριστόν ἐστιν”.

11	 En el texto Aristocles planteaba ya este problema gnoseológico: “Es necesario primero 
de todo indagar sobre nuestro conocimiento, puesto que, si por naturaleza no 
conocemos nada, de nada vale investigar sobre lo demás”, “ἀvαγκαίως δ᾽ ἔχει πρὸ παvτὸς 
διασκέψασθαι περὶ τῆς ἡμῶv αὐτῶν γvώσεως· εἰ γὰρ αὖ μηδὲv πεφύκαμεv γvωρίζειv, oὐδὲv ἔτι δεῖ 
περὶ τῶv ἄλλωv σκoπεῖv”, Eusebio, Praep. Evang., XIV, 18, 1-4: Decleva Caizzi, 53: Diels, 9 
A 2. Una afirmación sensata para un filósofo que ha estado casi diez años acompañando a 
Alejandro en sus campañas por Asia, ¿cómo poder decidir sobre las cosas con tan diversos 
y diferentes puntos de vista, vitales, sociales y filosóficos, cf. Piantelli, 1978, pp. 135-164.

12	  Cf. De Garay, 2020, pp. 61-64. 



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

193

Si nos fijamos bien las discusiones más notables del escepti-
cismo antiguo iban en esta línea, el mundo, las creencias sobre el 
mundo, la investigación del mundo, la suspensión del asentimien-
to, el criterio de verdad o las apariencias. Mientras que nociones 
como la justificación epistemológica, la justificación de la duda o 
la creencia típicas del escepticismo moderno no desempeñaban un 
lugar clave en las discusiones escépticas antiguas. Pirrón aquí se-
guía una línea escéptica presocrática a través de la filosofía abde-
rita13 de Metrodoro de Quíos14 en la que se afirmaba que “nadie 
conoce nada”, afirmación que puede volverse contra sí misma, es 
un caso típico auto-refutativo. El dilema gnoseológico que se pre-
sentaba no era irrelevante al llevar al escéptico al colapso teórico y 
dejarlo al borde de la inacción. 

Lo interesante de Pirrón es que quería que su vida reflejara su 
filosofía, y quería romper con esa dificultad típica de la crítica an-
ti-escéptica, evitando así el desafío de la apraxia. Sólo nos queda 
vivir15: un texto de Pirrón, recogido por Diógenes, muestra per-
fectamente esta prioridad práctica frente a lo teórico: “que en la 
confrontación con las cosas se ha de combatir, en la medida de lo 
posible, primero con las obras y si no, con el razonamiento”16.

13	 Cf. Román, 2019, pp. 325-326.
14	 “Metrodoro de Quíos decía que nadie conoce nada, sino que las cosas que creemos conocer, 

no las conocemos con exactitud, ni es preciso atender a las sensaciones; en efecto, todas las 
cosas son según la opinión”, “Μητρόδωρος ὁ Χῖος ἔφη μηδένα μηδὴν ἐπίστασθαι ἀλλὰ τα ταῦτα, 
oκoῦμεv γιvώσκειv, ἀκριβῶς oὐκ ἐπιστάμεθα oὐδὲ ταῖς αἰσθήσεσι δεῖ πρoσέχειv δoκήσει γάρ ἐστι τὰ 
πάvτα”. Epifanio, Adv. haer., III, 2, 9: DK 70 A 23; cfr. Eusebio, Praep. Evang., XIV, 19, 8-9: Migne, P.G., 
XXI, 1260 B. 

15	 Y como muy bien dirá el personaje del Desasosiego de Fernando Pessoa (2009), Bernardo 
Soares, reflexionando sobre la imposibilidad de tener teorías y vivir a la vez, sentencia 
“pensar es destruir… pensar es descomponer” (p. 362), “Vivir es no pensar”, (p. 374), 
“narrar es crear, pues vivir es tan sólo ser vivido” (p. 371), “el sagrado instinto de no 
tener teorías” (p. 369), “ante la realidad de la vida, suenan pálidas todas las ficciones de 
la literatura y el arte” (p. 378) o la filosofía podríamos añadir nosotros.

16	 “διαγωνίζεσθαι δ´ὡς οἷόν τε πρῶτον μὲν τοῖς ἔργοις πρὸς τὰ πράγματα, εἰ δὲ μὴ, τῶ γε λόγῳ”, 
D.L., IX, 66. Este texto viene inmediatamente después de otro muy famoso en el que algún 
compañero se mofa de Pirrón, ya que al advertir este la presencia de un perro rabioso, no 
duda de su percepción, y corre como alma que lleva el diablo para evitar su mordedura: 
“Igualmente, alterado por el asalto de un perro, dijo a quien le recriminaba que era 
muy difícil despojarse enteramente de lo que es el hombre”, “καὶ κυvός πoτ᾽ ἐπεvεχθέvτoς 



Ramón Román-Alcalá

194

Sexto Empírico resolverá, técnicamente, este laberinto en el 
que nos introduce el texto anterior, apelando al sentido común. 
Así, cuando se trata de decidir entre situaciones que nos ocurren 
en la vida, no debemos perder de vista lo que nos aparece: “Aten-
diendo, pues, a los fenómenos, vivimos sin opiniones, en la obser-
vancia de las exigencias vitales, ya que no podemos estar comple-
tamente inactivos”17. Pirrón vive en la indiferencia e impasibilidad 
(D.L. IX, 66, 67 y 68), con una vida pacífica, sin tener interés por 
nada o nadie. Esta actitud, rara y letal para la comprensión de los 
demás ante las exigencias de la vida, o para sus enemigos que encon-
trarían numerosos elementos de mofa y ridiculez en ella, conforma 
una imagen de Pirrón indiferente, por un lado, pero educador, por 
otro, pues intenta armonizar teoría y práctica sin conseguirlo muchas 
veces y quedando en ridículo frente a sus conciudadanos18.

Ante las paradojas de su posición, advierte a los que lo critican 
que es difícil despojarse de lo que es el hombre, y reconoce la im-
posibilidad de saltar por encima de nuestra propia naturaleza. Di-
cho de otro modo, como hemos dicho más arriba en teoría, teoría 
y práctica son distintas, pero en la práctica no, pues hay que actuar 
aun sabiendo que las cosas pueden presentarse de manera engaño-
sa. Desde un punto de vista gnoseológico, los seres humanos nos 
confundimos con respecto a las cosas (prágmata), porque estas se 
presentan de tal forma que nos engañan. Por eso, debemos com-
batir gnoseológicamente contra el modo, supuestamente claro, en 
que ellas se manifiestan y contra la aceptación ciega de lo que pa-
recen «ser», es decir, con palabras muy reconocidas en el ámbito 
filosófico, “de lo que son”. 

διασoβηθέvτα εἰπεῖv πρὸς τὸv αἰτιασάμεvov, ὡς χαλεπὸv εἴη ὁλoσχερῶς ἐκδῦvαι τὸv ἄvθρωπov”. 
D.L., IX, 66: Decleva Caizzi, 15 B. Este texto viene confirmado por otro de Aristocles que 
reproduce el mismo testimonio de Antígono, así dice Aristocles: «Antígono de Caristo, que 
vivió en la misma época y escribió su biografía, dijo que Pirrón, perseguido por un perro, se 
refugió sobre un árbol, y al burlarse de él los presentes, dijo que es muy difícil despojarse de 
lo que es el hombre», Eusebio, Praep. Evang., XIV, 18, 26: Migne, P.G. XXI, 1253.

17	 “Τοῖς φαινομένοις οὖν προσέχοντες κατὰ τὴν βιωτικὴν τήρησιν ἀδοξάστως βιοῦμεν, ἐπεὶ μὴ δυνάμεθα 
ἀνενέργητοι παντάπασιν εἶναι”. Sexto, H.P., I 23.

18	 Ver nota 15.



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

195

Ante esto, la respuesta de Pirrón es exagerada, y muchas veces 
falta de realidad o pragmatismo, si hemos de creer las anécdotas 
que cuentan y nos han llegado sobre su vida, pero en el fondo creo 
que su actitud frente a las apariencias de las cosas está justificada, 
pues no intenta discutirlas filosóficamente, sino seguirlas, vital-
mente, sin convicción19. 

¿Cómo se hace esto? Eso mismo es lo que pregunta Timón en 
un texto famoso recogido por Diógenes: «Esto, Pirrón, mi corazón 
desea oír, cómo es que, siendo hombre, vives con tal serenidad, el 
único que, a la manera de un dios, guías a los hombres»20. Posible-
mente, Pirrón, en vez de fajarse frente con los clásicos problemas 
gnoseológicos del pensamiento tradicional griego (duda, límite del 
conocimiento, dificultad de un criterio de verdad), traduce todo su 
aprendizaje dogmático atomista21 y lo mezcla con el pensamiento 
oriental (con el que entra en contacto en la expedición de Alejan-
dro22), en un tipo de filosofía en la que teoría y praxis se incorpo-
ran de forma equilibrada, con el único fin de conseguir, por enci-
ma de todo, la ataraxia23. Así, hay que seguir el fenómeno porque 
se nos presenta y es lo único que hay, pero no hay que afirmar que 
representa la verdad, o al verdadero conocimiento, como sí hacen 
los filósofos dogmáticos.

19	 Vid. Sextus, M., XI, 165-166 y P.H., I, 23-24. Sextus dice que el escéptico se 
comportará según su cultura, su educación y el medio en el que está, criterios que, 
a juicio de Bett (2019, p. 173-174), serían útiles en la vida cotidiana, pero no en 
situaciones revolucionarias o cambiantes de manera radical.

20	 “τoῦτό μoι, ὦ Πύρρωv, ἱμείρεται ἦτoρ ἀκoῦσαι, πῶς πoτ´ἀvὴρ ὅτ´ ἄγεις ῤᾷστα μεθ´ ἡσυχίης μoῦvoς 
ἐv ἀvθρώπoισι θεoῦ τρόπov ἡγεμονέων”, D.L., IX, 65: Decleva Caizzi, 61 B; cfr. D.L., IX, 
64-65, aquí Timón alaba de nuevo a Pirrón por su modo de vida, ya que teniendo bienes 
y honores no se dejó corromper por ellos.

21	 Posiblemente, esto lo hizo al principio de su vida filosófica influido por el atomismo 
de Metrodoro, pero esta tarea le resultó irrelevante, a la vuelta de su periplo y su 
experiencia con Alejandro y la filosofía oriental. Ver Román Alcalá, 2019a, vol. 36, 2, 
pp. 321-333; en este artículo se demuestra esta conexión.

22	 El contacto con los gimnosofistas (sabios desnudos, faquires, faqïr significa en árabe 
pobre) o con el bramán Calano en Taxila) le lleva a la imposibilidad de valoraciones 
inequívocas en el mundo de los objetos (Piantelli, 1978, p. 147).

23	 Hay una ataraxia democrítea, cf. DK 68 A 167; una epicúrea, D.L., X, 82; y otra 
pirrónica, por ejemplo, Eusebio, Praep. Evang., XIV, 18, 4 ó Sexto, H.P., I, 8.



Ramón Román-Alcalá

196

2. Pragmáticos: la cautelosa y prudente 
postura del escepticismo académico

Hay un desacuerdo clásico y antiguo entre los escépticos y los dogmá-
ticos o anti-escépticos acerca de la posibilidad de vivir prácticamente 
el escepticismo, pues eso significaría que los escépticos para tomar 
decisiones en su vida tendrían que fundamentar o seguir algún cri-
terio epistemológico de cualquier tipo, lo cual produciría una cierta 
paradoja. Moore mucho más tarde creyó encontrar, de una manera un 
tanto ingenua, el fallo escéptico en la imposibilidad de dar más valor 
a los supuestos escépticos que dudan del conocimiento de la realidad, 
que al conocimiento perceptivo que tenemos de la realidad misma24. 

Utilizó un argumento muy conocido hoy sobre las pruebas, 
irrefutables, que hay y podemos encontrar sobre la existencia de 
un mundo exterior. En su segunda versión, más afinada que la pri-
mera, aportaba una serie de “pruebas de un mundo externo”, con 
las que pretendía romper la tendencia escéptica a dudar de la rea-
lidad. Así argumentaba: si yo digo, A = “aquí tengo una mano”, B 
= “aquí tengo otra mano” y C = “las manos son objetos externos 
a mi mente”; no tendríamos más remedio que concluir D = “el 
mundo externo existe”25. Según él, no habría posibilidad sensa-
ta de oponerse a este argumento26. Pero esto no es tan fácil de 
aceptar como él creía, pues incluso aquellos filósofos que no sim-
patizan con el escepticismo se han sentido incómodos ante lo que 
parece ser un rechazo dogmático del desafío escéptico, pues tan 
dogmático es aceptar que el mundo es indeterminado, sin estabi-
lidad e indiscernible, como aceptar dogmáticamente que, en este 
caso, estamos seguros de tener una o dos manos sin decirnos por 
qué estamos seguros de ese conocimiento27, simplemente dicien-

24	 Cf. Moore, 1959a, pp. 196-226.
25	 Moore, 1959b, pp. 127-150.
26	 Como bien demuestra Reed (2019, pp. 63-80), esta idea de Moore no sería más que 

otro principio de partida dogmático e inconsistente.
27	 Sobradas pruebas de las dificultades de esta argumentación nos las dejó Wittgenstein 

(1998) en su última obra, inacabada, Über Gewißheit, Sobre la Certeza. Ya desde la primera 
línea, Wittgenstein quiere dejar clara, irónicamente, su postura frente a la crítica de 
Moore y dice: “Si sabes que aquí hay una mano, te concederemos todo lo demás” (p. 1). 



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

197

do que sería absurdo negar que tengo una mano. En el fondo, nos 
moveríamos en dos planos irreconciliables, por un lado, la verdad 
de unos principios epistémicos escépticos, y por otro, los valores 
epistémicos de unas creencias que hacen posible la vida.

Teóricamente, llegamos de nuevo a un callejón sin salida, pues 
o bien somos sabios que sabemos distinguir marcas distintivas de 
verdad o certeza (Cicerón, Aad., II, 103) como los estoicos pro-
ponían a través de las phantasías kataleptikés (representación evi-
dente —de la cosa— que nos agarra, nos atrapa con su certeza, 
y es completa e indudable a la vez), o no podríamos actuar, con-
virtiendo nuestra vida en pura apraxia (sin acción). Arcesilao, muy 
práctico, reconocía que el sabio no podía aceptar meras opiniones 
o creencias sin estar fundamentadas mínimamente de manera ade-
cuada, pero también aceptaba que era imposible reconocer una 
fantasía cataléptica tan evidente que nos conectase con la verdad 
con convicción. En teoría, era imposible encontrar un seguro que 
nos llevase al asentimiento en la decisión moral, pero en la prácti-
ca, después de activar la epoché gnoseológica, el escéptico tenía que 
actuar y hacer que la acción fuese posible sin asentimiento. Actuar 
sin fundamentar, ese es el reto. Sexto creo que lo entendió muy 
bien cuando de manera argumentativa al hablar sobre Arcesilao de-
cía lo siguiente:

Arcesilao afirma que el que suspende el juicio sobre todas las cosas 
regulará sus inclinaciones, sus aversiones y sus acciones en general por 
el criterio de lo razonable (τῷ εὐλόγῳ), y procediendo de acuerdo 
con este sistema actuará bien; de hecho, la felicidad resulta de la pru-
dencia, pero la prudencia se ejercita en la acción recta; y la acción 
recta es aquella que, una vez realizada (πραχθὲν), posee una razonable 
justificación. El que, por tanto, atiende a lo razonable actuará recta-
mente y será feliz.28

Tejedor (1996, pp. 287-288) presenta claramente las dos diferentes posturas de Moore 
y Wittgenstein sobre el escepticismo y analiza la crítica de Wittgenstein al argumento 
de Moore.

28	 “φησὶν ὁ Ἀρκεσίλαος ὅτι ὁ περὶ πάντων ἐπέχων κανονιεῖ τὰς αἱρέσεις καὶ φυγὰς καὶ κοινῶς 
τὰς πράξεις τῷ εὐλόγῳ, κατὰ τοῦτό τε προερχόμενος τὸ κριτήριον κατορθώσει· τὴν μὲν γὰρ 



Ramón Román-Alcalá

198

El texto parte de la suspensión del juicio, que no es una limitación 
a la posibilidad de acción. Para el académico no hay apraxia en el 
escéptico, no hay no-acción, en ninguna de las dos versiones clási-
cas. Ni la exagerada que afirma que el escepticismo es incompatible 
con la acción racional ya que para los estoicos el conocimiento era 
necesario para la acción29, ni la más equilibrada según la cual el es-
cepticismo si no da su asentimiento y consentimiento a lo conocido 
no es capaz de ejecutar ninguna acción, ni impulso hacia la mis-
ma30: advirtiendo así que, si el escéptico socava nuestra capacidad 
de asentir, también anula nuestra capacidad de actuar31.

Ambas fórmulas son rechazadas, como hemos visto, por los 
escépticos académicos con una propuesta de mínimos reconocida 
por Sexto, ya que como observa, para ellos las cosas no son buenas 
ni malas, sino plausibles o probables, es decir los académicos se 
aferran a las mayores o menores probabilidades de que las cosas sean 
buenas o malas, y no a la esencialidad de la bondad o maldad, y así 
pueden vivir de manera insegura, pero activa.

3. Sexto Empírico: seguir sin dogmatismo 
los imperativos de la vida

Sexto, el tercer ejemplo de lo que estamos defendiendo, refleja la 
época que vive. Su escepticismo es un resumen frío y científico de 
las antiguas doctrinas escépticas. Los escépticos de este periodo son 
médicos, lo cual significa que intentarán sustituir las teorías por la 
medicina, son representantes de una especie de conocimiento basa-

εὐδαιμονίαν περιγίνεσθαι διὰ τῆς φρονήσεως, τὴν δὲ φρόνησιν κεῖσθαι ἐν τοῖς κατόρθώμασιν, τὸ 
δὲ κατόρθωμα εἶναι ὅπερ πραχθὲν εὔλογον ἔχει τὴν ἀπολογίαν. ὁ προσέχων οὖν τῷ εὐλόγῳ 
κατορθώσει καὶ εὐδαιμονήσει”, Sexto, M., VII, 158.

29	 Cf. Orígenes, Princ. 3, I-5; SVF, 2, 988; Long-Sedley, 2012, vol. 2, 53 A. Todo animal 
racional, según Orígenes, tiene logos porque juzga las representaciones (impresiones) y 
las distingue rechazando algunas y aceptando otras y actúa en consecuencia.

30	 Cf. Plutarco, St., rep., 1057A; SVF, 3, 177; Long-Sedley, 2012, vol. 2, 53 S, véase 
también Cicerón, Acad., II, 108.

31	 Ya hemos demostrado argumentativamente que se puede actuar sin asentir a la acción, 
sin sentirse identificado moralmente con la acción que hemos seleccionado más 
probable, ver Román-Alcalá, 2019b, pp. 265-272.



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

199

do en la observación, de una ciencia en ciernes, son, formalmente, 
casi puros fenomenistas, pues la filosofía es sustituida por la obser-
vación o por la experiencia (τήρησις)32. Parece que Sexto es de los 
primeros en utilizar este término del verbo τήρεω, tradicionalmen-
te ligado a la guarda o tomar cuidado de las cosas, como un término 
empírico en el sentido de observar, percibir, advertir.

Esta es la idea que bulle en la cabeza de Sexto cuando nos pro-
pone su programa en un texto ya citado: “Atendiendo, pues, a los 
fenómenos, vivimos sin opiniones, siguiendo la experiencia en lo que 
concierne a la vida, ya que no podemos estar completamente inac-
tivos”33. De nuevo la praxis se superpone, se sobrepone a la teoría 
hasta crear un término para que no haya duda de a lo que se refiere 
κατὰ τὴν βιωτικὴν τήρησιν, y además esto no lo deja impreciso, tiene 
claro a lo que se refiere, pues esta experiencia vital consiste en cuatro 
reglas: primero, ἐν ὑφηγήσει φύσεως, seguir el consejo o la guía de la 
naturaleza, dejarse llevar por lo natural, segundo ἐν ἀναγκῃ παθῶν, 
aceptar la obligatoriedad, la fatalidad, la necesidad de las pasiones, la 
tercera ἐν παραδόσει νόμων τε καὶ ἐθῶν, aceptar el legado o la heren-
cia de las costumbres y las leyes y por último, el aprendizaje de los 
saberes, de las ciencias o las artes, ἐν διδασκαλίᾳ τεχνῶν34. 

Y cada uno lo explica, pues según nuestra naturaleza somos capa-
ces de pensar y de sentir como seres humanos y no como animales, 
pero hay una serie de necesidades que no podemos obviar, por la sed 
nos encaminamos a la bebida y por el hambre a la comida, también 
aceptamos por un pacto implícito o explícito que las leyes y costum-
bres marcan unas definiciones que aceptamos, así nos ponemos de 
acuerdo en lo que significa ser bueno y piadoso o malo e impío. Por 

32	 Teodas parece que fue el primero que usó la palabra τήρησις (observación) para significar 
lo que hasta ese momento se llamaba αὐτοψία (acción de ver por sus propios ojos). Teodas 
que escribió dos obras Εἰσαγωγή y Κεφάλαια conocidas y criticadas por Galeno (Cf. Galeno, 
De libr. Propr. IX, vol XIX, p. 38) creía que el conocimiento médico debía producirse por la 
observación, pero añadía que no solo hay que acumular sólo observaciones, sino utilizar la 
razón para evaluarlas, cf. Galeno, De subfiguratione empírica, p. 41. 

33	 “Τοῖς φαινομένοις οὖν προσέχοντες κατὰ τὴν βιωτικὴν τήρησιν ἀδοξάστως βιοῦμεν, ἐπεὶ μὴ δυνάμεθα 
ἀνενέργητοι παντάπασιν εἶναι”, Sexto, H.P., I 23.

34	 Cf. Sexto, H.P., I, 23-24.



Ramón Román-Alcalá

200

último, observamos que los seres humanos somos capaces de apren-
der, y aprendemos unas artes o unas técnicas que son útiles para la 
vida y nos instruimos en ellas35. Por ello, habrá que decir que el fin 
del escepticismo, entendiendo por fin, lo que en un momento deter-
minado guía nuestras acciones y nuestros razonamientos en la vida36 
es la ataraxia, la tranquilidad de ánimo y la moderación en nuestras 
necesidades. Un objetivo o fin muy pragmático en su construcción 
y nada ideal. Esa es la norma del equilibrio entre razones y acciones, 
de la ponderación, el equilibrio, la sensatez y la moderación porque 
hemos visto el continuo desacuerdo de los sentidos y la razón, y to-
mar partido con vehemencia por algo es equivocarse absolutamente 
en todo.

Seamos felices, pero de manera indiferente, sin estar seguro de 
las cosas, actuando en cada caso como nos guie nuestra naturaleza, 
siendo prudentes en nuestras elecciones y moderados en nuestras 
necesidades. Y esto porque para Sexto, sensatamente, para cada ra-
zonamiento teórico puede haber un razonamiento teórico opuesto, 
de igual fortaleza (H.P. I, 10). La realidad o verdad de las cosas pa-
rece ser inaccesible y la posibilidad de tener una certeza definitiva 
es una imposibilidad del pensamiento37. Sexto insiste en que el es-
cepticismo no puede aceptar o rechazar dogmáticamente ninguna 

35	 Esta idea parece que hoy se ha roto en el ámbito de las nuevas tecnologías, pues 
ha desaparecido ese principio ligado a la naturaleza que nos había orientado, así, 
últimamente, aprendemos cosas que sólo tienen sentido en un ámbito o mundo virtual, 
pero que no tienen ninguna conexión con los procesos vitales de nuestra vida.

36	 “Y lo siguiente será tratar sobre el fin de la corriente escéptica. Ahora bien, un fin es ‘aquello 
en virtud de lo cual, por un lado, hacemos o pensamos todas las cosas, mientras que el 
mismo, no es en virtud de ninguna de ellas (es ajeno a todas ellas)’. Pues bien, desde ahora 
decimos que el fin del escepticismo es la serenidad de espíritu en lo que es según la opinión, 
y en la moderación en lo que es por necesidad” (“Τούτοις ἀκόλουθον ἂν εἴη καὶ περὶ τοῦ τέλους 
τῆς σκεπτικῆς ἀγωγῆς διελθεῖν. ἔστι μὲν οὖν τέλος τὸ οὖ χάριν πάντα πράττεται ἢ θεωρεῖται, αὐτὸ 
δὲ οὐδενὸς ἕνεκα, ἢ τὸ ἔσχατον τῶν ὀρεκτῶν. Φαμὲν δὲ ἄχρι νῦν τέλος εἶναι τοῦ σκεπτικοῦ τὴν ἐν τοῖς 
κατὰ δόξαν ἀταραξίαν καὶ ἐν τοῖς κατηναγκασμένοις μετριοπάθειαν”), Sexto, H. P., I, 25

37	 Hay una anécdota en la película Shooter de Antoine Fuqua que refleja bien este hecho: 
el Sr. Rate, hombre sabio, conocedor de la vida (y uno de los mayores expertos en 
armamento) le dice al sargento Bob Lee Swagger: “el mundo no es lo que parece, 
hombre, métetelo en la cabeza, cuando creas que estás seguro, entonces es cuando te 
equivocas”.



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

201

impresión, ni afirmar o rechazar en su fundamento nada sobre los 
conceptos o las teorías. Esa es la tarea del escéptico: la investigación 
continua que impide que el pensador o el médico o el científico se 
encuentre en un estado de inactividad mental, psicológica o física 
(ἀνενεργεσία), y por eso decide, a posteriori, suspender el juicio ante 
todo para no enfrentarse con el riesgo de equivocarse en algo, pero 
esa ἐποχή no impide la actividad38.

Y por eso Sexto tiene claro que frente a la vida, el filósofo escép-
tico no puede estar inactivo y para ello debe encontrar un criterio, el 
fenómeno, las apariencias, que guíen de manera metódica y empírica 
nuestra vida: “Era de hecho necesario que el filósofo aporético, al no 
querer estar del todo inerte e inactivo en las actividades de la vida, 
debe tener un criterio tanto de elección como de renuncia, esto es, 
lo que aparece, como también testimonió Timón diciendo: ‘Mas, lo 
que aparece siempre se impone, donde quiera que se presente.’”39.

Sexto nos está advirtiendo, con mentalidad actual, que el em-
pirismo es una fuente fundamental de conocimiento, subrayando al 
mismo tiempo, y esto es lo interesante, la relatividad de todos los 
datos que nos llegan a través de esas apariencias, y la imposibilidad 
de los seres humanos de poner nuestra certeza absoluta en ellos. La 
dialéctica entre el contexto de descubrimiento y el contexto de jus-
tificación nunca tiene fin, la ciencia o la filosofía, por tanto, propor-
cionan elementos insuficientes, y por eso Sexto advierte que, aunque 
siempre estemos investigando constantemente la realidad sin llegar a 
conclusiones, el fenómeno, las apariencias deben ser aceptadas, pues, 
aunque no puedan proporcionar la verdad, sí pueden proporcionar 
una guía para la vida.

38	 Sexto está muy preocupado por esta cuestión, de ahí que expresiones como σκεπτικὴ 
δύναμις (por ejemplo, H.P., I, 8, 13-16, 28, 30, 197-198, etc., y M., VII, 1, 27, 343, 433 
etc.,) σκεπτικὴ ἀγωγή (por ejemplo, H.P., I, 3, 19, 29, 36, 189, etc.,) quieren conjurar 
el peligro de pensar en el escepticismo como una filosofía, un conjunto de teorías o 
doctrinas condenadas a la inactividad, por eso lo presenta como una orientación o 
capacidad, como un método o facultad o forma de filosofar y de vivir.

39	 “κατ᾽ ἀvάγκηv γὰρ ἔδει τὸv ἀπoρητικῆς φιλoσoφoῦvτα, μὴ εἰς τὸ παvτελὲς ἀvεvέργητov ὄvτα καὶ 
ἐv ταῖς κατὰ τὸv βίov πράξεσιv ἄπρακτov, ἔχειv τι κριτήριov αἱρέσεως ἅμα καὶ φυγῆς, τoυτέστι τὸ 
φαιvόμεvov, καθὼς καὶ ὁ Τίμωv μεμαρτύρηκεv εἰπώv «ἀλλὰ τὸ φαιvόμεvov πάvτῃ σθέvει, oὖπερ ἂv 
ἔλθῃ”, Sexto, M., VII, 30: Decleva Caizzi, 63 B.



Ramón Román-Alcalá

202

4. Un escepticismo socializado

El escéptico, pues, puede vivir sin dogmatizar, pero no sin actividad, 
los escépticos no pueden ser apáticos, sin pasiones e inactivos a 
pesar de los desacuerdos morales que existen a la hora de decidir, 
en un sentido u otro, nuestras acciones. A pesar del desacuerdo 
tenemos que actuar, aun sabiendo que no hay criterios para decidir 
entre estos desacuerdos, sino que más bien, en la práctica, solo 
probabilística o razonablemente podemos actuar, sin estar seguros 
de la verdad o falsedad de nuestras decisiones. Lo cual significará 
establecer, con base a estos desacuerdos morales40, que los juicios 
morales carecen de una justificación veritativo-funcional.

Y creo que, a pesar de la compleja estructura de estos argu-
mentos escépticos basados en el desacuerdo, el escepticismo mo-
ral es ciertamente persuasivo, pues la mayoría de nosotros en la 
práctica, aplicamos un escepticismo socializado a la hora de re-
solver los problemas morales y tomar decisiones con base a los 
argumentos más razonables y persuasivos. Dicho de otro modo, 
en teoría podemos afinar y debatir sobre los problemas morales 
o cognoscitivos, y de hecho podemos debatir también sobre algu-
nos temas recurrentes en los que ni siquiera los escépticos llegan 
a ponerse de acuerdo. Por ejemplo, el recurrente tema del deba-
te sobre el naturalismo en el escepticismo griego: por un lado, 
sabemos que el escéptico se opone al naturalismo moral, pues no 
hay, a su juicio, ninguna proposición moral que se haga realidad 
mediante características objetivas del mundo, independientes de 
la opinión humana, pero, por otro, lo defiende, al seguir de ma-
nera amistosa y considerada las costumbres, modos o maneras 
(sociales, morales…) de los sitios en que vives41 (el “allí donde 
fueres, haz lo que vieres”, propio del refranero español). Estas 
dos posturas son, a priori, contradictorias, y nadie puede defen-
derlas a la vez, en un momento dado. 

40	 Cf. Joyce, 2018, pp. 141-162. 
41	 Vid. Joyce, 2018, p. 141.



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

203

Pero en la práctica, cada situación es nueva, así lo entendían 
los académicos cuando utilizaban el término πιθανός no tan-
to como criterio del conocimiento, sino como criterio para la 
acción, como forma de romper la ἀπραξία, la falta de decisión 
en la vida práctica42. El término πιθανός deriva de πειθέσθαι y 
significa exactamente lo que inspira confianza, lo que persuade, de 
ahí que el verbo πείθω sea convencer, persuadir de algo, para Ci-
cerón ese término refleja primero, la necesidad que tenemos de 
conducirnos en la vida, sin seguridades, sencillamente a través de 
nuestras decisiones morales43, y después una guía para el conoci-
miento y la disertación.

Y también lo entendía así Sexto44 al afirmar que ninguna doc-
trina moral dogmática puede proporcionarnos una vida feliz, ya 
que obliga a los seres humanos a decidir absolutamente, produ-
ciendo en nosotros una angustia moral que impide el sosiego y 
la tranquilidad. Cada dogmatismo exige de sus seguidores buscar 
el bien y evitar el mal, previamente definido, con elecciones y 
rechazos. Y afirman que no se puede perseguir otra cosa que la 
que ellos proponen, ni incluso siendo conscientes de que pueden 
producir males mayores, lo cual obliga a elegir angustiosamente 
entre opciones. Sexto ejemplifica magistralmente esta idea va-
liéndose de otra metáfora médica: “Y así, como el médico que 
cura una pleuresía, pero provoca una neumonía, o que ataja un 
ataque de locura, pero deja en su lugar una letargia, no elimina el 
peligro, sino que lo transfiere a otro lado, así también el filósofo 
que introduce una angustia en lugar de otra no ayuda a quien está 
angustiado”45.

42	 En esta línea, aunque advirtiendo que nunca pudo Carnéades sortear las objeciones de 
su criterio, se expresa Bett, 1989, pp. 71, 76 y 90.

43	  Cicerón, Acad., II, X, 32.
44	  Sexto, M., XI, 131-140.
45	 “ὡς οὖν ὁ ἰατρὸς ἀναιρῶν μὲν πλευρῖτιν ποιῶν δὲ περιπνευμονίαν, ἢ ἀνασκευάζων μὲν φρενῖτιν 

ἀντεισάγων δὲ λήθαργον, οὐκ ἀπαλλάττει τὸν κίνδυνον ἀλλ᾽ ἐναλλάττει, οὕτω καὶ ὁ φιλόσοφος 
ἑτέραν ταραχὴν ἀνθ᾽ ἑτέρας εἰσηγούμενος οὐ βοηθεῖ τῷ ταραττομένῳ”, Sexto, M., XI, 136-137.



Ramón Román-Alcalá

204

Conclusión

A veces buscamos en el raciocinio una solución que este no pue-
de dar. La solución la da la vida misma, que mezcla el conoci-
miento intuitivo con el racional y se guía por lo que aparece. 
Nadie necesita demostrar por vía racional o con algún criterio 
de verdad, que en la mayoría de las ocasiones ayudar al prójimo 
es mejor que estrangularlo (y aunque pueda equivocarme, pare-
ce que es mejor lo primero a lo segundo), pero siempre tengo 
que estar atento a lo que se me presenta, para no cometer el 
error de dejar que el prójimo me estrangule a mí. Por eso, no 
actuamos con principios establecidos en la mayoría de ocasiones, 
sino que actuamos con este escepticismo socializado, con este 
“mirar con cuidado” que todos activamos dejándonos convencer 
con los datos que tenemos46, de manera relativa, asimilando que 
lo probable o lo plausible o lo razonable en cada situación decide 
que actuemos en una dirección u otra, y todo presidido por lo 
que se nos aparece, por el fenómeno. Es evidente, que algunos sí 
que actúan con principios establecidos e inamovibles, pero estos 
cuando se equivocan, al tener principios absolutos o dogmáticos, 
se equivocan absolutamente47.

Para concluir este capítulo, podríamos reconocer que, en teo-
ría, el escéptico puede vivir sin ninguna creencia, orientación o 
inclinación, pero en la práctica, esto parece imposible. Como se-
res humanos que tenemos una naturaleza y que nos guiamos por 
lo que se nos aparece o nos parece más conveniente o plausible es 
indispensable poder decidir para tomar medidas en las diferentes 
maneras de actuar frente al mundo. Cuando realizamos una ac-
ción, nuestra mente humana forma diferentes creencias (orien-

46	 Esas orientaciones o inclinaciones o hasta creencias, aunque yo no las llamaría así, al 
menos en un mínimo porcentaje se tienen que dar en el ser humano, ver Clej, s.f., 
pp. 11-13.

47	 Ese es el sentido que tienen las palabras de Galeno cuando afirmaba antes sus discípulos, 
que ni aun en los asuntos más establecidos estaban libres del error, de equivocarnos en 
ellos, cf. De opt. doctr. p. 179, 1, 3-10 = p. 92, 1, 1-11: Περὶ μηδενὸς πράγματος ὁρίσασθαι 
μηδ᾽ἀποφήνασθαι βεβαίως (“Sobre ninguna cosa que es explicada, no pronunciarse 
concluyentemente”).



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

205

taciones, inclinaciones) que nos pueden servir para la acción. 
Creencias de las que no podemos decir que sean verdaderas, con 
lo cual tendríamos que inventar un nuevo término, pero que son 
la base de nuestro comportamiento. El escepticismo sería así co-
herente en la práctica, pero ficticio en la teoría48, aunque cierta-
mente imbatible por procedimientos lógico-ontológicos seguros 
e indudables.

La filosofía dogmática (reducida cada vez más a la política) 
juega con los conceptos, con la divertida pretensión de resolver, 
porque ella cree que lo resuelve, el problema de la paradójica e 
incierta vida humana. Tolstoi al final de su Ana Karenina y refi-
riéndose a los filósofos racionalistas dice que juegan con sus con-
ceptos: “como niños empalagados del alimento cotidiano (y sano 
diríamos nosotros), preferimos golosinas indigestas”49. Acepto 
–sigue sugiriendo Tolstoi al final del libro– mi limitación y mi 
imperfección, acepto que solo puedo decidir teniendo en cuenta 
la observación y las apariencias y con ideas incompletas, pero en-
tonces –sugerimos nosotros–, cuando tomemos alguna decisión 
moral o de otro tipo, tendré el casi convencimiento de que mi 
vida interior estará libre de angustias y terrores, asumiendo mi 
incertidumbre no como algo negativo sin posibilidad de verdad, 
sino como algo positivo exento de la mayoría de los errores. No 
estamos ante una moral heroica, no señor, pero si te encuentras 
con un escéptico posiblemente no estará preocupado por acertar 
plenamente, que es lo que produce el aplauso, sino por evitar los 
errores que son los que producen el llanto.

48	 De manera pesimista o irónica, esta es la tesis de Frances (2012, pp. 182, 199-203). 
Sin solución, el escepticismo sería en un sentido verdadero y en un sentido falso, en la 
práctica el escéptico de una manera u otra se ve obligado a vivir y a actuar con opiniones 
sobre las cosas, mientras que en la teoría los argumentos aciertan y fallan por alguna 
u otra razón: “Then, the Ambiguity Solution must be that that belief token amounts to 
knowledge when considered one way but not when considered another way. I don’t 
know what that could mean, or why it isn’t a sceptical solution”.

49	  Tolstoi, 1969, p. 616.



Ramón Román-Alcalá

206

Bibliografía

Annas, J. (1993). The Morality of Happiness. Oxford University Press.
Barnes, J. (1983). The beliefs of a Pyrrhonist. Elenchos, 4, 5-43.
Barnes, J. (1990). The Toils of Scepticism. Cambridge University Press.
Bett, R. (1989). Carneades’ Pithanon: a reappraisal of its role and status. 

Oxford Studies in Ancient Philosophy, 7, 59-94.
Bett, R. (2019). Le scepticisme ancien. Est-il viable aujourd’hui? En D. 

Machuca y S. Marchand (Eds.). Les Raisons du doute (pp. 153-177). 
Classiques Garnier.

Bett, R. (2021). How to Be a Pyrrhonist. The Practice and Significance of Pyrrho-
nian Skepticism. Cambridge University Press.

Burnyeat, M. F. (1980). Can the Sceptic live his scepticism? En M. Scho-
field, M. Burnyeat y J. Barnes (Eds.). Doubt and Dogmatism, Studies in 
Hellenistic Epistemology (pp. 20-53). Oxford Clarendon Press.

Burnyeat, M. F. (1984). The Sceptic in his place and time. En R. Rorty, J. 
B. Schneewind y Q. Skinner (Eds.). Philosophy in History (pp. 225-254). 
Cambridge University Press. Existe una traducción española de este 
artículo de R. Parellada en la revista Anales del seminario de metafísica, 
27, pp. 273-306.

Burnyeat, M. F. y Frede, M. (Eds.). (1997). The Original Sceptics: A Contro-
versy. Hackett. 

Clej, S. (s.f.). Is Ancient Scepticism Practically Coherent? https://www.
academia.edu/10944409/Is

Cicerón (1885). Académicas, edición de J. Reid., M. Tvlli Ciceronis Academica. 
Macmillan and Co.

De Garay, J. (2020). Metafísica gamma: acción y significado, en R. Ro-
mán-Alcá y M. Molina Barea (Eds.). Rura Cano, Rurisque Deos: Homenaje 
a José Luis Cantón (pp. 49-73). UcoPress.

Epifanio (1987-1993). The Panarion of Epiphanus of Salamis, Book I-III. E. 
J. Brill.

Eusebio de Cesarea. Praeparatio Evangelica. Ed. Th. Gaisford, 4 vol., 
Oxford 1843; ed. E. H. Gifford, 4 vol., Oxford 1903; ed. K. Mras, 
Berlin 1956.

Frances, B. (2012). Scepticism Comes Alive. Oxford Clarendon Press.
Frede, M. (1984). The sceptic’s two kinds of assent and the question of 



Coherencia y consistencia filosófica del escepticismo vital práctico

207

the possibility of knowledge. En R. Rorty, J. B. Schneewind y Q. Skin-
ner (Eds.). Philosophy in History (pp. 255-278). Cambridge University 
Press. Existe una traducción española de este artículo de R. Parellada 
en la revista Anales del seminario de metafísica, 27, pp. 248-271.

Galen (1964-1965). Opera Omnia, ed. et trad. Latine, K. G. Kühn, 20 vol. 
Leipzig, 1821-1833, (reimpr. 1964-1965).

Joyce, R. (2018). Arguments From Moral Disagreement to Moral Skepti-
cism. En D. Machuca (Ed.). Moral Skepticism. New Essays (pp. 141-162). 
Routledge.

Laursen, J. C. (2004). Yes, Skeptics Can Live Their Skepticism and Cope with 
Tyranny as Well as Anyone. En J. R. Maia Neto y R. H. Popkin (Eds.). 
Skepticism in Renaissance and Post-Renaissance Thought. Humanity Books.

Laursen, J. C. (2009). Escepticismo y política. Revista de Estudios Políticos, 
144, 123-142.

Laursen, J. C. (2019). Ancient Skepticism and Modern Fiction: Some Po-
litical Implications. Elenchos, 40, 199-215.

Long, A. A. y Sedley D. N. (2012). The Hellenistic Philosophers. Cambridge 
University Press.

Machuca, D. (Ed.). (2018). Moral Skepticism. New Essays. Routledge.
Machuca, D. y Marchand, S. (Eds.). (2019): Les Raisons du doute. Classiques 

Garnier.
Machuca, D. y Reed, B. (Eds.). (2018). Skepticism: From Antiquity to the Pre-

sent. Bloomsbury Academic.
Mates, B. (1996). The sceptic Way. Oxford University Press.
Moore, G. E. (1959a). Four Forms of Scepticism. En G. E. Moore. Philo-

sophical Papers (pp. 196-226). George Allen & Unwin.
Moore, G. E. (1959b). Proof of an External World. En G. E. Moore. Philo-

sophical Papers (pp. 127-150). George Allen & Unwin.
Nussbaum, M. (1994). The Therapy of Desire. Theory and practice in Hellenistic 

Ethics. Princeton University Press. Existe traducción castellana, La te-
rapia del deseo. Teoría y práctica en la ética helenística, Ediciones Paidós, 2003.

Origen (1913). On Principles. Koetschau.
Pajón Leyra, I. (2019). Anaxarco de Abdera: Adiaphoría y criterio de ver-

dad en el umbral de la época helenística. Revista Archai, 27, 1-24.



Ramón Román-Alcalá

208

Pessoa, F. (2009). Libro del desasosiego, traducción y edición de Ángel Cres-
po. Seix Barral.

Pirrone (1981). Testimonianze, a cura de F. Decleva Caizzi, Napoli.
Piantelli, M. (1978). Possibili elementi indiani nella formazione del pen-

siero di Pirrone di Elide, Filosofia, 29, 135-164.
Plant, B. (2004). The End(s) of Philosophy: Rhetoric, Therapy and Witt-

genstein’s Pyrrhonism. Philosophical Investigations, 27, 3, 222-257.
Plutarchus (1938). Quaestiones convivales (612c–748d) (0007: 112). En C. 

Hubert (Ed.). Plutarchi moralia, vol. 4. Teubner. Repr. 1971. Stephanus, 
p. 636, s. A, l. 2.

Reed, B. (2019). Skepticism as a way of life. En K. McCain y T. Poston 
(Eds.). The Mystery of Skepticism (pp. 63-80). Brill.

Román-Acalá, R. (2009). Pyrrho of Elis and indifference as therapy from 
philosophy. Philosophical Inquiry, vol. XXXI, 104-120.

Román-Alcalá, R. (2019a). El escéptico Pirrón de Élide: el último preso-
crático y su conexión con la escuela de Abdera. Revista Anales del Semi-
nario de Historia de la Filosofía, 36, 2, 321-333.

Román-Acalá, R. (2019b). Sexto Empírico: la liberación de la angustia en la 
decisión moral. En J. Piquero, P. de Paz y S. Planchas (Eds.). Nunc est 
Bacchandum: Homenaje a Alberto Bernabé (pp. 265-272). Escolar y mayo 
Editores.

Sexto Empírico (1933). Sextus Empiricus, with an English Translation by R. 
G. Bury, vol. I-IV. 1 ed. London. Repr. 1939, 1955,1961, 1967, 1976.

Spinelli, E. (2009). Una vita disincantata: bios e philosophia nello scetti-
cismoantico. En F. De Luise (Ed.). Il Bios dei filosofi. Dialogo a più voci 
sul tipo di vitapreferibile (pp. 107-126). Ed. Università degli Studi di 
Trento.

Svavarsson, S. H. (2019). Les actions du sceptique selon Sextus Empiricus 
(PH I 21-24). En D. Machuca y S. Marchand (Eds.). Les Raisons du doute 
(pp. 29-48). Classiques Garnier.

Tejedor Palau, M. A. (1996). La crítica de Wittgenstein al escepticismo: 
Moore y Sobre la Certeza. Anales del Seminario de Metafísica, 30, 287-296.

Tolstoi, L. (1969). Ana Karenina. Círculo de Lectores.
Wittgenstein, L. (1969). Über Gewißheit. Basil Blackwell. Existe traducción 

española Sobre la Certeza, Gedisa Editorial.



209

capítulo vii

pirrón, timón y las voces (¿kamikazes?)

Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

1. Preámbulo 

Según la tradición biográfica recogida por Diógenes Laercio (ix 64), 
Pirrón hablaba consigo mismo. Alguien, algún día, lo sorprendió. A 
su vez sorprendido, le preguntó por qué. Pirrón, entonces, contestó 
que se “ejercitaba en ser útil” (μελετᾶν χρηστὸς εἶναι)1. Dos cuestio-
nes —que constituyen los ejes más básicos de este capítulo— saltan 
a la vista. Primero, tomando en cuenta que se trataba de un “ejerci-

1	 “καταληφθεὶς δέ ποτε καὶ αὑτῷ λαλῶν καὶ ἐρωτηθεὶς τὴν αἰτίαν ἔφη μελετᾶν χρηστὸς εἶναι”. 
Luego veremos que χρηστὸς es a veces traducido como “bueno” (ej. Mensch), aunque no 
necesariamente en el sentido moral que le conceden algunos. Para la Vida de Pirrón (DL 
ix 61-116) utilizo en adelante la traducción de Correa y Sánchez (2013). Para el resto 
de las Vidas (incluyendo los parágrafos dedicados a Timón) utilizo como referencias 
la versión anglosajona de Pamela Mensch (2018) y la castellana de Bredlow Wenda 
(2010). Para el texto griego tomo la edición revisada de Dorandi (2013). Cuando haga 
referencia a los parágrafos de las Vidas en los que, a su vez, se cite las Sátiras de Timón, 
tengo en cuenta también la traducción de Di Marco (1989), cuya nomenclatura, ya 
canónica al igual que la de Decleva (1981a), sitúo junto a la referencia bibliográfica 
estándar cuando así me parece necesario.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

210

cio” (μελέτη), de una práctica2, cabe preguntarse por su contenido. 
Es decir, ¿se trataba de una simple conversación aleatoria como la 
que a veces se tiene con una misma cuando se está reflexionando? 
¿De un diálogo filosóficamente dirigido, de un dedicado diálogo 
interior? ¿De un ejercicio de dialéctica como el practicado en las es-
cuelas de retórica con el único propósito de adquirir destreza en las 
discusiones? Segundo, tomando en cuenta que la utilidad (χρηστὸς) 
se dice de muchas maneras, es decir, posee una infinita variedad 
de objetos relacionales, cabe preguntarse por su télos: ¿útil para el 
mundo, para la ciudad, para su hermana Filista (con quien vivía pia-
dosamente y lavaba cerdos en el mercado3)? ¿Útil, quizá, para las 
investigaciones filosóficas y el combate erístico? ¿Útil para el com-
bate cotidiano de la vida con los demás, para el propósito de tener 

2	 De hecho, la segunda acepción de la palabra en el LSJ, junto con “ejercicio”, es “práctica”. 
Creo que en conjunto ambos términos reflejan bien el sentido de un tercero que, sin 
embargo, no aparece directamente asociado al pirronismo en el cuerpo de las Vidas: 
ἄσκησις. Al igual que μελέτη, ἄσκησις evoca la idea de la filosofía como forma de vida en 
la antigüedad tal y como, por ejemplo, la ha desarrollado Pierre Hadot (2006) desde 
el punto de vista de los “ejercicios espirituales”: prácticas que abarcan la totalidad de 
la vida psíquica del sujeto y que tienen como finalidad su radical transformación. El 
énfasis es importante porque el carácter de ἄσκησις del pirronismo no es tan evidente 
como quizá el de escuelas helenísticas como el estoicismo en las que (continuando con 
los términos de Hadot) discurso y forma de vivir, discurso y acto, acto y principio 
(o conjunto de principios) se relacionan entre sí bajo el modelo interdependiente de 
la simbiosis. Lo que encontramos en el pirronismo, no obstante, sobre todo en el de 
Pirrón y Timón, se parece más a un desplazamiento que a una interdependencia. El 
tema es amplio y existen tantas posturas al respecto como retratos filosóficos de Pirrón 
se han elaborado a través de la historia. Sin embargo, cuando hablo de desplazamiento, 
tengo en mente algo similar a lo que escribe Lozano (2021, pp. 24-37): “vida en lugar de 
doctrina” (cursivas mías). 

3	 La hermana Filista aparece junto a Pirrón en un par de anécdotas (DL ix 65; Arist. 
ap. Eus. praep. ev. xiv. 18, 26) atribuidas a Eratóstenes. Diógenes sitúa a la par, como 
parte de la misma información, la noticia sobre la venta del cerdo que debió venir 
de la misma fuente y que, en este sentido, se relaciona con el papel general jugado 
indirectamente por Filista. Hago este pequeño guiño como parte de la retórica de las 
preguntas, pero también para posicionar desde ahora el terreno de la vida ordinaria en 
el que florece la imagen de Pirrón, por más inalcanzable que parezcan de inicio en los 
fragmentos conservados de su profeta (sobre todo: M i 305 y DL ix 65; Decleva T61D 
y 65, respectivamente). Hay aquí que pensar, por ejemplo, en lo escrito por Warren 
(2002, pp. 113 y ss.) o por Lozano (2021, p. 34) más que en las ideas de Sexto (PH i 
21-24) en torno a la vida según el seguimiento de las costumbres.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

211

una vida tranquila, sin perturbaciones e impasible? Útil, entonces, 
respecto a qué. Cabría incluso preguntarse, aunque sólo en un tercer 
momento, cómo es que esa práctica específica se relaciona con esa 
específica finalidad. Es decir, cómo es que el ejercicio de una voz 
que recursivamente pronuncia su sonido en solitario (¿“dialogo si-
lenzioso dell’anima con se stessa”?, Brancacci, 1981, p. 222) puede, 
por ejemplo, dar pie a un estado de ánimo, a una disposición.

Tanto la anécdota de ix 64 como las preguntas que de ella se 
desprenden son interesantes en la medida en que pueden dar luz 
(o alguna luz, aunque sea imaginaria) al problema de la relación 
(siempre complicada, a veces “tortuosa”; Correa, 2021, p. 39) que 
mantiene el pirronismo con el lenguaje, en particular, con el len-
guaje asertórico. En el panorama más amplio de la obra de Sexto 
Empírico esta relación está llena de posibilidades. Sin embargo, en 
el caso de Pirrón (del pirronismo original)4 no hay más que vacío: 
pasajes dispersos aquí y allá en algunas secciones en el libro ix de 
las Vidas de Diógenes Laercio, difíciles de interpretar tomados en 
sí mismos, y un par de líneas cruciales, aunque breves al fin, trans-
mitidas por Aristocles. Al menos en parte, esto se debe a que aún si 
aceptamos la unidad de una tradición que, mutando como hidra de 
tres cabezas, de Pirrón y Timón llegara a Enesidemo y posterior-
mente a Sexto Empírico, los contextos filosóficos de un extremo a 
otro son muy diferentes. Por lo tanto, las personalidades filosóficas 
también lo son. De entre todas las diferencias, la que más importa 
en este trabajo es la que tiene que ver con la actitud que, según las 
ilustraciones literarias de Timón en las Sátiras y las Imágenes, Pirrón 
mantenía con el eje del discurso. En particular, la indiferencia que 
profesaba por las investigaciones y discusiones filosóficas tradicio-
nalmente entendidas. En el contexto del pirronismo temprano, 

4	 Esto es, del pirronismo temprano, es decir, Pirrón y Timón. En esta categoría caben 
también los primeros discípulos de Pirrón enumerados por Diógenes Laercio en ix 68 
de los que, sin embargo, no se sabe prácticamente nada. Más adelante, en ix 115-116, 
Diógenes presenta una serie de discípulos (o cuasi discípulos) que de Timón llegan a 
Sexto, pero no tiene ninguna importancia para el desarrollo de este escrito. Sobre las 
dificultades de vincular a Pirrón con los personajes de estos últimos parágrafos, véase, 
por ejemplo, Román, 2012, pp. 111-130.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

212

esta indiferencia posee un carácter más bien existencial y práctico 
que epistemológico, pues no parece estar mediada (ni necesitar la 
mediación) de ninguna clase de postura (ni laxa ni contundente) 
en torno a las posibilidades del conocimiento y la potencia que, en 
dado caso, puede o no atribuírsele al lenguaje a la hora de trasmi-
tir un contenido proposicional de cualquier índole. Al contrario, el 
Pirrón que Timón representa es libre de cualquier servilismo, so-
bre todo de aquel que los dogmáticos profesan alrededor de la ver-
dad, tanto por su consecución como por su búsqueda. Si se quiere, 
en este sentido, un Pirrón emancipado de la filosofía que guarda en 
sí la ambivalencia de quien posee sin poseer una sabiduría que, al 
momento de asumirse como tal, deja de serlo5. 

Digo que esta diferencia es la más significativa porque coloca la 
discusión sobre el lenguaje en un dominio hasta cierto punto ex-
terior al de las refutaciones por ἀφασία (inasertividad), ἀπραξία 
(inmovilidad) o inconsecuencia proclamadas contra los pirrónicos 
(ej. SE M xi 162-164; DL ix 108) y, en cambio, la sitúa en el terre-
no de los efectos disposicionales, acaso anímicos, que determina-
dos actos de habla pueden suscitar. En otras palabras, en el terreno 
performativo de una experiencia de transformación (¿de conver-
sión filosófica?) no necesariamente vinculada al ámbito intelectual, 
finalmente teórico y dialéctico, de los argumentos y contraargu-
mentos. Este es un terreno que ni a Pirrón ni a Timón les interesa 
recorrer, o no quizá del modo ni con las herramientas que utiliza-
ron los pirrónicos posteriores, aunque muchos de sus propósitos 
terminen por identificarse. 

5	 Esta ambivalencia difícil que en algunos casos parece definir a la sabiduría de Pirrón 
— una sabiduría hasta cierto punto paradójica, para siempre perdida como espuma entre 
los dedos—, se ve muy claramente en un epigrama — tardío, según algunos— que se 
conserva al final de ciertos códices de los Esbozos de Sexto Empírico. Ahí, un poco como 
ocurre en el mito socrático del no-saber, lo asombroso de Pirrón (ὦ Πύρρων μέγα θαῦμα; 
“gran prodigio” en la traducción de Decleva), aquello que lo distingue de los demás 
(humanos-ordinarios y humanos-filósofos), es su relación negativa con el conocimiento: 
“Si te has atrevido a ir contracorriente por arrogancia [ὑπερφιἀλως], / ¡oh, qué desdichado 
eras entre todos los sabios! / Pero si lo has hecho despreciando el conocimiento humano 
[ἰδμοςύνης τῆς ἀνδρομέης κατεγνωκώς], / ocupas el primer lugar entre aquellos cuya 
sabiduría has despreciado [σοφίης κατέγνως]” (Decleva T96, sigo su traducción).



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

213

Ahora bien, los pasajes que, decía, se encuentran repartidos en-
tre la sección pirrónica del libro ix de las Vidas y opiniones de Dió-
genes Laercio y el llamado “fragmento de Aristocles”6 conservado 
por Eusebio en la Preparación evangélica, tienen dos cuestiones en 
común: por un lado, tratan directa o indirectamente con el asunto 
de la disposición lingüística del pirrónico y, por otro, pertenecie-
ron directa o indirectamente al Pitón, un diálogo, ya perdido, en el 
que Timón narraba su primer encuentro con Pirrón, probablemen-
te camino a Delfos (Ferrari, 1981, p. 345), en las inmediaciones de 
uno de los templos dedicado a Anfiarao que había en ese entonces. 
Y aunque del Pitón no se conserve prácticamente nada (cuatro tes-
timonios, dos directos y dos indirectos, y dos fragmentos)7, gracias 
a los hábitos escriturales tanto de Aristocles como de Timón, pro-
pensos, por así decir, a esconder palabras por detrás de las palabras8, es 
posible extender algunas ideas, si bien no respecto a su contenido 
más puntual, sí acerca de su atmósfera. Volveré a ello más adelante. 
Por el momento es suficiente decir que el uso de esa atmósfera 
como guiño hermenéutico para la interpretación permite adelan-
tar la siguiente hipótesis: en el contexto del pirronismo temprano 
las llamadas “voces” (φωναί) —que si bien tematizadas ampliamen-
te por Sexto Empírico se pueden retrotraer hasta Timón—, par-

6	 El llamado “fragmento de Aristocles” (Aris. ap. Eus., praep. ev. xiv. 18, 3-4; Chiessara, 
F4, 3-4; Decleva T58) es la pieza textual más estudiada y controvertida en torno al 
pirronismo original. Más estudiada por su lugar ventajoso en cuanto fuente y más 
controvertida porque, pese a asumirse por consenso una paráfrasis fiel de las palabras 
de Timón (tal vez, por transitividad, también de las de Pirrón) supone una variedad de 
dificultades filológicas y filosóficas de las que aquí, sin embargo, poco voy a ocuparme. 
Para las citas y referencias puntuales utilizo en lo que sigue la traducción al castellano de 
Correa Motta (sin publicar) y, para los cotejos y anotaciones, principalmente la versión 
bilingüe de Chiesara (2001). 

7	 Testimonios directos: DL ix 67 y Arist., ap., Eus. praep. ev. xiv 18, 14. Indirectos: Aris. ap. 
Eus. praep. ev. xiv 18, 15 y DL ix 64-65. Fragmentos: DL ix 76 y 105. Es posible que el 
fragmento de Aristocles del que escribía en la nota previa formara también parte de la 
obra. Vuelvo al tema una nota al pie más adelante (n.p. 30).

8	 Sobre las particularidades de la escritura de Timón, su costumbre de acuñar insultos a 
medida, reaprovechar materiales de otras tradiciones y además sobre lo que revelan las 
elecciones terminológicas y fraseológicas de Aristocles en sus refutaciones contra los 
pirrónicos, véase Clayman (2009), en especial las pp. 47-57, dedicadas al Pitón. Para 
Timón exclusivamente, Long, 2006.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

214

ticularmente, el “no es más” y, como corolario, el “nada determi-
no”, cumplían una función terapéutica; constituían, en su dimensión 
práctica, en su ser un ejercicio que desde la enunciación lingüística 
motivaba una διάθεσις, un remedio contra el impulso asertórico, 
es decir, contra la necesidad (típicamente dogmática) de realizar 
afirmaciones y arraigarse a las creencias. En este sentido, el habla 
en solitario de Pirrón en DL ix 64 puede a su vez identificarse con 
una práctica, acaso meditativa, de antipredicación: un diálogo con-
sigo mismo elaborado a partir de las voces que permite a quien se 
ejercita cultivar la indiferencia (ej. DL ix 63) y el desprendimiento 
(ἀπραγμοσύνη; DL ix 64) necesarios para vivir (jugando con las 
palabras de Timón), en la calma de un mar sin tempestades9.

La pregunta, no obstante, continúa siendo por qué. Por qué 
para Pirrón el acto de habla asertórico que involucra predicar algo 
acerca de algo tendría que ser evadido, subvertido, contrapuesto; 
qué hay en este abstenerse de repartir predicados que nos permite 
suponer la ocurrencia de un estado de ataraxia identificado con la 
felicidad como el que se promete en el fragmento de Aristocles. 
Las ideas en este punto son más débiles y, sin embargo, quizá más 
importantes a la hora de entender el ethos filosófico del pirronis-
mo. Por obvias razones, de todas las posibles maneras en que pue-
de abordarse esta cuestión, la que me interesa recuperar aquí es 
la vía del significado (de las capas del significado) que es posible 
otorgar al término χρηστὸς. Es decir, la vía que conduce a la se-
gunda pregunta. En este caso, la estrategia consiste en recuperar 
el contexto de escritura más inmediato para, desde ahí, averiguar 
si bajo el χρηστὸς se esconde algo cercano a la virtud entendida, 

9	 En M xi 141, Sexto cita un par de líneas de Timón en este sentido: “Felice invero è colui 
che vive senza turbamenti e se ne sta, come diceva Timone, nella quiete e nella calma: 
«da ogni parte dominava la calma di mare [γαλήνη]» e «come lo riconobbi nell’assenza 
di venti della calma di mare [γαλήνης]»”. Sigo la traducción de Decleva (T59) y me 
distancio de la versión castellana de Martos Montiel (2012) que traduce ambos casos 
por “calma”, para hacer justicia a la metáfora original que da vida al término γαλήνη, 
cuya primera acepción en el LSJ es, precisamente, “stillness of the sea”. Más sobre las 
implicaciones y raíces (posiblemente democríteas) de la palabra y sobre la procedencia 
de los versos en sí, Decleva 1981, pp. 246-248. Véase también DL ix 68, la metáfora del 
mar asociada con calma vuelve a aparecer. 



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

215

por ejemplo, en su dimensión moral, o si en cambio lo que se en-
cuentra es algo relativo a la utilidad práctico-discursiva que, por 
ejemplo, se requiere para triunfar en el mundo de la oratoria, las 
discusiones o, incluso, la filosofía. De nuevo anticipo mi hipóte-
sis: si el ejercicio de las voces tiene una dimensión performativa 
vinculada a lo que en el título me refiero con el apelativo “kami-
kaze” (la propiedad, típica de las voces, de aplicarse a sí mismas), 
su efecto remedial podría desprenderse de esa suerte de eclosión 
interna del discurso que se genera con la puesta en práctica de 
las contradicciones explosivas. En este caso, las voces funciona-
rían como remedios antipredicativos que permitirían al pirrónico 
ejercitarse en la ardua tarea de no convertirse en un dogmático 
mucho más de lo que, por ejemplo, funcionarían como estrategias 
en un combate dialéctico (ej. DL ix 74-78) o como herramientas 
para amoldar al lenguaje a las precauciones del escepticismo (Spi-
nelli, 1991, p. 57). 

A primera vista, la idea no es muy lejana, y no pretende serlo, 
a lo que en general se dice acerca de la metáfora del purgante, pre-
sente ya en la obra de Aristocles (ap. Eus., praep. ev. xiv. 18, 21) y, 
por lo tanto, anterior a Sexto Empírico (ej. PH i 206)10. La dife-
rencia más importante está en que, miradas desde la perspectiva de 
la práctica (de la μελέτη de DL ix 64), la función de las voces sería 
propiciar (y no sólo, por ejemplo, expresar) una experiencia filo-
sófica concreta: la experiencia del asombro (θαυμάζω). 

10	 Lo cual no significa que se le pueda atribuir automáticamente a Pirrón o Timón. 
Chiesara (2001, p. 128), por citar un caso, piensa que se trata de una invención de 
Enesidemo (Bibl. 212 169b 18-31; Polito, B1) y que de Enesidemo provienen también las 
referencias médicas que Aristocles asocia en general al pirronismo, incluyendo la idea, 
también presente en Diógenes Laercio (DL ix 76) de que el dogmatismo es una suerte 
de enfermedad. Como explico más adelante, aunque a primera vista esto complique la 
posibilidad de hablar del pirronismo temprano como una terapéutica no se trata de un 
impedimento absoluto, pues en el fondo de muchas de las caracterizaciones (ofensivas 
o no) que Timón hace de otros filósofos en las Sátiras, late un rechazo profundo a las 
turbaciones que acompañan a la “vanidad” (τῦφος) que pudo atravesar la historia y llegar 
a Sexto, quien, con términos distintos pero de carácter similar (HP iii 280-281) hablará 
también de la arrogancia y el apresuramiento que caracterizan al dogmático. 



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

216

2. Primera pregunta: las φωναί, el Pitón, la 
parasitosis del dogmático y el mantra

Sobre las dificultades que enfrentaban los escépticos en su relación 
con el lenguaje, por ejemplo, a la hora de determinar el tipo de 
expresiones que les eran admisibles y la pertinencia de enunciar-
las, se han escrito muchas cosas. Las más comunes tienen que ver 
con el asentimiento que puede otorgar alguien que en principio 
se abstiene de enunciar cualquier consigna o discurso asertórico 
o que, al menos, se abstiene decididamente a tomar partido por la 
verdad o falsedad de una proposición (McPherran, 1987, p. 296)11. 
En el caso de Sexto Empírico, quizá el más estudiado de todos, la 
cuestión del habla escéptica parece tener dos dimensiones simultá-
neas: por un lado, se vincula con un cierto estado psicológico defi-
nido por una cierta pasividad12 de la recepción y, por otro, con una 
“disposición lingüística” resultante que, al menos de primera mano, 
tiene también el carácter más bien pasivo del reporte, la confesión, 
la crónica (ej. DL ix 104, PH i 4)13. El pirrónico, en este senti-
do, es una suerte de cronista autómata; un cuidadoso vocero de las 
apariencias que enuncia aquello que le aparece tal y como, en ese 
momento preciso, le aparece, sin pretender que el conjunto de sus 
palabras constituya un reflejo de la verdadera realidad de aquello 
que experimenta (ej. PH i 208). La fuerza ilocutoria (Lozano, 2020, 
p. 313; Corti, 2015, p. 128) del conjunto de sus palabras, entonces, 

11	 En el fraseo de Corti (2015): “Affirming implies judging; but a sceptic cannot judge; 
therefore he cannot affirm”, p. 127.

12	 Esta “pasividad” de la que hablo no es tan clara y en su determinación se juega buena 
parte de la viabilidad de las críticas dogmáticas al escepticismo. Lozano (2020, pp. 316 y 
ss.) hace hincapié en el uso de determinadas palabras —como γιγνώσκω en DL ix 103, 
νοεῖται en DL ix 77 o ὑπολαμβάνω en PH i 200 que permiten atribuir dinamismo en 
su relación con el asentimiento.

13	 Diógenes Laercio habla de lo que, por ejemplo, Spinelli (199, p. 59) traduce como 
“confesiones” (ἐξομολογήσεις) en ix 104 para enfatizar el carácter de enunciación pasiva de 
las apariencias en contraste con la pretensión dogmática de utilizar el lenguaje para hacer 
afirmaciones sobre lo “no evidente” (ἄδηλον). En la advertencia de lectura inicial con la 
que abren los Esbozos, sucede algo parecido: “no aseguramos sobre nada de lo que se dirá 
que es exactamente tal y como lo decimos, sino que reportamos cada cosa, a la manera de 
historiadores, conforme a lo que ahora nos es aparente”, PH i 1. Además: PH i 191-123.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

217

no es la de la verdad entendida como correspondencia, sino la del 
testimonio que sólo se tiene a sí mismo como garante. 

En un segundo nivel, sin embargo, y al mismo tiempo que un 
cronista pasivo, el pirrónico juega el papel de combatiente. Un lu-
chador educado en la dialéctica que, quizá como parte de su misión 
filantrópica (PH iii, 280-281), combate para desarmar al dogmáti-
co en su propio campo de batalla (¿simulando?) ser partícipe de las 
normas que rigen el juego del lenguaje de la verdad y utilizando 
en su contra sus propias herramientas (es decir, los dogmas y los 
argumentos dogmáticos). En esta intersección que se da entre un 
pirrónico-cronista y un pirrónico-combatiente, aparecen las voces. 
Por ejemplo, en DL ix 74:

Los escépticos continuamente rebatían [ἀνατρέποντες] todos los dog-
mas de las escuelas sin afirmar ellos mismos nada dogmáticamente, 
limitándose a emitir y a narrar [las opiniones de los otros] sin deter-
minar nada, ni siquiera eso <de que nada determinan>. De modo que 
incluso anulaban la expresión “no determinar”, porque al decir, por 
ejemplo, “nada determinamos”, estarían determinando algo. Pero di-
cen: “emitimos estas afirmaciones como una indicación de nuestra fal-
ta de precipitación” [ἀπροπτωσία], como si, incluso asintiendo, fuera 
posible mostrar eso. Por medio de la voz “nada determinamos” ponen 
en evidencia el estado de indecisión [ἀρρεψίας πάθος]. Lo mismo ocu-
rre con <voces> como “en nada más” y “a todo enunciado se opone 
otro enunciado”, así como con otras semejantes.

Lo que me interesa en particular de este pasaje es su énfasis en la 
función expresiva de las voces, esto es, su ser-transmisoras de un 
contenido (las impresiones del pirrónico) lingüístico neto y de 
apariencia proposicional en clave dogmática y, no obstante, ca-
recer en su intención (en su propósito) de funciones veritativas. 
Por consiguiente, de toda densidad ontológica14. Me interesa por-

14	 Esta particular versión del deflacionismo de los pirrónicos es defendida por Spinelli, 
1991, p. 61 y ss. En este caso, la autorrefutación está fuera de lugar porque depende del 
valor asertivo de la proposición. Un valor que, por así decir, le es concedido al lenguaje 
por el usuario.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

218

que la oposición oriunda al planteamiento entre narrar y afirmar 
como posiciones lingüísticas y epistemológicas sólo en apariencia 
equiparables (pero completamente distintas en finalidad y ethos) 
es representativa de la actitud adoptada por el pirrónico, cuya 
intención al rebatir “los dogmas de las escuelas”15 no es inter-
cambiarlos por unos dogmas nuevos y mejores, sino al contra-
rio. No es extraño, en consecuencia, que se utilice el término 
ἀπροπτωσία (falta de precipitación) para expresar la diferencia 
específica de la disposición pirrónica respecto a uno de los rasgos 
que para Sexto Empírico (PH iii 278) define la actitud del dogmá-
tico frente a la aserción: el apresuramiento (προπέτεια; de hecho, 
una forma de incontinencia para Aristóteles, EN 1150b15). Esto 
quiere decir que las voces no expresan únicamente la recolección 
de impresiones del pirrónico, sino que encapsulan el reflejo de 
una disposición tan cercana (fenomenológicamente hablando) al 
ámbito corporal de la emoción. Lo mismo pasa cuando inmediata-
mente después se dice que la forma plural del “nada determino” es 
también indicativa (el verbo es el mismo en ambos casos: δηλόω) 
de lo que Correa y Sánchez traducen como “estado de indecisión” 
(ἀρρεψίας πάθος). Quizá, más bien, como Mensch traduce: estado 
de equilibrio (“state of equilibrium”)16. Así, en este primer acer-
camiento las voces expresan, son vehículos de, indican. No tienen, 
sin embargo, y aunque sean capaces de transmitir una disposición, 
la capacidad de propiciarla17.  

15	 La traducción de Mensch es más enfática en esto que la de Correa y Sánchez: “devoted 
themselves to overturning all the dogmas of the schools” (cursivas mías).

16	 No obstante, la palabra “indecisión” es más efectiva en mostrar la posición epistémica del 
pirrónico, “equilibrio” es mejor expresando el estado de ánimo. De hecho, en PH i 109, 
Sexto dice que este “equilibrio” es resultado de la equipolencia (ἰσοσθένεια) y se define, 
por lo tanto, en relación con el asentimiento. 

17	 Cuando poco más adelante se escribe acerca de la voz “a todo enunciado [se opone otro 
enunciado]” sí hay una referencia, aunque breve y no tematizada, a esta capacidad que 
tienen las voces “inducir”, en este caso, a la suspensión del juicio (‘παντὶ λόγῳ’ φωνὴ 
καὶ αὐτὴ συνάγει τὴν ἐποχήν). Se trata, no obstante, de una voz singular, pues más que 
de enunciados (i.e. oraciones) se trata de argumentos (véase PH i 202). Los tropos 
también son presentados en esta sintonía, es decir, como si condujeran a la ἐποχή, aunque 
el término que se utiliza para describir el tránsito (de la formulación del tropo a la 
suspensión del juicio) es diferente (ἀκολουθεῖ). 



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

219

Pero además de cronista y vocero, el pirrónico actúa de vez en 
cuando como combatiente. No, por supuesto, un combatiente como 
todos los demás, pues a diferencia de sus adversarios no puede am-
pararse en ningún tipo de argumentación robusta que presuponga 
una robusta convicción por la verdad, ni puede tampoco valerse del 
lenguaje de la misma manera que los dogmáticos, pues el lenguaje 
siempre trae consigo los fantasmas de la afirmación. Basta con un 
mínimo descuido para que su contrincante asegure que no hace más 
que contradecirse y fortalecer los dogmas que aparentemente recha-
za. Otro pasaje de Diógenes Laercio es elocuente en este sentido:

[...] los dogmáticos afirman que <los escépticos> aprehenden 
[καταλαμβάνεσθαι] <muchas cosas> y dogmatizan [δογματίζειν]. 
Cuando parece que están <sólo> refutando, están <de hecho> apre-
hendiendo, pues también, en ese mismo momento, están confirmando 
<un punto de vista> y dogmatizando. Pues también cuando dicen “no 
determinar nada” o “a todo argumento se opone otro” esas mismas 
cosas las determinan y dogmatizan <al respecto>. (DL ix 76)18

Las dos aristas que componen la respuesta escéptica a esta objeción y 
otras parecidas (consistentes en afirmar que “el pirrónico incurre en 
las mismas actitudes y prácticas que reprocha al dogmático”, Correa, 
2021, p. 41), coinciden con los dos papeles asignados (el luchador y el 
vocero): o se escuda aclarando que con sus expresiones no pretende 
sino reportar, por ejemplo, unos estados mentales propios y que no 
tiene intención de pronunciarse respecto a ninguno de los objetos de 
la investigación dogmática; o se escuda diciendo que la acusación no 
tiene mayor importancia, pues las expresiones de ese tipo (univer-
sales negativas) se aplican a cada uno de los casos, incluyéndose a sí 
mismas. En un caso y otro, el punto de llegada parece ser el mismo: 

18	 En otra parte, Correa (2020, p. 41) traduce καταλαμβάνεσθαι como “conocen” en 
consonancia con las traducciones de κατἀληψις y φαντασία καταληπτικἠ por “congnición” 
e “impresión cognitiva” (ver, en su texto, n.p. 3). Esto deja aún más claro que el contexto 
de la argumentación y sus contraargumentaciones es lejano al de Pirrón y Timón, cuya 
vida y obra antece con mucho la formulación del vocabulario técnico de la epistemología 
estoica de este tipo.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

220

despojar a las voces de su valor de verdad y, consecuentemente, de 
su peso ontológico, para librarse de los cargos (Spinelli, 1991, pp. 
60-61). Este último rasgo (la recursividad), que se relaciona meta-
fóricamente con el funcionamiento de los purgantes (DL ix 76; PH 
i 206)19, es al que antes (escandalosa y ambiguamente) llamé “ka-
mikaze”: el pirrónico lanza sus expresiones contra el dogmático en 
respuesta a la voluntad implacable con la que este quiere hacerlo par-
ticipar de su lógica discursiva; una lógica que, para funcionar, necesita 
que el pirrónico se decante en favor de esto o de aquello, como si el 
esto y el aquello fueran las dos únicas categorías epistemológicas con 
las que es posible habitar el mundo (pocos ejemplos en este sentido 
mejores que Aris. ap. Eus. praep. ev. XIV 18, 18). ¿Pero sí? La recursi-
vidad, entonces, como estrategia de disolución; como dispositivo que 
permite neutralizar no sólo al dogmático como combatiente interino 
(por así decir), sino al dogmatismo como estrategia.

También uso neutralizar como metáfora del combate: alguien 
queda neutralizado cuando ya no puede actuar, cuando la única sa-
lida es desistir. La neutralización es, en este sentido, una especie 
de desarme. Mejor: el único tipo de desarme que le compete a los 
pirrónicos, pues no sólo da por terminada la batalla, sino que anula 
per se la voluntad de combatir. 

***
Antes dije que las voces eran hasta cierto punto rastreables al con-
texto del pirronismo original. Con mayor exactitud, hasta el Pitón, 
un diálogo (o el reporte de un diálogo) escrito por Timón, quizá 
durante su estancia con Pirrón en Élide (DL ix 109)20. Pues bueno, 
es posible gracias a un breve fragmento conservado en las Vidas:

19	 La diferencia más superficial radica en que Diógenes sólo habla del purgante en relación 
con “a todo enunciado [o argumento]...”, mientras que Sexto lo aplica a las voces en su 
totalidad, incluyendo al οὐδὲν μᾶλλον. La diferencia más importante es la palabra que 
cada uno utiliza para describir su funcionamiento: Diógenes utiliza περιτρέπειν, Sexto 
[συμ]περιγράφειν (PH ii 188); “anular” o “eliminar” y “cancelar”, en la traducción de 
Castagnoli, 2010. 

20	 Las fechas del Pitón no son precisas. Véase Clayman, 2009, p. 48 y Di Marco 1989, 
pp. 2 y ss.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

221

Pero los escépticos anulan incluso la voz “en nada más” (οὐδὲν 
μᾶλλον). En efecto, así como la providencia no existe más de lo que 
no existe, así también “en nada más” no existe más de lo que no 
existe. Esta voz significa, como lo dice Timón en su Pitón, “no de-
terminar nada, sino abstenerse de añadir algo (τὸ μηδὲν ὁρίζειν, ἀλλ’ 
ἀπροσθετεῖν)”. (DL ix 76)

Gracias a este pasaje, entonces, es que podemos decir que el οὐδὲν 
μᾶλλον, e indirectamente, del τὸ μηδὲν ὁρίζειν, desempeñaron al-
guna clase de función en la obra, incluso si no se trataba de la mis-
ma que Sexto Empírico (o el propio Diógenes Laercio), les otor-
gó en cualquiera de sus interpretaciones. Según Diógenes (ix 67), 
en el Pitón, Timón se había propuesto “esclarecer” (διασαφέω) la 
disposición (διάθεσις) de su maestro. Si esto es así, parece lógico 
suponer que este propósito, al modo de una pátina, es capaz de 
traer luz al resto de las noticias disponibles sobre el contenido de 
la obra, incluyendo la definición citada y las hipótesis en torno al 
papel que podrían haber desempeñado las voces. O, al menos, el 
lugar que podría haber ocupado la definición del “en nada más”. 
Sin embargo, aunque se trate de una pista hermenéutica plausible, 
su contenido no es transparente. Si, por ejemplo, nos guiamos 
únicamente por el párrafo que circunda la noticia podríamos su-
poner que la disposición a la que Timón hacía referencia era la im-
pasibilidad (ἀπάθεια) que Pirrón manifestaba frente a los dolores 
físicos21; o si, al contrario, se trataba de esclarecer su disposición 
en un sentido que involucra estados que igualmente se le atribu-
yen como la indiferencia, la tranquilidad o el desapego (ej. DL ix 
63 y 64). En este caso, la información a la que podemos acudir es 
indirecta y tiene que ver, como decía en el preámbulo, con los sig-
nos y los gestos literarios (literarios y filosóficos) que configuran 
la atmósfera del Pitón.

21	 “Se cuenta también que, sobre una herida, le aplicaron medicamentos sépticos, le 
realizaron incisiones y cauterizaciones, pero ni siquiera frunció el ceño” (DL ix 67; 
Decleva, T16). La palabra ἀπάθεια no aparece, pero es claro que la anécdota busca 
hablarnos del carácter impasible de Pirrón. De otra forma no hace sentido su referencia 
al ámbito físico del malestar provocado por las curaciones. Véase Decleva, 1981, p. 169. 



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

222

La escena parece haber sido diseñada, por ejemplo, al estilo de 
los mitos fundacionales de conversión filosófica comunes a la ma-
yoría de las escuelas22, lo cual puede significar que para Timón era 
importante dejar muestra del poder de convencimiento que Pirrón 
había tenido sobre él, sobre todo si, como alguna estimación apro-
ximada de las fechas sugiere (Clayman, 2009, pp. 15-21), para ese 
entonces había ya entrado en contacto con la filosofía megárica de 
Estilpón (DL ix 109) sin que esta, al parecer, tuviera efectos sus-
tanciales en su forma de habitar el mundo. Entre otras cosas, el 
tópico de la conversión implica que la filosofía, al menos potencial-
mente, es capaz de transformar a quien entra en contacto con ella: 
hay un antes y un después y un interludio de ejercicio. Esta con-
cepción no es exclusiva, pero sí típicamente socrática, y al hacerla 
suya en el Pitón Timón pudo haber buscado introducir a su maestro 
al linaje simbólico de Sócrates23. La idea parece adquirir más rele-
vancia si consideramos algunos elementos adicionales que, gracias 
a la detallada burla con la que escribe Aristocles (casi tan detallada 
como la que caracteriza la escritura de Timón)24, podemos desen-

22	 Es decir, los momentos en los cuales una persona no dedicada a la filosofía (en general 
o a la filosofía en cuestión) literalmente se convertía a sus prácticas y/o a su credo tras 
vivir una experiencia reveladora. Las más simpáticas son las de los cínicos, véase DL vi 
36, 94 y vii 3. El mismo Sócrates tiene su propio mito de conversión en la anécdota con 
el Oráculo a través de Querefonte (Apol. 153b).

23	 Lo cual no implica que haya querido hacer de él ni una especie de Sócrates ni un 
socrático en sentido estricto. Timón no parece haber tenido en buena a estima ni a 
uno ni a los otros (los únicos que parecen salvarse son los cínicos). En las Sátiras, por 
ejemplo, acusa a Sócrates de “picapedrero legalipardista” (ἐννομολέσχης, DL ii 19; Di 
Marco, fr. 25); a Euclides, Fedón y otros descendientes vagos del socratismo los llama 
“cotorras” (φλεδόνων, DL ii 107; Di Marco, fr. 28) y así sucesivamente (véase Bett, 
2015, pp. 149-167 y Long, 2006, p. 89 n.p. 80). Las intenciones de Timón podrían 
entenderse, en cambio, como un esfuerzo por equiparar la fuerza histórica y filosófica 
de ambos personajes (Sócrates y Pirrón) que se distinguen por haber ejemplificado 
modélicamente la concepción del quehacer filosófico como una forma de vida. 

24	 En muchas de las refutaciones de Aristocles a los pirrónicos buena parte de la estrategia 
consiste en reaprovechar dialécticamente los términos estructurales de aquello 
que intenta rebatir y mostrar cómo, una vez trasportados a diferentes dominios 
de argumentación o aplicados a diversos objetos, arrojan consecuencias absurdas 
o indeseables. Piénsese, por ejemplo, en el uso διαφέρω en las refutaciones por 
inconsecuencia (Aris. ap. Eus. praep. ev. xiv 18, 3). Véase Warren, 2001, pp. 147 y ss. 
Véase, además, en este mismo escrito, la n.p. 10.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

223

marañar: la referencia a Pito (donde se llevaban a cabo los juegos 
en honor a Apolo; Arist., ap., Eus. praep. ev. xiv 18, 14), la refe-
rencia al templo de Anfiarao (en cuyas inmediaciones ocurrió el 
encuentro) y el uso repetido del término θαυμάζω, central en la 
apertura a la actividad filosófica según el Teeteto (155d). Por ahora 
voy a concentrarme solamente en Anfiarao y dejo para después la 
cuestión del asombro como experiencia de apertura a una nueva 
forma de acercarse al problema de la inasertividad.

De las distintas interpretaciones (todas absolutamente espe-
culativas) que se han dado acerca del significado que Timón pudo 
haber concedido a la figura a la vez mítica, literaria y religiosa 
de Anfiarao25, la que llama más mi atención es aquella que lo 
relaciona con el pulpo26: esa criaturilla de los mares cuya astu-
cia bifocal consistía, para los antiguos, tanto en la versatilidad 
(πολυτροπία)27, casi líquida, del cuerpo viscoso en movimiento 
como en la capacidad de perderse (mimetizarse) con el entorno 
hasta pasar completamente desapercibido; un montículo de arena 
más entre montículos imberbes. Esta relación se da a partir de 
un precepto conservado por la tradición literaria de la poesía cí-
clica que pasó a la historia con el nombre de ‘Αμφιάρεω ἐξελασία 
(“Expedición de Anfiarao”). Ahí, Anfiarao aconsejaba a su hijo en 
los siguientes términos: “Anfiloco, héroe hijo mío, teniendo la 
astucia (νόον) del pulpo, adáptate (ἐφαρμόζειν) a aquellos a cuyo 
país llegues. Sé distinto según las ocasiones y acomódate al lugar 
en el que estés” (Bernabé F9). Dos intuiciones interconectadas 
sobrevienen de inmediato. Primero: el uso literario de la metáfo-
ra del pulpo en la poesía. En este contexto, la metáfora tiene que 

25	 La mayoría es recuperada por Clayman (2009, pp. 51 y ss.). Una de las opciones que 
dejo sin explorar, pero puede ser interesante, supone que Timón intentaba hacer un 
guiño a la tradición cínica utilizando a Anfiarao como símil de la posición que Heracles 
desempeñaba en su dinastía moral. Antístenes, de hecho, escribió una obra titulada Sobre 
Anfiarao (DL vi 18). La opción es explorada por Decleva (1981, pp. 57 y ss.)

26	 Hasta donde sé, la idea original es de Untersteiner (1971), pero Decleva (1980) la 
amplía y le proporciona nuevos vuelos.

27	 Esta cuestión de la πολυτροπία como μῆτις del pulpo es desarrollada por Detienne y 
Vernant, 1991, p. 39 y ss. Volveré al tema más adelante.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

224

ver con el doble baluarte con que se mide la destreza del poeta 
que, por un lado, depende de la versatilidad con que adapta sus 
figuras retóricas y los tonos de su lírica a las necesidades de los 
distintos auditorios y, por otro, de su voluntad de mantenerse 
fiel a la verdad interior de su práctica (Untersteiner, 1971, p. 
643)28. Segundo: la “vida común” (PH i 237, βίος ὁ κοινός) de los 
escépticos, en particular, la observancia de las leyes y costumbres 
que más de una vez, en el terreno del lenguaje coloquial, se ha 
equiparado con el dicho “ahí donde fueres, haz lo que vieres”. 
Para Sexto, esta vida común es resultado de la vida sin creencias 
lo mismo que el seguimiento de las costumbres lo es de la estipu-
lación de lo aparente como criterio práctico que evita la inmovi-
lidad (PH i 23-24)29, de modo que, si interpretamos la parénesis 
en ese sentido, la figura modélica de Anfiarao podría pasar como 
la imagen precursora de lo que en el pirronismo posterior se tra-
duciría en argumento.

Ninguna de estas intuiciones suscribe exactamente la misma in-
terpretación ni deja de ser problemática: las palabras de Anfiarao al 
joven Anfiloco no da muestras de suponer la necesidad de un prin-

28	 En la definición de Gentili (1996): “en la metáfora del pulpo la habilidad, la sophía del 
noble consiste precisamente en su capacidad para adaptarse a la situación contingente, 
sin perder su propia índole, la intuición inmediata de lo que es oportuno o no oportuno 
decir en presencia de un determinado auditorio. Fuera de esta atención vigilante al 
contexto social en que se mueve, el noble cae en una obtusa inflexibilidad, verdadera 
atropía, escaso discernimiento, incapacidad de salir bien librado de las situaciones 
difíciles” (p. 287). En el caso de Teognis, por ejemplo, uno de sus formuladores (la 
otra figura importante es Píndaro), el principio rector incorruptible que prevalece 
sobre las aguas movedizas de la adaptación está ligado a los ideales de la nobleza y 
la aristocracia. En unos versos dedicados a Cirno, escribe: “Oh corazón, a todos los 
amigos adapta tu sentir y acomódate al ser de cada uno;/ procede como el pulpo que 
parece/ del color de la roca a que se aferra;/ agárrate del uno y, luego, cambia/ de 
color según caso. Esta es sabiduría mayor que la inmovilidad” 213-218, ap. Páramo, 
2001, p. 105. 

29	 Que el criterio práctico de las apariencias-guías pueda adscribirse al pirronismo original 
es debatido. El centro del asunto está en el sentido que se otorgue a una frase de Timón 
citada por Sexto (M vii 30) y por Diógenes (DL ix 105): “ἀλλὰ τὸ φαινόμενον πάντῃ σθένει, 
οὗπερ ἂν ἔλθῃ” (“pero lo aparente domina por doquier, vaya a donde vaya”). Una lectura 
a favor es presentada por Bett, 2000, p. 34-93. En contra están, por ejemplo, Decleva, 
1981a, pp. 263-264 y Chiesara, 2007, p. 25.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

225

cipio rector, estático de la conducta (como sí el principio literario 
del pulpo) como tampoco da muestras de necesitarlo (de quererlo) 
el pirronismo; y el seguimiento casi programático de las leyes y 
costumbres tampoco parece comulgar demasiado bien ni con algu-
nos pasajes de la vida de Pirrón en los que se muestra por comple-
to ajeno y desinteresado de los usos sociales ni con algunas líneas 
en las que Timón califica a su maestro de “insumiso” (ἀδάμαστον), 
ajeno la triste y frívola “hueste” que deambula sometida, entre 
otras cosas, a la “inútil legislación” (εἰκαίης νομοθήκης; Arist. ap. 
Eus. praep. ev. xiv. 18, 19; Decleva, T58). No quiero decir con esto 
que el pirronismo temprano sea incompatible con este particular 
elemento del pirronismo de sus sucesores. No tiene por qué ser 
así. Sin embargo, el que no lo sea, no impide que existan opciones 
de interpretaciones diferentes que hagan justo a lo que antes llamé 
personalidad filosófica de ambos pirronismos. Las mismas intuicio-
nes, con todo y su insuficiencia, abren camino a varias posibilida-
des. Antes de revisarlas, sin embargo, hay que dar otro pequeño 
rodeo y volver a la definición de la fórmula “en nada más”: “no 
determinar nada, sino abstenerse de añadir algo (τὸ μηδὲν ὁρίζειν, 
ἀλλ’ ἀπροσθετεῖν)”. 

Surgen algunas preguntas: ¿“añadir algo” a qué? ¿Añadir qué a 
qué cosa? Como dije, el tipo de asuntos de los que Diógenes se 
ocupa antes y después de integrar el fragmento tienen una cla-
ra dirección epistemológica y dialéctica: de lo que se trata es de 
poner a prueba al pirrónico-combatiente, de llevar hasta el lími-
te de la ridiculización y el absurdo las consecuencias de su for-
ma de tratar con el lenguaje. ¿Es viable imaginar a Pirrón en un 
cuadrilátero de ese estilo? He anticipado que mi respuesta es no. 
Ese tipo de lucha frontal, de uso argumentativo del lenguaje, no 
comulga bien, por ejemplo, con el Pirrón emancipado del servi-
lismo filosófico que retrata Timón en un emblemático fragmento 
de las Sátiras.

Oh, anciano. Oh, Pirrón. ¿Cómo y dónde encontraste el escape 
(ἔκδυσιν) a la servidumbre (λατρείης) de las opiniones y a la vacuidad 
(κενεοφροσύνης) de los sofistas, y destruiste las ataduras (ἀπελύσαο 



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

226

δεσμά) de todo engaño y persuasión? No te preocupó indagar por co-
sas como cuáles son los vientos de Grecia o de dónde <viene> cada 
cosa y a dónde llega. (DL ix 65 [Decleva T60; Di Marco fr. 48])30

Esta retórica escapista de la emancipación31 sugiere que Pirrón es 
lo que es en la medida en que no sólo ha dejado atrás el dominio 
clásico de las opiniones y las persuasiones engañosas (como lo hicie-
ran también Platón o Aristóteles), sino que no tiene ningún interés 
en participar en el tipo de indagaciones que largamente definió el 
quehacer de la filosofía: el ἀρχή y el τέλος; las causas primeras y 
últimas. En este sentido, junto con todo lo demás, Pirrón se ha libe-
rado de la filosofía, acaso convirtiéndose en una suerte de “postfiló-
sofo”32 que sólo con dificultad podría ser imaginado en un contexto 
como el que se plantea alrededor del parágrafo 76. Un combate 
dialéctico al estilo del que utiliza Diógenes para introducir la defini-
ción del “no es más” tampoco guarda cercanía suficiente con Timón, 
quien, luego de su conversión al pirronismo, intercambió el registro 
filosófico habitual, argumentativo y declarativo, por la literatura, 
por la poesía, la sátira (Lozano, 2020, p. 318)33. ¿Entonces? Es aquí 
cuando entra el segundo pasaje (esta vez, no propiamente un frag-
mento) relativo al Pitón (y al lenguaje) del que escribí líneas atrás:

30	 Es posible que en la frase que precede al fragmento (“Por eso también Timón se refiere 
a él en el Pitón y en los Siloi de la siguiente manera [...]”, DL ix 64) exista una laguna en 
la que originalmente hubiera un pasaje análogo del Pitón. Pero incluso si no lo hubiera, 
es seguro suponer, por la redacción misma, que se trataba de ideas afines. 

31	 En ocasiones (Ferrari, 1981, p. 353) se ha propuesto cambiar ἔκδυσιν (escapar) por 
ἔκλυσιν (liberar) argumentado que un simple escape fortuito no sólo no hace justicia a 
la fuerza de la opresión encapsulada en el término λατρεία (servidumbre), sino que, en 
sí mismo, carece de valor filosófico; si se quiere, de potencia existencial. Pienso que la 
decisión es innecesaria y que el estado ambiguo de la cuestión es útil. Por eso es que 
hablo de la retórica “escapista de la emancipación”. El espíritu de esta idea (o parte del 
espíritu) es compartido por Brancacci (1981), que lee el pasaje en clave cínica.

32	 Recupero esta idea de la “postfilosofía” de una nota secundaria en el texto de Lozano 
(2020 p. 317, n.p. 14) en la que utiliza el término en oposición apelativo “prefilosófico” 
utilizado por Spinelli (1991, p. 63).

33	 Este antes y después en los registros escriturales de Timón puede estar marcado por el 
quiebre con el tipo de discurso filosófico que aprendiera junto a Estilpón o sus allegados 
según el reporte de Diógenes Laercio (ix 109) que mencioné en un comentario 
precedente.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

227

Los dogmáticos [...] dicen que <los escépticos> eliminan la vida [βίον 
αὐτοὺς ἀναιρεῖν], en la medida en que rechazan todo lo que la compo-
ne. Pero ellos dicen que sus adversarios se equivocan, pues no se elimi-
na el hecho de ver, sino que se ignora cómo se ve. “En efecto, afirma-
mos lo que aparece, pero no que sea también tal y como <aparece>. 
Percibimos que el fuego quema, pero suspendemos el juicio sobre si 
tiene una naturaleza cáustica. También vemos que alguien se mueve y 
que <alguien> perece, pero no sabemos cómo ocurren estos <pro-
cesos>. Así, pues, dicen, nos oponemos a las cosas no evidentes que 
están presentes junto con las que aparecen. En efecto, cuando decimos 
que la imagen tiene relieve, declaramos lo que aparece. Pero cuando 
decimos que no tiene relieve, ya no decimos lo que aparece, sino algo 
distinto”. De ahí que Timón, en su Pitón, diga que él no ha ido más allá 
del uso corriente [ἐκβεβηκέναι τὴν συνήθειαν]. (DL ix 104-105)

Igual que en el caso de DL ix 76, Diógenes parece interpretar las 
palabras de Timón como parte de las discusiones entre escépticos 
y dogmáticos en torno al problema de la ἀπραξία (Decleva, 1981, 
p. 263; Bett, 2000, p. 88). La lectura más común de esta formula-
ción en específico sugiere que el escéptico elimina la vida porque 
elimina la posibilidad de cualquier tipo de acción mediada por el 
asentimiento (por ende, mediada por la formación y sujeción a una 
o unas creencias). En este caso, las palabras del Pitón utilizadas como 
corolario parecen jugar el papel de una confirmación: así como 
los pirrónicos cuyas disputas recrea Diógenes aceptan con agrado 
aquello que en sus términos se corresponde con el ámbito de “lo 
que aparece”, así, cuando Timón niega haber ido “más allá del uso 
corriente” está diciendo que no ha ido más allá de las apariencias34. 
De dar esta lectura por sentado a atribuir el seguimiento de las 
costumbres a Timón (y Pirrón) hay un paso muy breve, pues se pre-
supone que lo que el pirrónico critica al detractar los componentes 
de la vida en su conjunto son el tipo de creencias ordinarias, de baja 
intensidad, que llevan a los seres humanos de todos los días a decan-
tarse por un camino u otro. Pero es posible también formular otra 
respuesta en la que, en vez de rechazar el “modelo doxástico” antes 

34	  Ver n.p. 27. 



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

228

descrito, el pirrónico rechazaría un modelo “dogmático” (la pro-
puesta es de Correa, 2020, p. 40). Esto quiere decir que, de fondo, 
a lo que el pirrónico se opone es “a la vida perfecta  y realizada del 
sabio, del único que tiene cogniciones y, por lo tanto, propiamente 
ciencia” (Correa, 2020, p. 28). Ya que Diógenes utiliza las palabras 
de Timón como corolario, es posible leerlas en la misma dirección, 
es decir, como expresión de rechazo al intelectualismo que hace 
de la necesidad del conocimiento (en sentido fuerte) condición de 
posibilidad para que la vida y todos los elementos que la componen 
no se disuelva en las ruinas de la inacción. Pero se puede ir aún 
más lejos. Si tomamos en cuenta que al menos alguna parte de Pi-
tón estaba dedicada a lo que antes llamé “disposición lingüística” del 
pirronismo; y si tenemos presente, además, que la información que 
rodea la cita está marcada por temas que de una u otra se vinculan 
con el lenguaje, con sus usos, con la forma en la que los pirrónicos 
se valen de lenguaje, jugando y explotando sus límites y principios, 
entonces no resulta complicado considerar que συνήθεια, haga aquí 
referencia concretamente al uso corriente u ordinario del lenguaje. 
Esto es, retomando la lectura de la objeción anterior, un uso no 
filosófico, ajeno a las pretensiones de la filosofía. Incluso, y aunque 
se trate solamente de un guiño metafórico, el que en las líneas pre-
vias a la cita del Pitón se hable de las opiniones del dogmático como 
“parásitos” (τὰ παρυφιστάμενα) de la apariencia (Correa y Sánchez, 
2013, p. 327, n.p. 48), además de abonar a la idea de un pirronismo 
postfilosófico (permítaseme el exceso), encuadra bien con una de 
las inquietudes expuestas ya en el preámbulo: el uso terapéutico de 
la antipredicación. Pensemos otra vez en la definición del parágrafo 
76 (“no determinar nada, sino abstenerse de añadir algo”) y en la 
pregunta, muy simple, que se quedó entonces en aire: ¿añadir qué a 
qué? El dogmático está parasitado por el lenguaje de las cosas oscu-
ras. ¿Y qué no es desparasitar una de las funciones de los purgantes? 
Frente a la asertividad, la contradicción. Unas líneas después de la 
cita, no en relación con el οὐδὲν μᾶλλον, aunque sin duda suscri-
biéndolo, Diógenes escribe:



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

229

Cuando los hechos están en desacuerdo y los enunciados <contra-
rios> tienen la misma fuerza, se sigue el desconocimiento de la ver-
dad. Pero a este enunciado se opone también otro enunciado, de modo 
que aquel, después de anular a todos los demás, se vuelve contra sí mis-
mo y se elimina [ὑφ’ ἑαυτοῦ περιτραπεὶς ἀπόλλυται], a semejanza de los 
purgantes que, después de haber hecho evacuar la materia, se evacuan 
ellos también y se eliminan. (DL ix 76)

Lo que enfatizo en cursivas es el núcleo de la naturaleza kamikaze 
de las voces que he intentado recuperar, oculta en el valor explosivo 
del verbo περιτρέπειν (McPherran, 1987, pp. 292-293; Castagnoli, 
2010, p. 335)35. Como el kamikaze, el enunciado se declara en con-
tra de su asertividad valiéndose, precisamente, de ella misma. Para 
que esto suceda, sin embargo, el pirrónico tiene que atentar contra 
su propio pirronismo, pues el requisito tácito de la operación kami-
kaze es que ingiera la medicina (que conceda su asentimiento) y que, 
entonces, en ese particular sentido, cometa el pecado filosófico de 
la autorrefutación. He aquí una de las acepciones no exploradas del 
sujeto-pulpo que trae a colación la parénesis de Anfiarao. El pulpo 
no es solamente un animal mimético en el sentido que se estipula, 
por ejemplo, al relacionarlo con la “vida común” y el seguimien-
to de las costumbres. Es también, como escribí antes, un animal 
mimético en virtud de su versatilidad (πολυτροπία; Decleva, 1981, 
p. 217). La πολυτροπία del pulpo es consecuencia del estado de la 
materia de su cuerpo: al carecer de una estructura ósea robusta se 
desliza y revuelca en recovecos de todo tipo, se aplana y se infla de-
pendiendo la circunstancia, como el lenguaje ordinario. Su opuesto 
natural, por así decir, es la ἀτροπία: la rigidez inmóvil de los cuer-
pos. Densa, invariable, como el lenguaje filosófico36.

35	 Ver n.p. 17 y 19.
36	 Piénsese aquí en algunas de las citas que Diógenes recupera en la “galería de ancestros” 

del pirronismo en ix 71-73. En especial en las de Homero (“maleable es la lengua de 
los mortales/ y muchas las historias <que hay> en <ella>”, “rico pasto de palabras, 
en un sentido y en otro” y “según la palabra que digas, tal será la que escuches”). Sobre 
esto, escribe Sánchez (2018): “(...) como se puede ver, el escepticismo de Homero, 
en la versión laerciana, consiste en la forma en que se refiere a las cosas: el modo de 
expresión, tal vez por azar, no es uniforme, es variado, probablemente conscientemente 



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

230

***
Otro de los pasajes vinculados con el Pitón en el que parece el 
“no es más”, es el fragmento de Aristocles37. Esta es, probable-
mente, la aparición más significativa, al menos desde el punto de 
vista historiográfico. Si concedemos que se trató de una paráfrasis 
fiel de las palabras de Timón y que al menos una buena parte de 
estas palabras eran fieles, a su vez, a las palabras de su maestro, 
entonces nos vemos obligados a aceptar que la forma en que ahí 
es utilizado (es decir, la función que ahí se le concede) es, quizá, 
la más cercana en su lógica interna a lo que Pirrón o Timón, u 
ambos, buscaban transmitir. Sintomáticamente, en este caso no se 
habla de las voces. Tampoco se presenta el οὐ μᾶλλον como ges-
to expresivo del cronista ni se presenta como gesto defensivo de 
un combatiente. Su función más clara, en cambio, es prescriptiva: 
responde a la pregunta concreta sobre el cómo debemos hablar 
acerca de las cosas (πράγματα); esto es, qué clase de disposición 
psicológica debe manifestar la disposición lingüística con la que 
nos pronunciamos sobre esto o aquello38. En la línea que prece-
de a la formulación puntual que me interesa y que comparte con 
ella el mismo tono prescriptivo, se dice que, respecto a las cosas y 
dada su naturaleza “indiferente (ἀδιάφορα), inestable (ἀστάθμητα) 
e indeterminada (ἀνεπίκριτα)”, debemos permanecer “sin opi-
niones (ἀδουξάστους), sin agitación (ἀκλινεῖς) y sin vacilación 
(ἀκραδάντους)” y se nos invita a decir de cada una (de las cosas; de 

equívoco (ἄλλοτ ̓ ἄλλως)”, p. 20. En este “conscientemente equívoco” está el quid de la 
cuestión, pues apunta a la versatilidad del lenguaje utilizado por Homero. Véase también 
Lozano, 2020, p. 312.

37	 A favor de atribuir la paráfrasis al Pitón está, por ejemplo, Ferrari (1968, p. 208), quien 
se decanta en pro de una lectura unitaria de las fuentes. Chiesara (20021, pp. 88-89), al 
contrario, se pronuncia en contra argumentando que la falta de una mención explícita 
(como sí se da en otras secciones del texto) y la aparición “sorpresiva” de Enesidemo al 
final del recorrido sugieren la presencia de una fuente intermediaria.

38	 Se ha hecho notar varias veces que el fragmento tiene la estructura clásica del itinerario 
filosófico eudaimonista típico del helenismo: de la metafísica a la epistemología 
desembocando en la ética. En consecuencia, la lógica del contenido que se afirma en 
cada una de las partes depende sino completa, sí fundamentalmente de las demás. 
Aunque estoy de acuerdo con esta lectura, creo que para los fines modestos de este 
escrito no hace falta exponer todas las dificultades que el pasaje implica. 



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

231

las cosas en estricto particular) “que no es más de lo que es o que es 
y no es o que ni no es ni es” (οὐ μᾶλλον ἔστιν ἢ οὐκ ἔστιν ἢ καὶ ἔστι 
καὶ οὐκ ἔστιν ἢ οὔτε ἔστιν οὔτε οὐκ ἔστιν).

Tradicionalmente, han existido dos formas de entender este 
mantra-trabalenguas que parece llevar al lenguaje la disposición 
a la que a la vez se atiene y fomenta el pirrónico. En la primera 
alternativa, que se corresponde con la traducción presentada, el 
οὐ μᾶλλον sólo afecta a los términos que inmediatamente le su-
ceden configurando un primer disyunto (“no es más de lo que 
no es”). Lo mismo ocurre con las siguientes dos partes: “es y no” 
y “no es ni es”. En la segunda, al contrario, el οὐ μᾶλλον afecta 
independientemente a cada parte: “no es más de lo que no es, 
que <no es más> de lo que es y no es o que <no es más> de lo 
que ni es ni no es” (Chiesara, 2001, p. 103). La segunda alterna-
tiva tiene la ventaja evidente de reflejar un estado de “indetermi-
nación veritativa” afín al de la suspensión del juicio (ἐποχή). La 
primera, al pronunciarse asertivamente, se aleja de aquella y se 
acerca al funcionamiento kamikaze atribuido a voces39. Mi idea 
es, entonces, que este mantra-trabalenguas no sólo es la expre-
sión verbalizada de un estado, sino genuinamente un mantra: una 
fórmula capaz de producir activamente una disposición. ¿Cómo? 
Anticipé la respuesta en el preámbulo: suscitando en quien lo 
aplica la experiencia del asombro. Para que esto tenga sentido 
hay que volver al Pitón. 

Y el maravilloso Pirrón (θαυμαστὸς Πύρρων), ¿sabía por qué caminaba 
para ver los juegos píticos o deambulaba por el camino como los locos 
(μεμηνότες)? Y cuando empezó a reprender a los hombres y su ignoran-
cia (κατηγορεῖν τῶν ἀνθρώπων καὶ τῆς ἀγνοίας), ¿decimos que hablaba 
con verdad o no? ¿<Decimos> que Timón experimentó (παθεῖν) algo 
y asintió a sus argumentos o que no les prestó atención? Y es que si no 

39	 Flintoff (1980, p. 92), entre muchos otros, relacionó esta versión del texto (o una 
muy similiar) con los tetralemas típicos de algunas filosofías y/o religiones orientales 
argumentando que el tipo de estructura no tenía en realidad precedentes claros en el 
pensamiento griego. Esta vía de interpretación tiene muchas complicaciones, sobre 
todo históricas, pero no deja de ser sugerente.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

232

fue persuadido, ¿cómo se convirtió (ἐγένετο), de bailarín, en filósofo 
y vivió admirando a Pirrón (Πὺρρωνα διετέλεσε θαυμάζων)? Pero si 
asintió a lo que decía, sería alguien absurdo que, por un lado, hace filo-
sofía y, por el otro, nos lo impide. (Aris. ap. Eus. praep. ev. xiv 18, 15)

Más que el contenido puntual de la refutación, me interesan aquí los 
términos que la componen: θαυμάζων y παθεῖν. Sabemos (con cier-
ta seguridad) que Timón había utilizado el primero porque, de otra 
forma, la burla de Aristocles carecería de sentido. Sabemos también 
que el segundo (procedente de πάθος) suele designar experiencias 
no necesariamente intelectuales (apalabradas, por así decir, en el 
sentido, de estar mediadas por unas proposiciones y desembocar 
en otras). Sabemos también, por lo escrito párrafos atrás, que la 
obra estaba marcada por un ambiente de símbolos socráticos y que 
estos símbolos se encontraban alineados con el que pareciera su 
propósito: introducir el pirronismo a la filosofía; traer al mundo de 
la filosofía la διάθεσις de Pirrón. Por último, e independientemente 
del período de la vida de Timón al que pertenezca, sabemos que el 
encuentro relatado fue un verdadero parteaguas, pues le permitió 
transitar de un estado de ser al otro, comprometiendo, así, la totali-
dad de su existencia. No resulta entonces un despropósito suponer 
que el tipo de experiencia evocada por el texto (aquella vivida por 
Timón y que Timón, a su vez, buscaba transmitir) era, justamente, 
la experiencia del asombro al que Pirrón (el mismo que “deambula-
ba como los locos”), con sus palabras, lo había convocado. ¿Pero qué 
clase de asombro? ¿Y cómo es que se produce? ¿Y hacia qué arroja 
una vez experimentado? 

La última línea del fragmento de Aristocles cierra el recorri-
do: finalmente, de lo que se trata es de saber qué le espera a quien 
ha vuelto suyo el mantra del “no es más”. La respuesta es clara: 
“a los que están en esta disposición (...) les resultará primero la 
inasertividad y luego la imperturbabilidad”. Sobre la ἀταραξία hay 
poco que decir que sea determinante para este trabajo. En cuanto 
a la ἀφασία, el panorama es un poco menos nítido. La traducción 
más común y, en algún sentido, la que mejor refleja el estado de 
indeterminación epistemológica que define al pirrónico en el frag-



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

233

mento, es “inasertividad”. Este es, de hecho, el significado que le 
otorga Sexto Empírico en PH i 192 y encaja perfectamente con la 
suspensión del asentimiento tal como se explica en PH i 196. Pero 
no es la única alternativa. En su acepción convencional (no filosófi-
ca, por así decir) la ἀφασία remite a la pérdida del lenguaje: un es-
tado de mutismo o ajeno o discordante a las palabras40. Un estado 
que, en términos descriptivos, refleja bien la dimensión externa, 
actitudinal del asombro. Quien está asombrado se queda sin pala-
bras en parte, al menos, porque la causa eficiente del estado en que 
se encuentra lo arroja a un tipo de experiencia que no depende ni 
se reduce al proceso de asentir a unos contenidos proposiciona-
les. Esto explica por qué, a diferencia de lo que ocurre en el Teeteto 
(155d), donde el asombro es parteaguas del origen de la filosofía 
como actividad dialéctica, sea aquí, en el fragmento de Aristocles, 
casi un estado de cierre, casi un elemento de clausura precursor de 
lo que antes llamé postfilosofía. 

3. Segunda pregunta: lo bueno y lo útil, la 
versatilidad del pulpo y la artrosis del dogmático

Como dije en el preámbulo, quizá el modo más intuitivo de resol-
ver la segunda pregunta (para qué hablaba Pirrón consigo mismo) 
sea acudir al contexto particular en el que Diógenes decidió ins-
cribir la anécdota que la suscita. Este contexto está marcado por la 
mención preliminar del Sobre Pirrón de Antígono de Caristo, el úni-
co texto propiamente biográfico en torno a Pirrón del que tenemos 
noticia y una de las fuentes más importantes tanto por su cercanía 
cronológica con Pirrón como por su cercanía literaria con Timón, 
de cuya obra parece haber extraído la mayoría de sus materiales 

40	 El argumento de Clayman (2009) en este sentido es interesante y benéfico para el tipo 
de lectura que propongo: “First the practitioner will experience speechlessness, ἀφασία, 
which is sometimes understood as ‘non-assertion’, but non-assertion is something one does, 
an action, and the verb περιέσεσθαι suggests rather that ‘speechlessness’ is the next result 
of consistently saying about each thing that it no more is, than is not, or both is and is 
not, or neither is nor is not” (p. 57). Este aspecto pasivo, de resultado que sobreviene, 
es el que me interesa resaltar.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

234

(Long, 2006, p. 69). En la sección que va del parágrafo 62, donde 
se hace referencia a la biografía de Antígono, al 64, donde finaliza 
el primer grupo de anécdotas, encontramos un retrato variopinto: 
se habla de la vida prefilosófica de Pirrón (mencionada también en 
ix 61); del aislamiento y la soledad que sucedieron a su viaje con 
Anaxarco en la expedición alejandrina, etcétera. No obstante, sólo 
dos entre las noticias se vinculan orgánicamente con los temas de 
los que he escrito hasta el momento: “Permanecía siempre en el 
mismo estado [καταστήματι] (de modo que si alguien lo dejaba en 
medio de una charla, acababa el discurso para sí mismo), aunque 
de joven había sido impetuoso [κεκινημένον]” (DL ix 63) y “Nadie 
lo menospreciaba en las investigaciones, porque hablaba detallada-
mente incluso al responder” (DL ix 64).

Cada uno de estos pasajes indica una vía diferente de acercarse 
a la pregunta por el sentido de la práctica. El primero41 nos con-
duce hacia la invariabilidad: un Pirrón ajeno a las circunstancias y 
bienes exteriores, cuyo estado (mental y corporal) es definido en 
oposición al cambio y al movimiento. Nos conduce, también, hacia 
la capacidad transformadora de la filosofía que, presumiblemente a 
través del ejercicio, de la constancia del ejercicio durante el trans-
curso de una vida (impetuoso de joven, invariable en la adultez), 
es capaz de llevarnos de un estado a otro. Y no sólo de un esta-
do x a uno y, teniendo a x y y como estados cualesquiera, sino, a 
juzgar por los términos que se utilizan (κεκινημένον es, de hecho, 
un término de movilidad), de un estado a su absoluto opuesto. A 
primera vista, y pese no tener demasiado contexto, la cuestión 
de la inmutabilidad evoca en línea recta al οὐ μᾶλλον, es decir, al 
οὐ μᾶλλον si el οὐ μᾶλλον fuera una actitud al estilo en que, por 
ejemplo, se valía de ella Aristocles en sus refutaciones (ap. Eus. 
praep. ev. XIV 18, 14). Esta es la interpretación que más se adecúa 
al sentido de otras anécdotas (también reportadas por Antígono), 
en especial DL ix 62. En ese caso, la actitud de Pirrón (no evitar 
ni cuidarse de perros, carros, precipicios y “cosas parecidas”) apa-

41	 De hecho, Bett (2000, p. 64, n.p. 2) sugiere que esta anécdota es una versión sin sentido 
de la práctica descrita en DL ix 64. 



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

235

rece como resultado natural de su desconfianza por las sensacio-
nes; como la actitud obvia que tendría alguien cuya desconfianza 
por el testimonio de la percepción ha sobrepasado los límites más 
básicos del sentido común. De ser así, el que Pirrón se mantuvie-
ra incólume en su discurso, hablando de corrido sin preocupación 
alguna, se entendería entonces como la actitud-reflejo de su ne-
gativa a considerar que algo —cualquier circunstancia— pueda, 
de hecho, constituir un parteaguas de la acción (i.e. del cambio de 
actitud). Es posible, sin embargo, abrir otro camino y suponer que, 
en lugar de una actitud-reflejo se trataba de una actitud-resulta-
do. Es decir, de una actitud derivada de la práctica del “no es más” 
tal y como, decía, aparece en el fragmento de Aristocles. De ser 
el caso, aquello que desde fuera se percibe como una suerte de in-
mutabilidad artrítica podría ser un simple ejemplo de calma en el 
ajetreo; un simple caso de tranquilidad (ἀπραγμοσύνη) en medio 
del bullicio42. Otros aspectos de la biografía de Pirrón recuperada 
por Diógenes apuntan en una dirección parecida: Pirrón, dice, “se 
asilaba y era solitario” (ἐκπατεῖν τε αὐτὸν καὶ ἐρημάζειν), ajeno a las 
convenciones sociales y familiares, desprendido e indiferente, errá-
tico, incluso, en su costumbre de “salir de viaje” repentinamente 
y vagabundear “con quien le placía” (DL ix 63). Todo esto apunta, 
creo, más a alguien que vive “con fluidez” (M xi 110), versátil y 
despreocupadamente, que a alguien invariable en el sentido de la 
artrosis-ἀπραξία que de pronto se sugiere.

La segunda cita puede abonar a la misma lectura, aún si de 
inicio parece situar a Pirrón en el campo dialéctico de las batallas 
escépticas contra los dogmáticos. Esta impresión momentánea es-

42	 Poco después de esta sección de anécdotas, a modo de juicio aprobatorio acerca de 
lo expuesto, Diógenes enfatiza que Pirrón tuvo muchos seguidores debido a lo que 
Correa y Sánchez traducen como “tranquilidad” (ἀπραγμοσύνη). El término tiene 
distintas connotaciones, todas ellas vinculadas con la “ausencia de actividad” (Correa y 
Sánchez, 2013, p. 220, n.p. 7). En esta acepción primaria es que opone más claramente 
a πολυπράγμονες (DL ix 112; Di Marco fr. 1), utilizado por Timón en el primer libro 
de las Sátiras para referirse a los sofistas: “ἔσπετε νῦν μοι ὅσοι πολυπράγμονές ἐστε σοφισταί” 
(“Ahora venid a decirme, sofistas de muchos enredos”, en la traducción de Bredlow 
Wenda; “Ditemi ora voi tutti, sofisti dai molti maneggi”, en la de Di Marco). Sobre esta 
oposición, Lozano, 2020, pp. 321-322. 



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

236

conde una disyuntiva en la traducción. En la versión de Correa y 
Sánchez que utilizo, por ejemplo, se opta por διεξοδικῶς (“en deta-
lle”) en lugar de por ἐξοδικῶς (“de inicio a fin”), como lo hacen las 
versiones de Dorandi (2013) o Decleva (1981), apegadas a los ma-
nuscritos. La diferencia es sutil, pero significativa. Un Pirrón hábil 
para dar respuestas detalladas puede ser un buen filósofo, un buen 
orador o un buen sofista. Un Pirrón que habla de corrido, sin pau-
sa y sin tregua, parece todo lo contrario. El uno resulta bueno para 
hablar y compartir ideas, con el otro perseguir una conversación 
resultaría monumentalmente inútil. Sin contar con que un Pirrón 
como este último es fácil de imaginar hablando consigo mismo, 
absorto y extraviado; y fácil de imaginar hablando solo, absorto 
y extraviado también, como se narra en las anécdotas anteriores. 
Esta lectura coincide, además, con lo que Diógenes mismo recupe-
ra en las líneas posteriores acerca de la fascinación que provocara 
en el joven Nausífanes, a quien Pirrón había literalmente “cauti-
vado” (θηραθῆναι). ¿Cautivado por qué? El fraseo no es del todo 
claro. Si seguimos la línea marcada por el διεοδικῶς, parece lógico 
asumir que Nausífanes había sido cautivado por la habilidad discur-
siva de Pirrón (quizá porque era todavía joven e inexperto), por su 
capacidad para “ser propositivo y matizado” incluso al responder 
(Correa y Sánchez, 2013, p. 220, n.p. 6). No obstante, acto segui-
do, casi como si se hubiera retractado, aparecen un par de líneas 
icónicas: “En todo caso, <Nausífanes> decía que había que tener 
la disposición [διαθέσεως] de Pirrón, pero discursos [λόγων] pro-
pios”. A menos que creamos que el anonadamiento de Nausífanes 
por las habilidades oratorias de Pirrón tenía algo que ver con que 
era un joven inexperto, algo no termina de cuadrar: ¿por qué se-
guiríamos a Pirrón en la διάθεσις, pero no en el discurso? ¿Por qué 
seguiríamos a Pirrón en el acto y no en el argumento? Bien po-
dría argumentarse que Nausífanes había sido cautivado por la forma 
en que Pirrón discurría y no por el contenido de sus disertaciones, 
en cuyo caso haría perfecto sentido su recomendación sucedánea. 
No hay contradicción y es posible, pero la alternativa, además de 
igualmente viable, resulta más orgánica al retrato general. En este 



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

237

caso, θηραθῆναι tendría un significado ambivalente, pues el estado 
de Nausífanes frente a ese tipo de Pirrón sería más cercano a la 
sorpresa (¿al asombro?) que suscita lo extraordinario que a la ad-
miración convencional. 

La pregunta es ahora para qué o, mejor dicho, en qué aspec-
to del pirronismo original se traduce el lenguaje de la anécdota 
así interpretada. En parte, como decía, muestra el extrañamiento 
social de Pirrón, su ajenidad respecto a las convenciones, su ca-
rácter errático, etcétera. Pero, sobre todo, reitera su negativa a 
participar del bullicio filosófico al que hacía alusión líneas atrás: 
como si se tratara de un performance, Pirrón habla “de inicio a 
fin” para no ser embaucado por las disputas acerca del inicio y el 
fin de los “vientos de Grecia”. La cuestión ahora es determinar 
cómo se vincula todo esto con la anécdota de ix 64 y, por ende, 
con el problema del sentido que podría tener una respuesta tan 
ambigua como la dada por Pirrón. Vimos ya que en el contexto 
de escritura más inmediato no se sostiene en realidad la hipó-
tesis de un Pirrón que se ejercitara en ser útil para cuestiones 
relativas, por ejemplo, a las discusiones filosóficas o erísticas de 
ningún tipo. Una utilidad de ese tipo no tendría ninguna clase 
de relevancia para alguien que, como el Pirrón de Timón, no 
pertenece al mercado de la filosofía. Ese mismo contexto no su-
giere tampoco que Pirrón se ejercitara en ser, por ejemplo, un 
buen ciudadano ni aún una buena persona en el sentido moral 
que efectivamente reviste en ocasiones a la palabra. El único otro 
pasaje de las Vidas en el que se menciona esta práctica del ha-
bla-consigo-mismo es ix 69, en la sección que Diógenes Laercio 
dedica a los discípulos directos de Pirrón. De uno de ellos, Filón, 
Timón habría escrito lo siguiente: 

En cuanto a Filón, hablaba la mayor parte del tiempo consigo mismo 
[πλεῖστα διελέγετο], por lo que <Timón> dice de él lo siguiente: o 
aquel que, lejos de los hombres, es su propio maestro y habla consigo 
mismo [αὐτόσχολον αὐτολαλητὴν], sin preocuparse [ἐμπαζόμενο] de 
la gloria ni de las disputas [δόξης ἐρίδων]: Filón.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

238

El terreno aquí es menos hermético que el del parágrafo 64. En 
principio se establece la continuidad de la práctica que, por un lado, 
fue probablemente transmitida de Pirrón a Filón (tal vez a todos los 
discípulos) y, por otro, constituía buena parte del quehacer cotidia-
no de este último. A diferencia de Pirrón, Filón no fue sorprendido 
casualmente hablando solo, sino que hizo del habla en solitario un 
elemento específico de su vida. En segundo lugar, se establece un 
vínculo (ahora sí directo) entre la práctica y el carácter: el Filón ale-
jado del mundo, maestro de sí mismo, atestigua el desapego por la 
vida pública y la tendencia solitaria que definían a Pirrón al mismo 
tiempo que reivindica su independencia respecto cualquier tipo de 
enseñanzas. En tercer lugar, tanto la práctica como el carácter se 
unen en flujo con dos elementos parcialmente novedosos: la des-
preocupación por la gloria y la despreocupación por las disputas. 
El segundo tipo de despreocupación es un factótum del Pirrón que 
he retratado hasta el momento. El primero, sin embargo, no es tan 
evidente. Para entenderlo hay que volver al templo de Anfiarao. 
Lo primero que en este sentido se me viene a la memoria es la 
descripción que hace Plutarco del Anfiarao de Esquilo en Los siete 
contra Tebas: “Y Esquilo, igualmente, sitúa en la moderación el no 
enorgullecerse frente a la fama (τὸ πρὸς δόξαν ἔχειν ἀτύφον), el no 
ser insolente, el no excitarse con los elogios de la multitud, cuando 
escribe sobre Anfiarao” (Aud. poet. 32D; Decleva, 1980, p. 50). La 
palabra clave en este caso es ἀτύφον: carencia de τῦφος, de vanidad. 
Precisamente, el rasgo que define a Pirrón en contraste con el resto 
de los filósofos en las Sátiras (ej. DL vii 15, Di Marco fr. 38; PH 
i 224, Di Marco fr. 60)43 y el adjetivo que define, en palabras de 
Sexto, la “presunción de lo inexistente como si fuera existente”44 
(οἴησις τῶν οὐκ ὄντων ὡς ὄτων; M viii 5). ¿Y que no es esta pre-
sunción —este tránsito del parecer al ser— el gesto distintivo del 

43	 El papel del τῦφος en el pirronismo temprano es bien reconocido, aunque sólo rara vez 
se ha considerado un tema central. Además del ya citado estudio de Decleva (1980, esp. 
pp. 53 y ss.), está Brancacci, 1981, p 232.

44	 Así es como Sexto explica la consigna “τῦφος τὰ πάντα” (“todo es vanidad”) de Mónimo, 
un filósofo cínico del s. iv. Diógenes Laercio (vi 83) la conserva también en unos versos 
de Menandro (vi 83). Véase Bett, 2000, p. 164.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

239

dogmático, aquello que distingue el uso dogmático de la palabra, 
el uso constructivo y filosófico de la palabra, del uso ordinario y 
corriente, ontológicamente desprovisto de valor, corrosivo y kami-
kaze del que participan los pirrónicos? ¿Qué no es justamente esta 
la parasitosis de las creencias añadidas?45

4. Breves conclusiones

Mi intuición aquí —que, por lo demás, ha sido un fantasma reco-
rriéndolo todo— es que el uso kamikaze de las voces y, en general, 
la forma pirrónica de valerse de las palabras tiene la función de 
devolver la actividad del pensamiento al territorio ordinario que le 
corresponde y romper, así, con la base moral del intelectualismo. 
Esto quiere decir, por ejemplo, que cuando Timón dijo no haber 
ido más allá del uso ordinario del lenguaje (según la interpretación 
que he defendido de συνήθειαν), probablemente buscaba separarse 
del lenguaje de la filosofía en el sentido normativo y robusto que 
alimenta objeciones como la planteada en DL ix 104-105 y situarse, 
al contrario, en el terreno de un lenguaje propositivamente ambi-
guo-ambivalente, errático y polifónico (“conscientemente equívo-
co”46) como el que caracteriza su registro literario. Un lenguaje 
que, en principio, posee las capacidades de versatilidad y mímesis 
que definen al pulpo a la vez que comparte con Anfiarao el desinte-
rés por los objetos típicos de la vanidad. Se trata, en principio, de un 
escenario de espejos, pues el uso ordinario del lenguaje es uno con 
la vida ordinaria, con su simpleza y su falta de pretensiones. Pero 
también, como el propio pirronismo, se trata de un lenguaje que se 
mueve en el territorio de la autorrefutación productiva: esa es la 
función de las voces-mantra que, a diferencia de las voces-combate 
y las voces-testimonio, son capaces de suscitar en quien las utiliza 
un estado de inasertividad vinculado con el asombro. Este asombro, 
me parece, no es otra cosa que el doble reconocimiento de la inuti-

45	 Me refiero aquí vagamente a las “creencias añadidas” de las que escribe Sexto en M xi 
158-159; de alguna manera, también, parásitos de la experiencia y la percepción (total o 
parcialmente pasiva) de los fenómenos.

46	 Ver nota 36.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

240

lidad de la filosofía para el propósito de vivir, como Pirrón, ajeno a 
las perturbaciones y el reconocimiento de la vanidad que acompaña 
el acto de asumirse como sapiente (Di Marco, 1989, p. 133; Vogt, 
2015, p. 13). Un tipo de vanidad (de “arrogancia filosófica”, Loza-
no, 2020, p. 215) a la que el pirrónico renuncia. Es en este sentido 
que hablé de postfilosofía: una filosofía que da la vuelta contra sí 
como la serpiente hasta devorar su cola o como el mismo pulpo que 
come sus tentáculos en invierno47.

Bibliografía

Bernabé, A. (Trad.) (1979). Fragmentos de épica griega arcaica. Gredos.
Bett, R. (2000). Pyrrho, his Antecedents and his Legacy. Oxford University 

Press.
Bett, R. (2015). Pyrrho and the Socratics. En U. Zilioli (Ed.). From the So-

cratics to the Socratic Schools (pp. 149-167). Routledge, Taylor & Francis.
Brancacci, A. (1981). La filosofia di Pirrone e le sue relazioni con il cinis-

mo. En G. Giannantoni (Ed.). Lo scetticismo antico. Atii del convegno orga-
nizzato dal centro di studio del pensiero antico del C.N.R. Roma 5-8 novembre 
1980 (pp. 211-242). Bibliópolis.

Castagnoli, L. (2010). Ancient Self-Refutation. The logic and history of the 
Self-Refutation Argument from Democritus to Augustine. Cambridge Uni-
versity Press.

Chiesara, M. (2007). Historia del escepticismo griego. Ediciones Siruela.
Clayman, D. L. (2009). Timon of Phlius Pyrrhonist into Poetry. Walter de 

Gruyter.
Correa, A. y Sánchez Castro, L. (Trads.) (2013). Diógenes Laercio ix, 

61- 116: Pirrón y los pirrónicos. Ideas y valores: Revista Colombiana de 
Filosofía, LXII(151), 215-238. 

47	 El pulpo que “roe” sus tentáculos en el invierno para preservarse es una imagen usada 
por Plutarco en relación con la dialéctica de Crisipo y recuperada por Castagnoli (2010, 
p. 298). La idea es sin duda distinta, sobre todo en la interpretación de Castagnoli en 
la que son los tentáculos (los argumentos de la dialéctica de Crisipo) lo que terminan 
por consumir el centro (los principios que la sostienen). No es mi intención hacer 
una analogía absoluta, sino, más bien, resaltar lo que en espíritu tienen en común: una 
criatura que atenta contra sí.



Pirrón, Timón y las voces (¿kamikazes?)

241

Correa, A. (2021). Lo que el pirrónico ignora y lo que tal vez sepa (a 
propósito de DL 9.102-5). En J. Ornelas (Comp.). Rústicos vs urbanos. 
Disputas en torno a la interpretación del escepticismo pirrónico (pp. 39-51). 
UNAM.

Correa, A. (s/a). Aristocles, Pirrón y los pirrónicos (Eusebio, Praep. Ev. 14.18.1-
30). Traducción. Borrador de trabajo sin publicar.

Corti, L. (2015). Mind and Language of the Laërtian Pyrrhonist: Diog. 
Laert. 9, 74-77. En K. Vogt (Ed.). Pyrrhonian Skepticism in Diogenes 
Laertius (pp. 123-143). Mohr Siebeck.

Decleva, F. (1980). Τῦφος: contributo alla storia di un concetto. Sandalion, 
3, 53-66.

Detienne, M y Vernant, J. (1991) Cunning Intelligence in Greek Culture and 
Society. University of Chicago Press.

Di Marco, M. (1989). Timone di Fliunte. Silli. Introduzione, edizione critica, 
traduzione e commento. A cura di Massimo di Marco. Edizione dell’ Ateneo.

Diógenes Laercio [DL] (2013). Lives of Eminent Philosophers. T. Dorandi 
(Ed.). Cambridge University Press. 

Diógenes Laercio [DL] (2010) Vidas y opiniones de filósofos ilustres. Editorial 
Lucina.

Ferrari, G. (1981). L’immagine dell’equilibrio. En G. Giannantoni (Ed.). Lo 
scetticismo antico. Atii del convegno organizzato dal centro di studio del pensiero 
antico del C.N.R. Roma 5-8 novembre 1980 (pp. 377-392). Bibliópolis.

Flintoff, E. (1980). Pyrrho and India. Phronesis, 25(1), 88-108.
Gentili, B. (1996). Poesía y público en la Grecia antigua. Quaderns Crema.
Hadot, P. (2006). Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Siruela.
Liddell, H. y Scott, R. (1996). A Greek-English Lexicon. Clarendon Press.
Long, A. (2006). From Epicurus to Epictetus. Cambridge University Press.
Lozano-Vásquez, A. (2020). Pyrrhonian Language. Rónai. Revista de Estudos 

Clássicos e Tradutórios, 8(2), 309-330.
Lozano-Vásquez, A. (2021). Vida en lugar de doctrina en la biografía de 

Pirrón por Diógenes Laercio: sobre la rusticidad de Pirrón. En J. Or-
nelas (Comp.). Rústicos vs urbanos. Disputas en torno a la interpretación del 
escepticismo pirrónico (pp. 23-38). UNAM.

McPherran, M. (1987). Skeptical Homeopathy and Self-Refutation. Phro-
nesis, 32(3), 290-328.



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

242

Platón (1988). Teeteto. Diálogos V. Gredos.

Polito, R. (2014). Aenesidemus from Cnosos. Testimonia. Cambridge Univer-

sity Press.

Román, R. (2012). La invención de una “escuela escéptica” pirrónica y 

radical. Δαίμον, Revista de filosofía, 37(2), 111-30.

Sánchez-Castro, L. (2018). El rol de Heráclito en el libro ix de las Vidas de 

Diógenes Laercio. NOVA TELLVS, 36(1), 11-28.

Sexto Empírico (1993). Esbozos Pirrónicos [HP]. Gredos.

Sexto Empírico (2012). Contra los dogmáticos [M]. Gredos.

Spinelli, E. (1991). Sceptics and Language: Phonai and Lógoi in Sextus 

Empiricus. Historie Epistemologie Language, 13(2), 57-70. 

Untersteiner, M. (1971). Scritti minori. Studi di letteratura e filosofia greca. 

Paideia editrice.

Vogt, K. (2015). Pyrrhonian Skepticism in Diogenes Laertius. Mohr Siebeck.

Warren, J. (2001). Aristocle’s refutations of Pyrrhonism (Eus. PE 14.18.1-

10). The Cambridge Classical Journal, 46, 140-164.

Warren, J. (2002). Epicurus and Democritean Ethics. An Archeology of Ataraxia. 

Cambridge University Press.



243

capítulo viii

conocimiento y acción en sexto empírico

Marisa Divenosa

En el presente capítulo nos ocuparemos de la relación que Sex-
to Empírico estableció entre el restringido acceso del hombre al 
mundo y —dada su naturaleza práctica— la necesidad de tomar 
decisiones. Las implicaciones éticas de la epokhé han sido vistas en 
general como una contradicción de la posición escéptica o como 
una debilidad de tal propuesta respecto de su pertinencia práctica. 
Aunque una interpretación de este punto —cruce entre la episte-
mología y la ética escépticas— podría subsanarse desde una pers-
pectiva urbana del escepticismo1, creemos que es lícito pensar un 
escepticismo sexteano integral coherente en sí mismo, orientado 
hacia una filosofía abierta a fundamentaciones no completamente 

1	 Este concepto de urbanidad se define por oposición a un escepticismo rústico, según 
la ya tradicional distinción propuesta por Barnes (1982). Mientras que en este último 
sentido se comprende que el escéptico —más específicamente el pirrónico— aplica 
su mirada a toda la realidad y desde todos los ámbitos —lo cual lo conduce a cierto 
grado de contradicción—, la interpretación de escepticismo urbano entiende que la 
argumentación solo atañe a la cuestión filosófica, es decir que se trata de una perspectiva 
teórica —evitando así la pretendida contradicción—.



Marisa Divenosa

244

racionales. El tratamiento del problema del bien parece ceder lugar 
aquí, en última instancia, a una intuición última que guía la acción.

Intentaremos aquí demostrar que, a falta de un criterio dife-
rente que el fenómeno para determinar cómo vivir, en el ámbito 
práctico Sexto cuenta con un trasfondo no completamente explí-
cito —y menos aún sistematizado— en lo concerniente a las de-
cisiones. Sexto remite tanto al sentido común —aquello a lo cual 
apela un hombre vulgar—2 no menos que a la observancia tradi-
cional de las leyes y normas de la propia sociedad3. 

En esta perspectiva, comenzaremos por revisar el pasaje de Ad-
versus Mathematicos (AM) XI 42-78, con su paralelo en Esbozos Pirró-
nicos (EP) III 179-193. Adicionalmente, nos referiremos a los desa-
rrollos de AM XI 239-258, en que se problematiza un tema conexo: 
la existencia de un ‘arte de vivir’, que compromete un concepto de 
‘buen vivir’ y, por tanto, de ‘bien actuar’. La estructura de nuestra 
propuesta está enmarcada en tres preguntas. La primera es ¿por qué 
Sexto se preocupa por demostrar que no existe un ‘bien natural’ 
(agathòn phýsei)? Las expresiones ‘bien natural’, ‘bien en realidad’ (tò 
ónti), ‘realmente bueno’ (alethés) y ‘bueno’ aparecen intercambiadas 
en todos los pasajes referidos, mentando siempre algo único que 
existe como bien. Toda la primera parte de uno de los argumentos 
que presentaremos (AM XI 42-71) se esfuerza por demostrar esto: 
que tal bien natural no existe. La segunda pregunta que abordaremos 
es: ¿cuál sería la manera en que Sexto piensa que se realiza la cons-
trucción del ‘bien’ —debe haber una, ya que nos instala en la esfera 
de la acción—, si no hay parámetros naturales para determinar la 
buena acción? Para responder esto vamos a centrarnos en el pasaje 
AM XI 72-87. Finalmente, nos preguntamos ¿por qué es necesario 
para el escéptico plantear la imposibilidad de un arte de vivir bien? 
Intentaremos concluir acerca del tipo de ética que se desprende del 
pensamiento de Sexto Empírico que, lejos de incurrir en contradic-
ciones, promueve la continua búsqueda del descubrimiento del bien.

2	 EP I 237; II 246; AM IX 44. 
3	 EP I 23.



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

245

1. ¿Por qué Sexto se preocupa por demostrar 
que no existe un bien natural? 

El pasaje completo del discurso sobre el bien y mal naturales en 
Contra los éticos (AM IX) está entre los parágrafos 42 y 109. Esta 
sección sobre la inexistencia del bien natural —y la consiguien-
te inexistencia de un mal natural— es larga y sumamente rica, no 
menos que desordenada. Sexto comienza desarrollando una breve 
presentación general y, con la descripción y crítica de lo que ciertas 
posiciones filosóficas dicen sobre el bien (42-67), continúa con la 
descripción de lo que los escépticos han considerado sobre él. De-
tengámonos entonces en el pasaje AM XI 42, donde Sexto establece 
de modo esencialmente introductorio que el bien se dice de muchas 
maneras. Para empezar, la polisemia de ‘bien’ —es la fama; es la ri-
queza; es la salud y aun otros lo dicen que es el placer—, nos ubica 
en una perspectiva netamente sexteana, donde la falta de unidad 
de aquello sobre lo que se piensa y habla dinamita la posibilidad de 
afirmar que lo conocemos. Una vez sentado este punto de partida, 
el filósofo retoma lo que algunos filósofos han sostenido al respecto. 
Las posiciones que menciona son evidentemente las que considera 
que deben ser refutadas. Allí recuerda a: 

1) Los académicos y los peripatéticos —dice—, sin establecer 
diferencias entre ellos; para estos hay tres géneros de bien: los rela-
tivos al alma (virtudes), al cuerpo (salud, buena constitución física) 
y los externos (la riqueza, la patria, los padres). 

2) Los estoicos, aunque también señalan la existencia de tres 
géneros de bienes, los clasifican de modo diferente: bienes del 
alma (virtudes y conductas honestas), externos (los amigos, los 
buenos hijos), y un tercer tipo, ni relativos al alma ni al cuerpo (el 
hombre honesto considerado respecto de sí)4. 

3) Los epicúreos, que ponen el bien principal en el placer. 
En todos los casos, la intención de Sexto es traer ante los ojos 

del lector la debilidad de los argumentos, que el pensador insta-

4	 AM IX 46-47: “Pues no es posible que este sea externo a sí mismo ni relativo al alma, ya 
que está compuesto de alma y de cuerpo”. 



Marisa Divenosa

246

la en la ausencia de unanimidad de criterio sobre qué es el bien 
natural o cómo se manifiesta. Fruto de un movimiento típico del 
escepticismo, la isosthéneia —es decir, la igual fuerza que tiene cada 
uno de los argumentos presentados respecto de su argumento con-
trario—, nos vemos obligados a suspender el juicio sobre aquello 
en que consiste el bien, al menos en el marco de las presentaciones 
de los peripatéticos, de los estoicos y de los epicúreos. Los mismos 
argumentos —aunque de manera más esquemática— aparecen en 
el libro III de los EP, lo cual da lugar a Sexto para afirmar en más 
de una oportunidad que no hay “criterio acordado (kritérion homo-
logoûn) ni demostración (apódeixis): debido a la discrepancia irreso-
luble (diaphonía) existente también en esto, se concluirá en la sus-
pensión del juicio; y por ello, no se podrá asegurar qué es lo bueno 
por naturaleza” (EP III 182). 

En todos estos argumentos que presenta, Sexto intenta definir 
qué es el bien, pero concluye sobre su in-naturalidad. En lugar de la 
inexistencia de un bien natural, llega apenas a demostrar la plurali-
dad de modos de concebir el bien. El supuesto del argumento es que 
“nada de lo que se llama bien produce a todos la sensación de bueno. 
Luego, no es bueno por naturaleza” (AM XI 77), porque algo bueno 
por naturaleza produciría el mismo efecto en todos los casos.

Si la revisión de la pluralidad de posiciones filosóficas sobre la 
existencia de un bien no fue suficiente, Sexto se encamina aho-
ra —a partir de AM XI 48— hacia el contenido que tendría ese 
‘bien’. Toma entonces en primer lugar la salud, no sin dejar de 
aclarar que el análisis se centrará en un solo ejemplo, “puesto que 
el discurso sobre esta [la salud] nos es más familiar (synethésteros)” 
(AM XI 47) —si recordamos su profesión de médico entendemos 
mejor la relevancia del punto—. La estrategia argumentativa pi-
votea desde la presentación de posiciones filosóficas sobre el bien, 
hacia el eje de aquello que se considera un bien. El punto ya no 
es la pluralidad de posiciones que clasifican bienes de diferentes 
tipos —como en el caso anterior—, sino la consideración de un 
solo bien, bajo la mirada de diferentes posiciones filosóficas. Sexto 
comienza por la opinión de los poetas (Simónides, Licimnio), pero 



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

247

pronto se harán presentes nuevamente las opiniones de los filóso-
fos. También allí falta unanimidad respecto de que la salud sea un 
bien siempre preferible (proegoúmenon). 

En este caso, Sexto se detiene larga y puntualmente en la po-
sición estoica, para recordar que los estoicos consideran la salud 
como un indiferente (tò adiáphoron). Describe tres tipos de indi-
ferentes —es decir, aquello de lo que es posible servirse bien o 
mal (61)—, siempre dentro de la concepción estoica: (a) “aquello 
hacia lo cual no hay inclinación ni aversión” (59) (méte hormé, méte 
aphormè gígnetai), (b) cuando hay una aversión o una inclinación, 
“pero no más hacia tal cosa que hacia tal otra” (hormé kaì aphormè 
gígnetai) (60), y (c) como “aquello que no contribuye a la felicidad 
ni a la infelicidad” (61). La salud pertenecería precisamente a esta 
última clase de indiferentes, un “indiferente preferible (proegmé-
na)”, por gozar de estima (axía) (62)5. En todo caso, Sexto seña-
la claramente la relatividad de la adscripción del valor positivo a 
la salud, en la medida en que puede también volverse algo neutro 
o malo. Aunque esto último parezca ridículo, puede entenderse a 
partir del ejemplo que él mismo nos propone: si alguien goza de 
buena salud, y por esto debe servir y padecer a un tirano, mientras 
que otro hombre, por estar enfermo, es eximido de hacerlo, “el 
sabio elegiría estar enfermo antes que estar sano” (66). De toda 
esta abultada argumentación no sólo podemos agradecer a Sexto 
la transmisión de información sobre el pensamiento estoico, sino 
que vemos al mismo tiempo que la discusión no versa sobre aque-
llo de lo que prometió hablarnos: no se trata del bien natural, sino 
de aquello que los diferentes filósofos consideraron bien, en toda 
su amplitud. Como en el caso anterior, la argumentación se des-
vía y equivoca demostrar lo que inicialmente se había propuesto. 
Sin dudas, las voces de sus interlocutores estaban muy presentes a 
la hora de fundamentar por qué hay que ‘comportarse bien’ y en 
qué consiste ese “‘comportarse bien’ naturalmente comprendido 

5	 Aristón de Quíos se opone —dice Sexto— a esta categorización de la salud como 
indiferente preferible, ya que consideró que, por ser preferible, asumimos que se trata 
de un bien. 



Marisa Divenosa

248

por todos”. Esto justificaría todo el largo desarrollo que retoma-
mos —incluso en su errancia—. Sexto se siente en la necesidad de 
mostrar las discordancias que tienen sus rivales filósofos entre sí, y 
orienta la mirada a su posición como superadora de las demás. 

El bloque argumentativo que leemos después de esto en AM XI 
(68-71) se centra en lo que los propios escépticos esgrimen res-
pecto del bien: 

Una vez que se ha mostrado con estas consideraciones, y en buena par-
te por medio de ejemplos, la falta de acuerdo respecto de la prenoción 
(prólepsis) de los bienes y los males, así como de las cosas indiferentes, 
habrá que ocuparse también a continuación de lo que dicen los escép-
ticos respecto a la cuestión planteada. Pues bien, si existe algo bueno 
por naturaleza, y existe algo malo por naturaleza, esto debe ser común 
(koinón) para todos y debe ser bueno o malo para todos6. 

Las prenociones o preconceptos (prolépseis) sobre el bien, de las que 
hablan estoicos y epicúreos —por las cuales es posible la aprehen-
sión de algo como beneficioso y elegible por sí mismo— no tienen 
sustento para Sexto. El supuesto de este es que lo natural produce 
phainómena iguales; en la medida en que es una sola cosa, debe ser 
común y homogéneo en todas sus manifestaciones. De este modo, 
si se constata la existencia de algo común en todo lo calificado como 
‘bueno’, eso será el bien natural. Evidentemente, el argumento su-
pone que, si algo es natural, es unívoco, lo cual sería muy fácilmente 
refutable. Piénsese en ejemplos mismos que Sexto propone en el 
primer trópo7, cuando admite la pluralidad de maneras en que se 
reproducen los seres vivientes: algo natural que se verifica de ma-
neras muy diversas. Expresiones tales como “común” (koinós), “para 
todos” (pâsin), “por igual” (homoíos), tiñen todo el último pasaje que 
leímos. Los ejemplos propuestos de la nieve que, en tanto algo na-
tural, enfría igualmente a todos y no a unos sí y a otros no, y del 
fuego, que también actúa de manera homogénea, son las imágenes 

6	 AM XI 68-69. 
7	 EP I 40-79.



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

249

que Sexto presenta —esta vez en su propia clave— sobre la manera 
en que piensa un ‘bien natural’, que sería general. 

Estas ideas subyacentes aparecen en AM VIII 215, bajo una idea 
atribuida a Enesidemo, que habla aquí sobre los signos: 

Si las cosas manifiestas (tà phainómena) se manifiestan de igual modo a 
todos los que se encuentran en condiciones similares (praplesíos), y los 
signos son cosas manifiestas, entonces los signos se manifiestan de igual 
modo a todos los que se encuentran en condiciones similares. Pero no 
es cierto que los signos se manifiesten de igual modo a todos los que se 
encuentran en condiciones similares, en cambio sí lo es que las cosas 
manifiestas se manifiestan de igual modo a todos los que se encuentran 
en condiciones similares; por tanto, los signos no son cosas manifiestas. 

La misma estructura argumentativa que encontramos aquí es apli-
cada por Sexto al bien natural, donde la premisa supuesta es “el bien 
natural produce igual efecto en todo organismo normal” (AM XI 
76). El filósofo nunca disocia bien de elección espontánea y, sobre 
todo, de la idea de que “lo que nos atrae (hairoûn) es considerado 
por nosotros bueno” (AM IX 42):

[44] del mismo modo [piensa] la gente corriente (hoi idiotaí) y también 
los filósofos, aunque consideran, conforme a una presunción común 
(koiné prólepsis) que existe algún bien y algún mal, y que el bien es lo 
que los atrae (tò hairoûn) y les es útil (ophenoûn) y el mal lo contrario, 
polemizan (polemoûsin) unos con otros en lo particular (kat’eîdos)8.

En la perspectiva escéptica esperamos que, después de estos de-
sarrollos, el pensador concluya isosthénicamente que no es posible 
determinar si existe o no el bien natural. Sexto no extrae de aquí la 
consecuencia de la necesidad de la epokhé, sino la afirmación de que 
“nada es por naturaleza bueno”9. Esta conclusión tan extrañamente 
firme para un escéptico se debe en este pasaje a dos cosas: en pri-

8	 AM IX 44. 
9	 Bett, 1997, p. 98; en su comentario a la traducción inglesa de Sextus Empiricus, Against 

the Ethicists. 



Marisa Divenosa

250

mer lugar, todos los argumentos que siguen —acerca de criterios 
y posibilidades de elegir la mejor acción a realizar— dependen de 
esta primera destrucción integral de una base firme sobre la cual 
pueda construirse una axiología —aunque sea medianamente— 
firme. En segundo lugar, el pasaje retoma y responde a los interlo-
cutores epocales del escepticismo, que Sexto ya ha mencionado y 
que ve como peligrosos rivales. 

Los esfuerzos de Sexto por derribar toda concepción positiva 
del bien —que incluye el ‘bien natural’, el ‘arte del buen vivir’ y 
toda otra pretensión de demostrar que existe lo que podríamos lla-
mar una ‘ontología del bien’— tienden en primer lugar a neutra-
lizar la eficacia de los argumentos dogmáticos tomados como un 
gran frente en refracción al cual camina el escéptico.

2. Privados de todo criterio natural para la acción, 
¿cómo obtenemos parámetros para actuar?

Una vez refutados los escépticos —en sus representaciones acadé-
mico-peripatéticas, estoicas y epicúreas—, el razonamiento que 
propone Sexto sobre el bien se presenta en el pasaje AM XI 72-7810 
y es el siguiente:

1) Si hay un bien por naturaleza, o es igual para todos o no 
existe (72). 

2) La gente varía mucho respecto de lo que considera bueno, 
malo o indiferente; si 1 es verdadero, y las mismas cosas que son a 
la vez, para unos, buenas, malas o indiferentes, para otros son ma-
las, indiferentes o buenas, las mismas cosas serían buenas y malas 
o indiferentes a la vez, indiferentes y malas o buenas, etc.; esto es 
claramente falso (72-74). 

3) Incluso si a veces lo bueno fuera lo que alguien considera 
bueno, debería haber un criterio por medio del cual diferenciar 
lo que es realmente bueno de lo que a algunas personas les pare-
ce bueno a veces sin serlo —lo bueno en apariencia—. Dicho de 

10	 Seguimos aquí la sistematización propuesta por Bett, 1997, pp. 98-99.



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

251

otro modo, Sexto pide un criterio para diferenciar bien real de 
bien aparente (75). 

4) Las cosas realmente buenas deberán poder diferenciarse de 
las aparentemente buenas por una evidencia en su captación (lam-
bánesthai, ‘plein experience’) o a través de algún razonamiento (dià 
lógou) (76)11. 

5) Pero por captación directa o evidente no es posible, porque 
“todo lo que produce una impresión por medio de la evidencia es 
natural que sea percibido de manera general y unánime por quie-
nes no tienen ningún impedimento en sus percepciones” (76). 
Como el bien se señala en cosas muy disímiles, evidentemente no 
se capta de esta manera. 

6) Lo bueno tampoco puede captarse por algún razonamiento, ya 
que la multiplicidad de argumentos que las diferentes líneas filosóficas 
presentan evidencia que no hay un razonamiento unánime sobre él. 

7) En conclusión: no hay un bien por naturaleza. 
En el marco de la explicación escéptica, la aplicación de la es-

tructura isosthénica deja fuera también la posibilidad de establecer 
un criterio según el cual algo puede percibirse, pensarse o predi-
carse como bueno. No se trata tanto ahora de la perspectiva onto-
lógica, sino de una epistemológica. Todo esto lleva, sin embargo, a 
un corolario sobre la existencia del bien: si no es natural, es enton-
ces convencional. 

Acerca de que Sexto está interesado en sostener que el bien es 
convencional tenemos datos en varios pasajes de su obra. El primer 
libro de los EP, donde presenta las bases de todo el tratado, declara 
que el criterio escéptico es tà phainómena, lo que aparece, y que 
hay cuatro orientaciones para la vida en lo que llama “exigencias 
vitales”, biotikè téresis, justamente porque no podemos estar com-
pletamente inactivos (mè dynámetha anenérgetoi pantápasin eînai)12. 
Sin dogmatismos, adoxastôs —se encarga de repetir el pensador—, 
seguimos los lineamientos presentados así: 

11	 Este argumento tiene fuertes ecos de lo desarrollado acerca de que ni la inteligencia ni 
los sentidos pueden erigirse en criterio de lo que existe. Cf. EP II 49-69. 

12	 EP I 23. 



Marisa Divenosa

252

Y parece que esa observancia de las exigencias vitales (biotikè téresis) es 
de cuatro clases y que una consiste en la guía natural, otra en el apremio 
de las pasiones, otra en el legado (en paradósei) de leyes y costumbres, 
otra en el aprendizaje de las artes. (24) En la guía natural, según la cual 
somos por naturaleza capaces de sentir y pensar. En el apremio de las 
pasiones, según el cual el hambre nos incita a la comida y la sed a la be-
bida. En el legado de leyes y costumbres, según el cual asumimos (para-
lambánomen) en la vida como bueno el ser piadosos (tò eusebeîn) y como 
malo el ser impíos (tò asebeîn). Y en el aprendizaje de las artes, según el 
cual no somos inútiles en aquellas artes para las que nos instruimos13.

Esta declaración temprana acerca de la necesidad de seguir el lega-
do de la costumbre y de la ley (ethôn kaì nómon parádosis), se cons-
tituye entonces como un referente que, sin dogmatismos, guía las 
decisiones del escéptico. Señala también aquí la cualidad que debe-
mos buscar: la eusébeia, la piedad. Está fundando entonces sobre esta 
la posibilidad de determinar qué elecciones hacer, incluso si se trata 
siempre de algo realizado adoxastôs. 

Adicionalmente, al comienzo del pasaje de AM que leíamos, lo 
que Sexto retoma de Enesidemo es relevante: 

Para ajustarnos mejor a los argumentos sobre su existencia [la del bien 
natural], es suficiente decir que, como Enesidemo, todos los hombres, 
aunque consideran un bien aquello que los atrae (tò hairoûn autoîs), sea 
lo que sea, expresan particularmente juicios contrastantes (makhomé-
nas) sobre este. [43] Y al igual que están de acuerdo en que existe, pon-
gamos por caso, una cierta belleza de formas corporales y sin embargo 
discrepan (stasiázousin) respecto a la mujer hermosa y de bellas formas, 
el etíope prefiere a la que es más chata y de piel más oscura, el persa 
muestra su favor por la de nariz más aguileña y piel más blanca, y otro 
dice que la más bella de todas es la que está en un término medio tanto 
en los rasgos como en el color de la piel14.

Esta idea de Enesidemo no es completamente extraña a lo que Sex-
to le atribuye en el décimo trópo que recoge de su formulación. 

13	 EP I 23-24. 
14	 AM IX 42-43. 



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

253

Recordemos que este modo es el único que se ocupa de cuestiones 
éticas, y que argumenta a través de ejemplos sobre la relatividad 
de las formas de pensar, las costumbres, las normas, las creencias 
míticas y las opiniones15. Sirva este ejemplo como ilustración de lo 
que queremos traer: 

Pero nosotros oponemos cada una de estas cosas [i.e. modos de pensar, 
costumbres, normas, creencias, opiniones] unas veces contra sí misma 
y otras a cada una de las demás. Por ejemplo, una costumbre a una cos-
tumbre, así: ciertos etíopes tatúan a los recién nacidos; nosotros no. 
Los persas creen que es decoroso usar un vestido estampado en flores 
y que caiga hasta los pies; nosotros indecoroso. Los hindúes hacen el 
amor en público con las mujeres; la mayoría de los demás consideran 
que eso es vergonzoso16.

La posición se revela entonces como relativa. Mucho se ha debatido 
acerca de si, en el pensamiento de Sexto, hay un relativismo tal 
como tenemos en el modelo protagórico, o si no es en verdad un 
relativismo, sino sólo un modo relativo, relacional, de presentar las 
cosas. El mismo Sexto se esfuerza por explicitar sus diferencias con 
el sofista, porque este afirmó el principio del hombre-medida17. 
Sin duda hay una relatividad manifiesta en las argumentaciones sex-
teanas, incluso si no estamos dispuestos a asumir que se trata de un 
relativismo. Los ecos de un relativismo tal como el personaje Sócra-
tes lo presenta en el Protágoras de Platón están muy presentes aquí: 

[Protágoras:] sé que muchas cosas no son de provecho para los hom-
bres —sean alimentos, bebidas, medicamentos o innumerables otras 
cosas—, y que otras lo son. E incluso hay otras que no son ni una cosa 
ni otra para los hombres, pero lo son para los caballos; algunas sólo 
para los bueyes, y otras para los perros; unas para ningún ser vivo, 
pero sí para los árboles; y unas son buenas para las raíces de los árbo-
les, pero malas para los troncos, así como también es buena la basura 

15	 EP I 145-163. 
16	 EP I 148. 
17	 EP I 216-219.



Marisa Divenosa

254

que se pone para las raíces de todas [b] las plantas, pero si se la quiere 
echar en los brotes y las ramas jóvenes, se destruyen completamente. 
Asimismo, el aceite es absolutamente malo para todas las plantas y el 
mayor enemigo de los cabellos de los seres vivos, salvo para los del 
hombre, pues para los hombres, tanto para el cabello como para el 
resto del cuerpo es protector. Y como lo bueno es algo cambiante y 
variado, lo que es bueno para el exterior [c] del cuerpo del hombre, 
para su interior es lo peor18.

La misma relatividad de los valores, costumbres y normas es esen-
cial al escepticismo. Ahora, respecto de la ética, ¿de qué tipo de 
relativismo se trata? La crítica establece generalmente tres tipos de 
relativismo ético (Machuca, 2006, pp. 23 ss). El primero considera 
que las cosas, acciones o personas se califican como buenas o malas 
de acuerdo con circunstancias particulares. Sin descreer de la po-
sibilidad de un realismo moral, es decir de la existencia de valores 
morales objetivos, la relatividad del valor está en la adscripción del 
mismo a algo, bajo condiciones particulares. El segundo tipo de 
relativismo ético afirma que “los juicios morales pueden ser con-
siderados como verdaderos o falsos, o como justificados o injusti-
ficados, sólo en relación con determinados marcos de referencia” 
(Machuca, 2006, p. 25). Juegan en ese marco cuestiones sociales, 
culturales, familiares. Se trata de ver la ‘consistencia’ (Bett, 1989, 
p.  143) del juicio con el marco en el que se emite, más allá del 
cual no habría otro parámetro de juicio moral. Es decir que ya no 
hay una entidad ontológica que se corresponda con el valor. Dicho 
de otro modo: los juicios morales no encuentran justificación en 
ninguna instancia ontológica. El tercer tipo de relativismo ético se 
aparta de los anteriores, sin negarlos;

esta perspectiva relativista se limita a constatar que los juicios morales 
varían en relación con ciertos marcos de referencia y circunstancias, 
pero se abstiene de afirmar que existe una dependencia tal. La razón 
de esta cautela reside en que quien adopta esta forma de relativismo 
ético considera que el hecho de que hasta ahora no haya sido posi-

18	 Pl., Prot. 334a-c. 



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

255

ble resolver los desacuerdos entre las diversas posiciones morales no 
permite por sí solo rechazar ni el realismo moral absolutista ni el no 
absolutista, i.e., ni la existencia de algo que sea bueno o malo invaria-
blemente ni la existencia de algo que sea bueno o malo en circunstan-
cias particulares. Este tercer tipo de relativismo ético no descarta la 
posibilidad de que en algún momento se llegue a la conclusión de que 
existen valores. (Machuca, 2006, p. 30)

Lo que Sexto desarrolla en AM XI es como un ejemplo de esta ter-
cera posición. Se trata entonces de un relativismo ético que se man-
tiene mientras no haya criterios circunstanciales ni referenciales fi-
jos o estables —que siguen buscándose—. Para el escéptico el valor 
depende de variables indeterminables, y siempre queda abierta la 
posibilidad de que algún día encontremos criterios que permitan 
definir ‘bueno’. Proponemos entonces que, en su esfuerzo por evi-
tar el dogmatismo, Sexto da un paso más que Protágoras. Por eso: 

La primera [estrategia para no caer en dogmatismos] consiste en qui-
tarle de entrada explícitamente el carácter de dogma a toda su presen-
tación. Así, en Esbozos Pirrónicos I 4 afirma: “no aseguramos que nada de 
lo que será dicho es completamente tal y como lo decimos, sino que 
cada cosa será reportada a la manera de una crónica, de conformidad 
con lo que ahora nos parece (phainómenos)”. La segunda estrategia, que 
retomó e hizo célebre el Wittgenstein del Tractatus, consiste en presen-
tar los desarrollos y argumentos expuestos como meros medios, ne-
cesarios pero prescindibles una vez que han cumplido con su función, 
para alcanzar un fin distinto de ellos. La imagen de la escalera que se 
suelta una vez que ha sido utilizada aparece, en efecto, en Adversus ma-
thematicos VIII 481; la del purgante que se autoelimina está también en 
Esbozos Pirrónicos I 206. (Correa Motta y Sánchez Castro, 2013, p. 217)

A partir del pasaje de AM XI 79, Sexto realiza este movimiento, en 
el cual el principio que sirvió para remover la idea de un bien na-
tural es también removido. Allí dice que, si existe algún bien, debe 
serlo por su fundamento particular, su razón propia (katà tò ídion 
lógon), cosa que no sucede, porque: 



Marisa Divenosa

256

Si algo es elegible por su propia razón (katà tòn ídion lógon hairetón), o 
es elegible el hecho mismo de elegir (autò tò haireîsthai) o lo es alguna 
otra cosa al margen de este (héteron ti parà toûto). (…) Pero si el hecho 
de elegir es elegible por su propia razón, entonces no debemos preo-
cuparnos por conseguir aquello que elegimos, para que no dejemos de 
seguir eligiéndolo. En efecto, igual que, si el hecho de reclamar bebida 
y comida fuera un bien, evitaríamos beber y comer, a fin de que, al 
beber o comer, no dejáramos de seguir deseando beber o comer, así, si 
lo elegible fuera el hecho de elegir la riqueza o la salud, no deberíamos 
perseguir la riqueza y la salud, para que, tras haberlas conseguido, no 
dejásemos de seguir consiguiéndolas. Pero lo cierto es que aspiramos 
a conseguir esas cosas; luego, el hecho de elegir no es elegible, sino 
más bien rechazable19.

Sexto llega a reducir el problema de la naturaleza del bien a su míni-
ma expresión: algo se dice bueno, simplemente porque se lo elige. 
Nuestra escala de preferencias delinea una axiología, sea esta cons-
ciente o no para nosotros. El argumento es persuasivo: ¿por qué 
querríamos elegirlo si, una vez elegido, ya se pierde el goce posible 
que encontramos en la satisfacción que buscamos? Claramente apa-
recen aquí los purgantes “que se expulsan a sí mismos junto con los 
humores” que eliminan (EP I 206).

Entonces, ¿cómo pretende el escéptico vivir éticamente una vida 
buena, desechando la posibilidad de saber qué es bueno o preferible? 
No puede tener teoría, porque eso lo convertiría en dogmático. Pero 
Sexto marca algunas líneas con las que es posible definirse, incluso si 
después hay que rechazarla en el camino. Porque al tirar la escalera 
después de subir tampoco cae redondamente al piso. Como los pará-
grafos primeros de los EP, es la actitud del hombre simple, del hom-
bre común, la que orienta al escéptico. En este sentido, el bien —la 
piedad, señalada por Sexto en EP I 23— es lo que la sociedad de la 
que formamos parte nos indica que hay que seguir. La vida común 
(ho bíos ho koinós)20. la vida del hombre particular (ho toû anthrópou 

19	 AM III 79-82. 
20	 EP I 237; AM III 2. 



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

257

idiotés)21, aparece como un modelo de la vida práctica escéptica, en 
la medida en que esta carece de un cuerpo especulativo que nos or-
dene seguir22, pero marca a la vez de modo práctico una línea de 
acción a través de la ley y de las costumbres.

3. ¿Por qué es necesario para el escéptico plantear 
la imposibilidad de un arte de vivir bien?

No conforme con todo lo elaborado sobre el bien natural, Sexto 
presenta asimismo argumentos para evaluar la existencia de un arte 
del buen vivir que, evidentemente, implica cierta forma de exis-
tencia del bien. Si bien la existencia de esta tékhne podría darse por 
refutada cuando fue demostrada la inexistencia de lo que sería su 
objeto, el escéptico propone de todos modos una evaluación de tal 
arte. El argumento es tematizado por Sexto en los parágrafos 239-
279 del tercer libro de los EP y en los pasajes 168-257 de Contra los 
éticos. Esta discusión complementa entonces la argumentación que 
venimos de ver, en la medida en que todo arte de vivir implica un 
buen vivir, y esto incluye un valor positivo que se revelaría como 
el fin de la vida humana. Sin dudas, se trata de refutar la propuesta 
estoica, nuevamente representante de un fuerte dogmatismo (cf. 
Sellars, 2001). Más aún: Sexto aborda aquí un tema central en toda 
filosofía helenística, que es la sustancialidad de la filosofía con un 
modo de vida particular. No se trata de rechazar la especulación, 
sino de mostrar que un lógos sin un érgon que lo acompañe, cae en 
el ridículo (Sellars, 2001, pp. 136 ss). La relevancia de los relatos 
biográficos, de las anécdotas de la propia vida del filósofo, son esen-
ciales para evaluar la filosofía que sustenta. Cada filósofo se volvía 
un parádeigma del buen obrar y del buen vivir. Por esto seguramente 
Sexto se vio en la necesidad de refutar la existencia de una técnica 
que conduzca precisamente a ese buen vivir. 

21	 EP II 24. 
22	 Otra línea para continuar: Estructura de la argumentación: A, no-A y ni A ni no-A; 

Gorgias en Sobre el no ser (XI 72-74). 



Marisa Divenosa

258

Los argumentos siguen esencialmente la estructura de los ya 
presentados para refutar la existencia del bien natural. En los EP 
Sexto niega, en primer lugar, la existencia del arte, ya que la apre-
hensión que lo conformaría no existe (III 242). Allí se afirma que 
todo arte se resuelve en conductas específicas que le corresponde, 
pero tampoco es verificable respecto del arte del buen vivir, que es 
ejemplificado por acciones de hombres comunes (tôn idiotôn), de 
gente normal (244). Ni teoría conveniente ni prácticas propias del 
arte de buen vivir se pueden constatar en la realidad (245, 249). 
Luego de argumentar contra la existencia del arte del buen vivir, 
se presenta un segundo argumento, donde se niega que el hom-
bre tenga el arte de buen vivir tanto de manera natural como por 
aprendizaje (250). Esto da lugar al tercer desarrollo, esta vez en 
torno a la enseñabilidad de un arte tal (252-278). ¿Qué enseñaría 
tal tékhne? Algo verdadero o algo falso; algo manifiesto o no mani-
fiesto; algo corpóreo o incorpóreo; algo existente o inexistente. 
La tercera línea refutativa se cierra con la imposibilidad de ense-
ñar —y aprender el arte—, y da lugar al cuarto argumento, sobre 
los beneficios (opheleîn) posibles de la técnica del buen vivir (273-
279), que serán nulos, tanto para el sabio como para el hombre no 
comprometido en temas filosóficos. 

En AM IX los argumentos son paralelos a los que acabamos 
de recordar. Podríamos anunciar la estructura del largo pasaje en 
dos alas: la primera, comprendida por los pasajes 168-215, don-
de se retoman y desarrollan de manera más detallada y con mayo-
res ejemplos los argumentos uno, dos y cuatro de los EP (sobre la 
existencia, su manera de existir y beneficio), y el pasaje 216-256, 
donde se tematiza el tercer argumento de EP, es decir, la enseña-
bilidad del arte del buen vivir. En el parágrafo 180, para demos-
trar que es posible establecer su existencia, se retoma la posición 
estoica. Más precisamente su definición de tékhne: se trata de “‘un 
sistema de aprehensiones’ (sýstema ek katalépseon) y una aprehensión 
es ‘un asentimiento a una representación aprehensiva’ (kataleptikês 
phantasías sunkatáthesis)” (182). El argumento es desarticulado por 
la afirmación sexteana de la inexistencia de la representación apre-



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

259

hensiva, y por ende de la imposibilidad de atribuir realidad al asen-
timiento a ella y al sistema que estos podrían conformar, es decir, 
la técnica correspondiente. 

Detengámonos un momento en el pasaje AM IX 83, donde su-
gerimos que es posible encontrar una pista sobre la manera en que 
la acción moralmente buena todavía pueda seguir concibiéndose en 
el marco escéptico:

Además de esto, la representación aprehensiva, según los estoicos, se 
juzga que es aprehensiva por el hecho de que se genera a partir de un 
objeto existente (tò hypárkhon) y de acuerdo con ese mismo objeto 
existente, a modo de impresión o grabado, y el objeto existente se 
comprueba que es existente por el hecho de que activa (kineî) una 
representación aprehensiva.

De este modo, la concepción de aprehensión refutada es aquella 
que se ancla en un pretendido objeto existente (tò hypárkhon). Dado 
que el puente que debería trazarse entonces entre lo real y lo per-
cibido —para que pueda darse un asentimiento— es imposible de 
tender, no hay posibilidad de pensar en el arte. Pero Sexto asume 
que hay una captación del phainómenon, de manera que, incluso si 
no lo explicita, hay un asentimiento a eso que se presenta de ma-
nera involuntaria, tomadas tal como aparecen (EP I 9: haplôs taûta 
lambánomen), y sometiéndolos a la isosthéneia respecto de su credibi-
lidad o incredibilidad (PR I 10: tèn katà pístin kaì apistían isóteta). Se 
trata de “seguir (akolouthéo) un tipo de razonamiento acorde con lo 
manifiesto”, que indica (hypodeíknymi) que hay que vivir de acuer-
do con las leyes y costumbres patrias, y las afecciones familiares 
(tà oikeîa páthe) (EP I 17). De modo que, a cambio de asentimien-
to, Sexto propone acompañar, seguir, acomodarse (akolouthéo) a lo 
que aparece como indicio. El asentimiento implica una voluntad 
afirmativa que el acompañamiento solo emula de manera débil y 
transitoria. En esta naturaleza interna de la decisión el escéptico 
salva su contradicción. No será necesario apelar a versiones urbanas 
y rurales del escepticismo, porque no se trata de diferentes ámbitos 
de aplicación de la epokhé. Podríamos decir que se trata en cambio 



Marisa Divenosa

260

de intensidades del asentimiento. Sin dudas, en el seguimiento o en 
el acomodamiento al fenómeno hay necesariamente un grado de 
asunción de un estado de cosas —incluso si es algo restringido al 
aquí, al ahora y al yo—. Se trata de un asentimiento de segundo or-
den, que se queda en la superficie, pero que permite a la vez contar 
con un criterio práctico. 

Encontramos entonces en este punto una razón por la cual, una 
vez refutada le existencia de un bien natural, Sexto sigue preocu-
pado por demoler la posibilidad de que confiemos en un arte del 
bien vivir. Eliminada esta posibilidad, los dogmáticos que se atribu-
yen sabiduría sobre la manera en que es posible alcanzar la felicidad 
quedan descalificados, no solo por sus supuestos respecto del bien, 
sino también respecto de sus pretensiosos objetivos vitales. Sexto 
no cuenta con teoría, ni con técnica, ni con argumentos que avalen 
la posibilidad de acercarnos a la felicidad, y quienes promueven un 
arte de la vida feliz, mienten. Pero, a diferencia de estos, el escép-
tico, que asume caminar a tientas en zonas más o menos grises, 
establece hitos señalando —y nunca definiendo— configuraciones 
posibles del mundo práctico.

4. Sobre la naturaleza de la ética en el marco 
del pensamiento de Sexto Empírico

A la hora de actuar, Sexto dice confiar más en el sentido común 
que en la reflexión filosófica. Su planteo anticipa en cierto modo la 
moral provisional cartesiana, que solo se basa en el sostenimiento 
obstinado de una línea de acción trazada con convicción. El empe-
ño por demostrar la imposibilidad de determinar la buena acción 
no encalla, sin embargo, en la inacción. Sexto tampoco asumiría 
que todas las acciones son iguales. La convicción sexteana de que 
los seres humanos estamos compelidos a la acción confiere un am-
biguo espacio a la determinación de la acción más apropiada, más 
útil y, por tanto, mejor. Así como no es posible confiar en que el 
asentimiento que damos nunca es a una aprehensión de algo que 
corresponde al mundo, hay sin embargo posibilidades —como vi-
mos— de seguir algo que se nos presenta como indicio. Las nor-



Conocimiento y acción en Sexto Empírico

261

mas, las costumbres, los relatos instalados en cada ámbito social y 
cultural son marcadores de decisión. Pero Sexto no quiere asumir 
que se trata realmente de dar nuestro asentimiento, ya que la carga 
doctrinal que esta katálepsis tiene en el ámbito del estoicismo y del 
epicureísmo lo atarían a la asunción de que hay una realidad que 
afecta al hombre, que existe un estado de cosas, que hay algo real 
afectándonos. Para evitar entrar en este laberinto que lo compro-
meterá con lo que dice desconocer, y para preservar su sujeción ex-
clusiva al phainómenon, Sexto prefiere seguir (EP I 17: akoloutheîn), 
aceptar (EP I 19: synkhoréo) lo que mueve (AM XI 83: kineî) y orien-
ta (EP I 21: agogé) en la determinación individual de lo que debe 
hacer. Participa así de un cierto relativismo, en el que va definiendo 
escalas axiológicas provisorias, a la espera y en la investigación de 
un orden mejor. Sexto parece entonces asumir una ética proviso-
riamente constructiva, que repele fundamentaciones teóricas y que 
sigue buscando su fundamento. En términos prácticos asume valo-
res y decide a partir de ellos. Esta discrepancia entre la acción y su 
fundamentación teórica crean —como decíamos— un espacio de 
tensión y ambigüedad que pueden perfectamente compatibilizarse 
en el marco general de la perspectiva de investigación escéptica, sin 
necesidad de encasillar su lectura en interpretaciones amplias o res-
tringidas, rústicas o urbanas. La acción se define en y por el espacio 
de la búsqueda vital escéptica, enmarcada siempre en un espacio 
común con otros hombres.

Bibliografía

Barnes, J. (1982). The Beliefs of a Pyrrhonist. Proceedings of the Cambridge 
Philological Society, 28, 1-28.

Bett, R. (1989). The Sophists and Relativism. Phronesis, 34(1), 139-169.
Bett, R. (1997). Sextus Empiricus: Against the Ethicists. Introducción, traduc-

ción inglesa y comentario de R. Bett. Oxford Clarendon Press.
Bett, R. (2000). Pyrrho, his Antecedents and his Legacy. Oxford University 

Press. 
Bett, R. (2010). The Cambridge Companion to Ancient Scepticism. Cambridge 

University Press.



Marisa Divenosa

262

Bett, R. (2014). La ética en el escepticismo antiguo. En J. Ornelas y A. 
Cintora (Eds.). Dudas escépticas. Ensayos sobre escepticismo antiguo, moder-
no y contemporáneo (pp. 45-72). Gedisa. 

Brochard, V. (2005). Los escépticos griegos. Traducción de  V. Quinteros. Losada.
Burnyeat, M. y Frede, M. (1997). The Original Sceptics: A Controversy. Kac-

kett Publishing Co.
Correa Motta, A. y Sánchez Castro, C. (2013). Diógenes Laercio IX 61-

116: Pirrón y los pirrónicos. Traducción y comentario. Ideas y Valores. 
Revista colombiana de filosofía, LXII(151), 215-238. 

Frede, M. (1993). Dos modos de asentimiento. Anales del Seminario de Me-
tafísica, 27, 247-271. 

Machuca, D. (2006). El escepticismo ético de Sexto Empírico. Tesis doctoral. 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires. 

Machuca, D. (2015). Pyrrhonian Relativism. Elenchos, Rivista di studi sul 
pensiero antico, Ano XXXVI, Fasc. 1, 89-114.

Platón (2006). Protágoras. Introducción, traducción y notas de M. Dive-
nosa. Losada.

Román Alcalá, R. (2005), El escepticismo antiguo: Pirrón de Elis y la indife-
rencia como terapia de la filosofía. Daimon. Revista de Filosofía, 36, 35-51.

Sellars, J. (2001). The Art of Living. The Stoics on the Nature and Function of 
Philosophy. Bristol Classical.

Sexto Empírico (1993). Esbozos Pirrónicos [EP]. Introducción, traducción y 
notas Ángel Gallego Cao y Tomás Muñoz Diego. Gredos.

Sexto Empírico (2012). Contra los dogmáticos [AM]. Traducción de J. F. 
Martos Montiel. Gredos.

Sextus Empiricus (1842). Ex recensione Immanuelis Bekkeri. Typis et Impensis 
Ge. Reimeri.

Sextus Empiricus (1933-1949). Adversus Mathematicus, 4 vols. Traducción 
inglesa de R. Bury. Heinemann.

Sextus Empiricus (1997). Esquisses Pyrrhoniennes. Introducción, traducción 
y comentario de P. Pellegrin. Points Essais.



cuarta sección

EL JARDÍN Y LA INVESTIGACIÓN 
SOBRE LA NATURALEZA





265

 capítulo ix

la divinización mortal epicúrea como 
alternativa física, material y terapéutica a 
la religión astral platónico-aristotélica

Ignacio Marcio Cid

Introducción

El objeto del capítulo es mostrar cómo la noción epicúrea de deus 
mortalis1 ofrece una alternativa polémica contra el misticismo y la 
religión astrales presentes en Platón y en Aristóteles; así, se presen-
tan evidencias textuales de Epicuro, sus seguidores y adversarios. 
Se propugna, pues, que la θέωσις epicúrea constituye una vía tera-
péutica para la plena felicidad presente, placiente y ejemplar, sin 
temor a la muerte y desde un materialismo atomista cuyos dioses 
no son regentes, interferentes ni interesados en la persuasión votiva 
pretendida por el ser humano. 

1	 Cicerón, M., De finibus bonorum et malorum, II, 40, 3-5, ed. Moreschini, 2005, p. 53: “sic 
hominem ad duas res, ut ait Aristoteles, ad intellegendum et agendum, esse natum quasi mortalem 
deum”; id., De natura deorum, 1.95.5-95-6, ed. Ax, 1933, p. 37: “Sed clamare non desinitis 
retinendum hoc esse, deus ut beatus inmortalisque sit”.



Ignacio Marcio Cid

266

Lo antedicho reposa sobre ciertos fundamentos físicos, en que 
la sola atribución de la inmortalidad y felicidad a los dioses se com-
padece con la reverencia hacia lo divino, con la conformidad natu-
ral, con la asunción racional de los propios límites y con la celebra-
ción de la vida como milagro azaroso e irrepetible. De apariencia 
paradójica, esta noción nuclear de asimilación2 con lo divino abre 
una cesura en la tradición órfico-pitagórico-platónica y sus múlti-
ples variaciones, por una philosophia medicans que persigue la libe-
ración psíquica atomista y la autonomía activa de cada individuo, 
responsable (no culpable) de su propia felicidad y placer virtuosos.

Metodológicamente, se exhiben los mencionados testimonios 
epicúreos y se confrontan contrastivamente con los pasos de Pla-
tón o Aristóteles concernidos. Los pasajes son contextualizados y 
enriquecidos con las observaciones de especialistas. Tras algunas 
aclaraciones iniciales como marco conceptual (1.), siguen los apar-
tados correlativos: (2.) eternidad atómica; (3.) inmortalidad divi-
na; (4.) exclusiva ejemplaridad reverencial; (5.) conformidad con 
la naturaleza; (6.) discrepancias epicúreas con la teología astral de 
Platón y su reformulación aristotélica; (7.) conclusiones: vida en 
el Κῆπος y ὁμοίωσις θεῷ en cuanto deus mortalis como aspiración 
epicúrea no paradójica.

1. Marco conceptual

Epicuro y su filosofía surgen y triunfan cuando las certezas comu-
nitarias-identitarias están erosionadas y se tambalea el artefacto 
cultural de la πόλις, con lo que el deseo de saber ya no se encami-
na al poder, sino al vivir del ἰδιώτης, el individuo, más centrado en 
sí mismo. El εὖ ζῆν o εὐδαιμονία constituye, con matices privados, 
el principio y fin de las filosofías helenísticas (Perin, 2020, p. 286) 
en un mundo que, tras la batalla de Queronea (338 a. C.), pisa 
brasas. 

2	 Platón, Thaetetus, Burnet, 1900, 176 b1: “ὁμοίωσις θεῷ”; Plotinus, Enneades, ed. Bréhier, 
1960, p. 56, I, 2, 5, 2: “ἡ ὁμοίωσις τίνι <θεῷ>”; Diogenes Laertius, Marcovich, 1999, 
p. 238, Vitae philosophorum, III, 78, 2: “ἐξομοίωσιν τῷ θεῷ”.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

267

La necesidad de ofrecer recursos e instrumentos para la vida 
feliz implica, entonces, una constatación a contrario: los seres hu-
manos sufren, están perdidos; el mismo diagnóstico hizo Sócrates 
ante unos atenienses desorientados. Se propone, así, un retorno a 
la ética socrática que recupera la física presocrática (Farrington, 
1968, p. 12; DeWitt, 1964, p. 64). De ahí surge la vocación te-
rapéutica que acomuna tanto al epicureísmo cuanto al estoicismo, 
si bien las líneas físicas, lógico-canónicas y éticas variarán notable-
mente (Nussbaum, 2012, pp. 139-145). Anotado esto, deben se-
ñalarse las divergencias (en física, teología [parte de la anterior] y 
ética) que Epicuro y sus seguidores presentan como una alternati-
va a la teología astral platónico-aristotélica, con que polemizan de 
manera a menudo silente.

2. Eternidad atómica3

La primera discrepancia esencial y rasgo clave remite a una física 
antinihilista, pluralista y materialista, que alterna los átomos, cuan-
titativamente infinitos e indestructibles, con el espacio vacío como 
medio extensivamente infinito. Ambos formantes son coeternos y 
mutuamente delimitantes, sin tertium quid alguno; el átomo es el 
mínimum corpóreo, insecable e imperceptible pero material y cor-
póreo. Esto se complementa, contra el mecanicismo determinista 
del atomismo leucipeo-democríteo, con un elemento inherente de 
indeterminación y antimonocausalismo4, el clinamen o desviación 
inclinada, imprevisible e infinitesimal en lo espacio-temporal. Los 
átomos son, pues, eternos, esto es, primordios simples, ingénitos 
e imperecederos; pese a sus innumerables clases, constituyen toda 
realidad compuesta, microscópica o macroscópica, abocada a la ge-
neración y a la corrupción. Estos conforman los mundos, sucesivos 

3	 Marcio, 2021, pp. 11-26; Marcio, 2020.
4	 Aristóteles, Retórica, I, 7.5, 1364 a 11-12 y II, 23, XXXIV, 1400 a 32: “porque sin causa 

ni principio es imposible existir o llegar a ser [ἄνευ γὰρ αἰτίου καὶ ἀρχῆς ἀδύνατον εἶναι ἢ 
γενέσθαι]”; “sin causa, nada existe [ἄνευ αἰτίου οὐθὲν ἔστιν]”; para el griego se toma la ed. 
de Kassel, 1976, pp. 33 y 136; para el castellano, la trad. de Racionero, 1990, pp. 226 y 
446, respectivamente.



Ignacio Marcio Cid

268

y simultáneos5, como es propio en una totalidad que aúna, infinitos, 
el vacío y los átomos, corpora prima minima. Asimismo, configuran 
también los intermundia e incluso a los dioses mismos, moradores 
de esos espacios metacósmicos, siendo ambos consecuencia plural y 
sumativa de los principia antedichos.

Al respecto, cabe recordar que en el epicureísmo toda realidad 
es somática, lo que incluye, en la totalidad universal, a los cuerpos 
simplicísimos, pero también al ser humano en cuanto a la carne 
(σάρξ) o cuerpo burdo y al alma (ψυχή), un compuesto sutil inte-
grado por átomos de una clase especial. Esto indica, pese al mante-
nimiento del dualismo psicosárquico, una clara reformulación que 
no escinde lo psicosomático antropológico. 

Según esto, los compuestos se forman por contacto, por mutuo 
toque, en los botes y rebotes atómicos, de modo que los átomos 
ora chocan, ora se rechazan, ora se engarzan. Desde luego, la con-
tinuidad atingente tiene no sólo una dimensión físico-ontológica, 
sino también alcance epistemológico, porque los seres humanos 
conocen a los dioses por acción mecánica de las imagines6 que im-
pactan, en el alma. Naturalmente, las divinidades existen, pues te-
nemos noticia de ellas, si bien también son compuestos atómicos. 
Sin embargo, y como única excepción en el sistema físico epicú-
reo, son inmortales, por motivos que se verán. Su constitución nos 
las muestra como enteramente cuerpos sutiles, según el certero 
Lemke (1973, pp. 41-42)7, por agregación de átomos extrema-
damente finos, lisos y redondos, que configurarían, con un cuarto 
elemento innominado (ἀκατονομάστον), el alma del alma divina, 
por así decir.

Aquí se observa la postura naturalista del Jardín: postular la in-
determinación materialista y pluralista, sometida a la necesidad de 
los azarosos movimientos atómicos, como fundamento de la natu-

5	 Epicuro, Epístola a Pitocles, 89: 2. Salvo indicación contraria, el texto griego se cita por 
la edición de Arrighetti, 1973, y la traducción se debe a Vara, 1995. Igualmente, se 
abrevian los nombres de Epicuro (E.) y de sus obras más usuales.

6	 E., Epístola a Meneceo, 123: 7-8: “θεοὶ μὲν γὰρ εἰσίν· ἐναργὴς γὰρ αὐτῶν ἐστιν ἡ γνῶσις”; 
Santoro, 2000, pp. 170-171, nota a col. XXI.

7	 A partir del texto griego de Filodemo de Gádara, Diels, 1916, 47, frag. 19, l. 2.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

269

raleza y del todo, sin que sea virtualmente posible reconstruir ra-
cional y retroactivamente los cursos atómicos, esto es, el orden de 
las causas. Se opta, entonces, por una concepción incremental de 
la complejidad (o bottom-up, esto es, del fondo hacia arriba frente 
a la top-down, desde la cúspide hacia abajo), que progresivamente 
da lugar a seres y funciones cada vez más ricos, con propiedades 
emergentes. Esto último concierne especialmente al alma y a los 
dioses mismos. 

3. Inmortalidad divina

Según repite Epicuro, los únicos rasgos divinos proclamables son: 
1) la felicidad (μακαριότης) y 2) la inmortalidad (ἀφθαρσία)8, en 
orden variable9. Esta definición es prudente y parca, si bien le per-
mite matizar la incompatibilidad entre 1) las dos caracterizaciones 
mencionadas y la previsión, la dirección u ocupación en la movili-
zación de los cuerpos celestes, esto es, los objetos y acontecimien-
tos meteorológicos y astronómicos, como los desplazamientos, las 
revoluciones y demás10; entre 2) la caracterización mencionada y el 
hecho de que esos cuerpos celestes sean en sí mismos divinos. 

El Samio explica lo primero así: ni la felicidad ni la inmortali-
dad concuerdan con las preocupaciones y vaivenes anímicos, pro-
pios de seres débiles, necesitados y sin αὐτάρκεια11; sobre lo se-
gundo señala la imposibilidad de pensar que sean una conglobación 
de fuego poseedora de beatitud y que se dediquen por espontáneo 
gusto a esas revoluciones12. Epicuro propugna, por lo demás, unos 
compuestos celestes, astronómicos y meteorológicos carentes de 
alma y razón, mientras lo contrario es el caso de los dioses. Por 
ello su inmortalidad feliz excluye, como se comprende con dis-

8	 E., Epístola a Heródoto, 76: 11-12; 81: 3.
9	 E., E. M., 123: 2-5, casi inicial, tras el protréptico: “Ante todo, considera que dios es un 

ser inmortal y feliz [ζῷον ἄφθαρτον καὶ μακάριον] (…) su inmortalidad [ἀφθαρσίας] (…) 
su felicidad [μακαριότητος]”.

10	 E., E. H., 77: 1-2.
11	 E., E. H., 77: 3 [προσδεήσει τῶν πλησίον].
12	 E., E. H., 77: 3-5. 



Ignacio Marcio Cid

270

cernimiento (διάνοια), cuanto les produzca “agitación [διάκρισιν] o 
perturbación [τάραχον]”13. 

Por otra parte, la inmortalitas o ἀφθαρσία designa, como se 
indicó, la ausencia de muerte o corrupción, sin mención de la 
ἀγενησία o increación. Esto debe recalcarse para señalar que, en 
todo caso, los dioses son productos atómicos, como prueba de un 
epicúreo posterior, Diógenes de Enoanda: “[p]uesto que nadie pue-
de destruir los primeros cuerpos] ya sea un dios o un hombre, hay 
que concluir que son simplemente indestructibles. Pues si se des-
truyeran, según la necesidad [todo podría ir hacia el no ser]” (Gar-
cía [ed., trad.], 2016, pp. 33-34, fr. 9).

De hecho, la inmortalidad divina remite, por otra parte y se-
gún la teología epicúrea posterior (que es más amplia en sus consi-
deraciones), a la adoptación de ciertas prácticas electivas que con-
tribuyen al mantenimiento de esos singularísimos compuestos que 
son los dioses, los únicos libres de descomposición o corrupción.

En efecto, sí hay dioses en Epicuro, sólo que estos, insertos 
en la continuidad natural que les da fundamento, no son regen-
tes, permanecen ociosos, desocupados, se mantienen a sí mismos, 
se placen y satisfacen, tomando manjares especiales, con la risa y 
en amical conversación con sus iguales, todo lo que los conserva 
y repone en su integridad estable. Si se acepta, pues, que los dio-
ses son totalidades psíquicas pacíficas y estables, cabe pensar, con 
Kleve (2003, pp. 249-266), que puedan regular a su beneficio las 
desviaciones atómicas, sin que les alcancen átomos perjudiciales o 
movimiento de disgregación alguno (Marcio, 2020, pp. 209-234).

4. Exclusiva ejemplaridad reverencial

Los dioses epicúreos tienen, por otra, parte, una función predo-
minantemente ética, de ejemplaridad reverencial sobre cómo vi-
vir recta y felizmente. No sustentan material u ontológicamente el 
universo, cosa que corresponde a los átomos y al vacío. Así, como 
certero y sintético contrapunto a esa teología regente, administrati-

13	 E., E. H., 78: 7-8. También puede traducirse τάραχον como desasosiego psíquico.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

271

va, vigilante y jerárquica, imbricada en una cosmología teocéntrica, 
teocrática, teleológica y metafísica, puede aducirse el brillante pa-
saje de Festugière (1963, p. 40) sobre las divinidades epicúreas que

no causan mal. Dioses que no son malévolos. Dioses que no están vigi-
lando continuamente nuestros menores gestos para ver si no sobrepa-
samos la medida, la estrecha medida impuesta al hombre, ni espiando 
nuestros menores deslices para abatirnos, seguros, por lo demás, de 
que un día caeremos en sus manos y podrán satisfacer su venganza. 
Dioses, en fin, sin celos y sin odio. Tal la buena nueva que traía Epicuro 
al mundo, con una insistencia en que acaso haya de verse el recuerdo 
de una angustia personal de la cual se habría liberado paulatinamente, 
y del que anhelaba ahora liberar al resto de los hombres.

Así concebidos, los dioses presentan el fundamento físico del 
μακαρίως ζῆν, y concretan, encarnándola, la θεραπεία τῆς σαρκὸς 
καὶ τῆς ψυχῆς, porque constituyen modelos de vida plena, feliz, no 
preocupada ni ocupada por lo huero ni por la movilización del cos-
mos. Viven una vida buena que es buena vida, y viceversa; no inspi-
ran temor o esperanza, como señala Otto (2006, p. 103), sino que 
ellos son esos singularísimos compuestos atómicos que, de manera 
tangencial e involuntaria, pueden tomarse como ideal de vida en lo 
psíquico, lo ético y lo estético, lo que tiene influjo benéfico (Essler, 
2011, pp. 357-358), en el que la duración carece de importancia 
para la dedicación a los placeres. 

No pierden, pues, su autonomía, sino que se bastan a sí mis-
mos para todo gozo14, sin renunciar a la transmisión de sensacio-
nes e ideas gracias a la familiaridad (συμφυλία15) y a la amistad 
(φιλία), fundamental para ellos16. Asimismo, disfrutan —como se 
dijo— del feliz placer de la risa (Marcio, 2022a, pp. 203-222). Se 
sustraen, en fin, a cualquier religiosidad del do ut des o bien de lo 
meramente cultual-cívico; igualmente, su caracterización cumple 

14	 Filodemo de Gádara, Diels,1916, p. 17, frag. 87, ll. 5-6: “ἅπαντες γὰρ καὶ αὐτάρκως 
ἑαυτοῖς παρασκευστικοὶ τῆς τελιοτάτης ἠδονῆς εἰσιν”.

15	 Filodemo de Gádara, Diels, 1916, p. 14, col. 1, ll. 4-8.
16	 Filodemo de Gádara, Diels, 1917, pp. 4-5.



Ignacio Marcio Cid

272

con el primer postulado del tetrafármaco, en el sentido de que 
“dios no es de temer [Ἄφοβον ὁ θεός]” (Hutchinson, 1994, p .vi)17, 
si bien se actúa reverencialmente con ellos (Usener, 1887, p. 258, 
frag. 386)18.

5. Conformidad con la naturaleza

Si se adoptan de modo teórico-práctico y transformador las con-
cepciones físico-teológicas, se aprende a vivir epicúreamente secun-
dum naturam o κατὰ φύσιν, con numerosísimas repercusiones, pues 
la propia φυσιολογία tiene importantes facetas terapéuticas: 1) per-
mite comprender placenteramente y fundar los procesos naturales, 
de los que derivan la canónica y la ética; 2) hace asumibles los lími-
tes del todo universal y los del ser humano (Marcio, 2021), sin sote-
riología o escatología; por ello, de acuerdo con el τετραφάρμακον, 
3) libera del temor a los dioses y el temor a la muerte; igualmente, 
4) permite hacerse cargo de que el mal es fácil de soportar y el bien 
fácil de procurar; según ello, 5) sitúa a los dioses en una posición 
no regente, interferente, central o de absolutidad piramidal, sino en 
un ámbito intermedio no metafísico sino extracósmico19, aunque 
intranatural; 6) posibilita una relación de agradecimiento reverente 
para con la φύσις, buena y proveedora generosa, a la que es preciso 
obedecer (Marcio, 2020, pp. 414-416)20 como seres naturales que 
somos, al igual que los dioses, pues no hay exterioridad alguna a 
la totalidad universal de átomos y vacío; 7) abre a toda persona 
concernida —sin reservas selectas, aristocráticas o discriminatorias 
(Marcio, 2022b, pp. 579-603)21— la puerta a la salud mental y a la 
felicidad22; por cuanto 8) propicia la celebración del milagro aza-
roso e irrepetible que es la vida, pura contingencia (Cassirer, Hoff-

17	 Philodemus, Herculaneum Papyrus, 1005, 4.9-14.
18	 De Filodemo de Gádara, Sobre la piedad.
19	 E., E. P., 89: 3-4, 7; C., Supremo bien, Moreschini, 2005, p. 68, l. 868, II, 23, 75; Sobre la 

adivinación, II, 17, 40, 3 y ss., en la ed. de Giomini, 1975, p. 95, sobre los intermundia.
20	 E., Sentencia Vaticana XXI.
21	 E., E. M., 122.
22	 E., E. M., 122: 3 y 5: “τὸ κατὰ ψυχὴν ὑγιαῖνον (…) εὐδαιμονίαν”.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

273

mann, 1981, p. 223); 9) pretende, como ontología naturalista, dar 
cuenta de lo que hay sin mitos, imágenes ni recursos simplificadores 
o bien elitistamente abstrusos, fruto de un conocimiento recóndito; 
10) se hace cargo, como el pluralismo presocrático, de la necesaria 
conciliación heracliteo-parmenídea entre principios ontológicos 
indestructibles y antinihilistas, por una parte, y la prima unicaque 
nauigatio por la pluralidad real que nuestros sentidos captan en la 
experiencia; 11) constata el sufrimiento psíquico y cárnico, cuya 
erradicación busca con interés filantrópico o de hermanamiento en 
lo humano, que rompe con el tópico anacrónico del egoísmo23.

Conformemente, el epicureísmo funda: una canónica, como 
teoría del conocimiento basada en el criterio de verdad de las im-
presiones sensoriales24, a partir del contacto material atómico, así 
como en el λογισμός (juicio como razonamiento reflexivo-argu-
mentativo calculador e instrumental ponderativo de las elecciones 
para cursos de acciones) y en el ἐπιλογισμός (Asmis, 1984, p. 178 
y ss.; Giovacchini, 2012, pp. 144-154) (análisis de lo que se ob-
serva y experimenta), mientras rechaza la lógica25 como ciencia 
de una necesidad racional que se quiere capaz de encorsetar a la 
indeterminación natural. 

Igualmente, postula una ética terapéutica eudemonista-hedo-
nista; ésta incluye, precisamente con arreglo a la φύσις, una tana-
tología filosófica (Warren, 2004; Suits, 2020; Marcio Cid, 2020, 
pp. 504-514), es decir, una serie de conocimientos e indicaciones 
sobre la muerte y el morir, de tipo materialista y liberadora del 
timor mortis y de la spes immortalitatis. En su tanatología persiste la 
relación entre sensibilidad y vida, con disyunción excluyente entre 

23	 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, pp. 716, X, 10: 1-5, donde se destaca la φιλανθρωπία de 
Epicuro, así como su agradecimiento hacia sus padres (εὐχαριστία) y generosidad con sus 
hermanos (εὐποιία); Diógenes de Enoanda, García, 2016, p. 47, fr. 30, donde escribe: 
“una sola familia es todo el universo [εἷς ὁ κόσμος οἶκος]”.

24	 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, pp. 730-731, X, 31, en trad. de García (ed., trad.), 
2007, p. 524: “Epicuro afirma que los criterios de la verdad son las sensaciones, las 
prolepsis y las afecciones, pero los epicúreos añaden las proyecciones representativas del 
pensamiento”; E. M. C., XXIII; Annas, 1993, p. 246; Hadot, 2009, pp. 163–165.

25	 Cicerón, M. Cuestiones académicas = Academica, I, XXX, 97, en ed. y trad. de Pimentel, 
1990, p. LXXI y pp. 67-68.



Ignacio Marcio Cid

274

nosotros, como seres compuestos y sensibles, y la muerte como 
estado de descomposición e insensibilidad26.

Junto a la consideración de la muerte como límite extra-vital, 
se halla su hedónica o antiálgica. Esta es, concretamente, una siste-
matización teórico-práctica del amor al placer virtuosamente con-
cebido y del no dolor, la cual estipula como principio y fin de toda 
elección la búsqueda del primero y el rechazo del último27. Ante el 
sufrimiento constatado, el placer se entiende como alivio pleno y 
optimista. No obstante, es matizado, no puramente sensual como 
el de Aristipo de Cirene, sino filosófico, sensato y calculado, que 
tiene en alta estima los bona negatiua, es decir, los bienes que evi-
tan el dolor cárnico y la intranquilidad anímica; así, son centrales 
los placeres calmos frente a los excitantes, καταστηματικαί ἡδοναί 
frente a κατὰ κίνησιν ἡδοναί28; pues aquellos conducen a la γαλήνη 
o al γαληνισμός29 como estado mental semejante al mar en calma, 
de actividad pero también de plácida ecuanimidad imperturbable 
(Marcio, 2020, pp. 563-569; Festugière, 1963, p. 46).

Todavía en cuanto su propuesta sobre el bien moral y su via-
ble maximización, resulta central la desideriología, capaz de extir-
par las causas del desasosiego, que son los deseos arraigados en la 
κενοδοξία30, irracionales o vanos, que no son ni naturales ni nece-
sarios. La ἐπιθυμητικά o ars bene recteque desiderandi permite clasifi-
car, jerarquizar y dar o no satisfacción a los deseos, según su per-
tinencia31, reorientándolos o apagándolos gracias a la racionalidad 
y la experiencia. Entre esos deseos vanos caben la inmortalidad, 
la fama, las riquezas o el poder político; este último deriva de una 
implicación activa y ambiciosa en la gobernación de la πόλις (Nuss-
baum, 2012, pp. 151-152; Méndez, 2003, p. 145; Lledó, 1986, 

26	 E., E. M. 124-125; Lucrecio, De rerum natura, III, 830, 861 y ss. Se cita por Bailey, 1898. 
Se abrevian “L.” y “DRN”.

27	 E., E. M., 128. 
28	 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, p. 800, X, 136; Gosling, Taylor, 1982, pp. 345–414; 

Wolfsdorf, 2013, pp. 151–181; Marcio, 2020, pp. 527-549.
29	 E., E. H., 83: 13.
30	 E. Máxima Capital XXX.
31	 E., E. M., 127, 132, M. C. XXIX; Sentencia Vaticana 21. 



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

275

pp. 29-31). Aunque Epicuro prefiere una vida discreta (Roskam, 
2007), la vocación práctica (de aplicación concreta), propia del 
Jardín considera aceptable, según la idiosincrasia y temperamen-
to específicos, el compromiso activo en política, cuando el balance 
aminora el sufrimiento (Grilli, 1996, pp. 377-386; Roskam, 2020, 
pp. 301-304, n. 83; Aoiz, 2019; Aoiz, Boeri, 2023). 

La ética culmina en la felicidad (esto es, en la maximización 
del buen placer y la minimización del dolor y de la intranquilidad 
mental), en la libertad, en la convivencia philosophans (anudada por 
la φιλία [Mitsis, 2020, pp. 250-283; Marcio, 2020, pp. 483-497]) y 
en la viabilidad, para quien se empeñe, de poseer y degustar esos 
bienes, inmortales, siendo mortal, lo que preconiza una especial 
θέωσις o, mejor, asemejamiento con lo divino.

6. Discrepancias epicúreas con la teología astral 
de Platón y su reformulación aristotélica

Epicuro dispone y propone todo un programa materialista, pluralis-
ta, atomista, indeterminista, eudemonista hedonista y virtuoso an-
timetafísico que responde a un contexto histórico-político y social 
ateniense, aunque distinto del platónico y del aristotélico. Así, todo 
él sostiene al universo (τὸ πᾶν), fundado en la corporeidad indes-
tructible que no puede ser ulteriormente escindida en fundamentos 
inmateriales o incorpóreos de ningún tipo, concibiendo que la φύσις 
no es solamente un entorno en el que se desarrolla la vida humana, 
sino lo que es permanente, primario y elemental en ese medio y 
cuyo conocimiento nos permite entender el origen y el comporta-
miento del κόσμος y de sus partes (Morrow, 1960, p. 479). 

Por otra parte, la pluralidad postulada es inherente y constitu-
tiva, axiomática, se condice con la experiencia y al mismo tiempo 
contradice el paradigma monista y en ocasiones monárquico que es 
patente en Platón y que Elders (1960, p. 1, n. 2), al rastrear la im-
portancia del Uno en Aristóteles, inserta en la tradición henológica 
presocrática, aludiendo incluso a los órficos32; esto se alinea con la 

32	 La nota es muy interesante y rica en testimonios.



Ignacio Marcio Cid

276

cita homérica de Aristóteles: “es malo el gobierno de muchos, sea 
uno el rey”33. Al respecto, es reseñable la defensa del vacío como 
constituyente complementario de los átomos y medium libre y ex-
pedito, incapaz de ser ulteriormente teorizada o, si se prefiere, 
cargada con notas espirituales. Esto lo aparta del dualismo ontoló-
gico incipiente marcado por el Νοῦς anaxagórico y que Platón aco-
ge al postular la preeminencia de las ideas34 frente a los sensibles.

Por otra parte, destaca Epicuro la indeterminación como ele-
mento espontáneamente regulador, no reconducible a ninguna 
otra causa primerísima divina, rectora o inteligente ni a entidades 
sobrenaturales artesanas o moldeadoras. Tal es el materialismo, 
que, como una impiedad atea, previamente había preocupado a 
Platón en las Leyes, porque postulaba —según él erróneamente— 
que elementos materiales naturales sin alma dieran lugar a otros 
cuerpos segundos por una coerción que es: “no por inteligencia, 
dicen, ni siquiera por la acción de un dios ni tampoco por un arte, 
sino, como decimos, por naturaleza y azar”35.

Recientemente Aoiz (2019, p. 34)36 y éste mismo con Boeri 
(2023, pp. 3-4, 21, 87), inspirándose en Vlastos (1975, pp. 23-25), 
subrayan acertadamente la ligazón entre el mecanicismo físico y 
el contractualismo como concepción del Estado, como dos face-
tas de la misma dolencia. Platón invalida las posturas cosmológicas 
naturalistas ateas patologizándolas léxicamente ya sea cuando se 
refiere a la no creencia en los dioses (νόσον37) o a lo que él llama 
dos afecciones restantes (τὰ δύο μέντοι πάθη περὶ θεοὺς)38, a saber, 
la de creer en ellos pero entender que no se ocupan de los asun-
tos humanos o bien que pueden ser apaciguados con plegarias y 
sacrificios, como Epicuro. Igualmente, menciona al poco y como 

33	 Aristóteles, Metafísica, XII, 1076a4, de Homero, Ilíada, II, v. 204. Se abrevia luego con 
“A.” y “M.”. Se cita por la ed. de Ross, 1953, 2 vols.

34	 Cf., p. ej., P., Timeo, 27d6-28a4.
35	 P., Leyes, X, 889c: 5-6; el rechazo de lo material como único principio causativo en 

Fedón, 97c-99c.
36	 Es errónea su remisión a Vlastos de la n. 20. 
37	 P., Leyes, X, 888b8. 
38	 P., Leyes, X, 888c3-4.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

277

corolario entrelazado la postura política convencionalista-contrac-
tualista39, esto es, la que las leyes surgen como producto humano, 
cultural e intersubjetivo. 

Vlastos (1975, p. 24) observa que, para los naturalistas preso-
cráticos con los que discute conceptualmente Platón, el orden que 
se hace presente en el cosmos es natural, inmanente, por lo que 
es innecesario apelar a una inteligencia ordenadora trascendente, a 
ningún hacedor tutelar y forjador al modo del demiurgo40, como 
plasmador del orden inmóvil.

De acuerdo con esto, rechaza Epicuro los cortes cualitativos y 
jerárquicos entre diversas regiones o ámbitos de la totalidad, con-
tra la distinción platónica entre αἰσθητός κόσμος y νοητὸς κόσμος41, 
junto a la postulación, aun esbozada, a un quinto sólido perfecto42 
o la descripción de una cima regulatoria que es el Bien supremo43, 
metaidea absoluta44. Ella sustenta en Platón la relación de depen-
dencia ontológica y epistemológica con las restantes ideas, la re-
gión inteligible y sus respectivos objetos derivados por imitación o 
participación en la región sensible.

Partidario de una totalidad universal que acepta la pluralidad de 
mundos y la ausencia de un centro45, Epicuro rechaza lo divino cos-
mológico en cuanto universo geocéntrico presentado como viviente 
eterno y esférico, dotado de inteligencia46, autonomía y prudencia, 

39	 P., Leyes, X, 889d6-889e8.
40	 P., Timeo, 28c5-31b3.
41	 P., Timeo, 92c6-9. 
42	 P., Timeo, 55c4-5, sobre la posibilidad de la quinta composición [συστάσεως μιᾶς πέμπτης], 

esto es, el dodecaedro; no obstante, importa tener presentes las observaciones de 
Eggers, 1999, p. 71, su mención de Epinomis 985b4 (parece preferible, en cambio, 
Epinomis, 981c5-6) y nota 105; como señala Tarán, 1975, p. 38 y n. 173 no sería un 
cuerpo simple sino un tipo de aire, el más puro, como se dice en Platón, Timeo, 58d1-2: 
“κατὰ ταὐτὰ δὲ ἀέρος τὸ μὲν εὐαγέστατον ἐπίκλην αἰθὴρ καλούμενος”.

43	 P., República, VI, 509b 6-10.
44	 P., Gorgias, 499e8-9. 
45	 E., E. H., 45; Lucrecio, De rerum natura, I, 1054-1091. 
46	 P., Timeo, 47e5-48a5; cf. P., Sofista, 248e6-249a2.



Ignacio Marcio Cid

278

que muestran el Timeo47, las Leyes48 y, especialmente, el epílogo a és-
tas49, que, aun no siendo de Platón, es plenamente platónico.

Igualmente, evita el Samio las cúspides ontológicas centrales, 
pues los dioses son físicamente periféricos, compuestos e inmor-
tales, pero no ingénitos. Esto impugna a las entidades metafísicas 
o, de otro modo, ajenas a la totalidad universal de átomos y va-
cío infinitos; así, rompe, pues, con el dualismo señalado por Reale 
(2003, p. 137 y ss.; 2014, p. 176), donde destaca la segunda nave-
gación50. Se desestima una concepción jerárquica del universo, en 
la que se establezcan relaciones de dependencia o de subordina-
ción ontológica encadenada, habida cuenta de que no hay algo que 
tenga mayor potencia esencial-existencial51, pleno de vida, alma y 
pensamiento52. 

Aquí se rechazan la religión astral y la teología cósmica. Así, 
los dioses no pueden ser ni providentes, ni agentes cósmicos ni 
motores ni principio absoluto de toda dependencia jerárquica. 
Tampoco se admite la combinación de materialidad tradicional, 
en este caso ígnea, y plena felicidad, como agregado y, más pre-
cisamente, como agregado que, a su discreción (κατὰ βούλησιν) 
se haga cargo de tales movimientos. Al respecto destaca un pasaje 
de Platón crítico con los fisiólogos presocráticos que es válido 
también para Epicuro, a saber, su queja de que “afirman que los 
cuerpos derivados de los primeros elementos se producen a tra-
vés de esas sustancias primordiales completamente inanimadas 
[ἀψύχων]”53. Más que inanimadas, debe traducirse, por claridad, 

47	 P., Timeo, 29e-33d, sobre el universo, bueno, ordenado y perfecto, circular y esférico, 
en cuanto viviente provisto de alma y razón por la providencia divina; en cuanto dotado 
de alma, ésta es dueña, gobernante, racional e invisible; 34a-37c.

48	 P., Leyes, X, 897b7-899b5; XII, 966b4-967d2.
49	 La atribución a Platón es dudosa, adscribiéndolo el consenso al astrónomo Filipo de 

Opunte; Epinomis, 977b 1-8; 980c7-d7; 982b1-983b6; 983e5-984e3.
50	 Sobre el δεύτερον πλοῦν, cf. P., Fedón, 99c8-102a1.
51	 P., República, VII, 515d2-4: “νῦν δὲ μᾶλλόν τι ἐγγυτέρω τοῦ ὄντος καὶ πρὸς μᾶλλον ὄντα 

τετραμμένος ὀρθότερον βλέποι”.
52	 P., Gorgias, 248e6-249a2.
53	 P., Leyes, X, 889b2-5.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

279

“sin alma”, cosa que nos instala en la lógica de la divinización del 
cosmos ya señalada.

El antedicho Vlastos (1975, p. 23-25) ya realzó la importancia 
de esta tesis, opuesta a la cosmología mecanicista, materialista y a 
sus consecuencias político-morales, hasta el punto de que Platón 
reserva a quienes, ateos e impíos, mantengan tales postulados un 
claro régimen punitivo que incluye cárcel y muerte54 con lo que 
el mantenimiento de las tesis se convierte en punible delito de opi-
nión por primera vez (Morrow, 1960, pp. 488-489).

El epicureísmo argumenta la inadecuación estructural de con-
cebir a las divinidades en términos providentes-reguladores, al 
modo de relojeros del cosmos, porque tal dinamización conlleva 
perturbación. Al contrario, prefiere una concepción teológica me-
cánica aunque indeterminista, inmanentista, no interferente y cen-
trada en la libertad.

En la antropología epicúrea, el ser humano, como mortal com-
puesto atómico psicosárquico, reformula el dualismo y excluye 
toda pervivencia anímica post-mortem tras la separación de cuer-
po sutil y cuerpo burdo, cárnico55. Todo ello choca con nociones 
como planta celeste56, alma inmortal57 de procedencia estelar58 
destinada a una serie de renacimientos59, gracias a una depuración 
restrictiva de lo somático impuro para recordar, mediante la con-
templación del cielo60, el origen que liga a alma y cosmos.

Epicuro tampoco opta por la δικαιοσύνη política como articula-
dor, principio y fin teleológico del empeño filosófico. Al contrario, 
en Platón esta espolea y atraviesa su proyecto, desde un unitarismo 

54	 P. Leyes, X, 907c-909d.
55	 Si llegase el caso de que, por azar, volvieran a configurarse del mismo modo no darían 

lugar propiamente a las mismas carnes, almas, cuerpos y seres humanos, sino que 
serían acaecimientos idénticos sin original propiamente dicho y no habría memoria ni 
permanencia alguna en relación con los anteriores.

56	 P., Timeo, 90 a 5-7.
57	 Ante la abundancia de ocurrencias, cf. P., Menón, Fedón, Fedro, Timeo.
58	 P., Timeo, 41d8-41e3.
59	 También está abundantemente testimoniado, en Fedón, Timeo y, especialmente, en el 

final del libro X de República, con el llamado mito de Er, 614a-621b.
60	 P., Timeo, 47a1-47c4; 88c7-89a1; 90b6-90d8.



Ignacio Marcio Cid

280

radical61, con vistas a la elevación moral de la ciudadanía e inclu-
so a su entretejimiento marital y procreativo, según se presentan 
en Apología, República y Leyes. Todo ha de conducir a la rección de 
Καλλίπολις, que está reservada al sabio y que está formulada, con 
distinto acento, en República62, en la Carta VII63 o en el Político64.

De hecho, hay una apuesta contra la actividad política por la 
intranquilidad que suele conllevar, en confrontación con la presen-
tación del filósofo-rey como centro y cúspide del sistema ético-po-
lítico social, ley encarnada (Gómez, 1986, p. 589), servidor, de lo di-
vino, en quien el deseo de saber está al servicio del poder (Méndez, 
2003, pp. 145-146); él piensa lo mejor, domina al cuerpo, educa, 
obra socialmente y rige. Sólo el filósofo rey ha sido capaz de asimi-
larse con lo divino que contempla65, sin ensimismarse y procuran-
do trasladar lo percibido intelectualmente a la πόλις, con la fuerza 
persuasiva-coactiva que da el saber de lo absoluto, legitimador para 
constituir un régimen psico-social meliorativo. No obstante, persiste 
el interés teórico-práctico de Epicuro por otra política contractualis-
ta, informada y no coercitiva (Aoiz, Boeri, 2023, pp. 33-48; esto úl-
timo sería proprio de quien comete injusticia)66, y en que convergen 
el vivir bien y la correcta concepción de los dioses67, pues “no hay 
una vida gozosa sin una sensata, bella y justa”68, y viceversa.

Incluso el rechazo de la educación y el apartamiento intencio-
nal de los afanes cercanos a la πόλις, que Epicuro señala, eviden-
cian el repudio de una filosofía teológico-política impositiva, que 
se quiere vencedora de la παλαιὰ διαφορὰ y que, presentada en 
Leyes, pretende estatalizar reglamentariamente todas las facetas del 
vivir humano.

61	 P., República, IV, 443e1-2 [ἕνα γενόμενον ἐκ πολλῶν, σώφρονα καὶ ἡρμοσμένον]; P., Leyes, V, 
739b8-739e5.

62	 P., República, V, 473c.
63	 P., Carta VII, 326a.
64	 P., Político, 258e-261e; 293a-295a; 308d-311c.
65	 P., Timeo, 90b6-90b7. 
66	 Cf. P., Leyes, X, 885d7-885e1.
67	 Cf. P., Leyes, X, 888b3-4: “μέγιστον δέ, ὃ νῦν οὐδὲν ἡγῇ σύ, τὸ περὶ τοὺς θεοὺς ὀρθῶς 

διανοηθέντα ζῆν καλῶς ἢ μή”.
68	 E., M. C. V, Vara, 1995, p. 93. 



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

281

Por último, cabe aludir, como ejemplo reflexivo, al afán de 
aplicación práctica-política manifiesto en los intentos de reforma 
de Platón con Dion de Siracusa, cuya trasposición fue poco exito-
sa, pero que señala a una filosofía preocupada por el poder político 
y por la impartición de justicia estatal, a partir de una extensa fun-
damentación cosmológica y teológica. Contrariamente, en Epicuro 
el afán de saber no está al servicio del poder, sino al servicio del 
curar, del ser feliz y del hacer feliz al prójimo todo, mediante el 
placer de no sufrir. 

Al igual que con Platón (Gerson, 1990, pp. 5-10), emerge 
un desacuerdo radical también entre el corpus Epicureum y Aristó-
teles, como prueban algunos pasajes del Estagirita (Lledó, 1986, 
p. 137) sobre la noción de νόησις νοήσεως en el libro Λ (XII) de 
la Metafísica69 (en que se brinda descriptivamente la mejor expo-
sición racional de lo divino [Berti, 2005, pp. 393-394]), esto es, 
sobre la(s) divinidad(es) pensante(s) de sí70. Éstas son sustancias 
no sensibles, incorruptibles e inmateriales71, que devienen τέλος 
para todo otro ente72 y sostén mecánico astronómico-físico de la 
totalidad73. Este todo, henchido de vida máxima, se dota de esferi-
cidad74 y movimiento circular75, en un régimen de dependencia76. 
De este modo, aunque sustituida la noción de sumo bien platónico, 
persisten la cosmología teocrática y el régimen de subordinación 
jerárquica. También subsiste de modo constitutivo y abismalmente 
separativo, cortante, la distinción entre la región sublunar y la su-
pralunar, que está diferencialmente conformada por un singularí-
simo elemento, primer cuerpo, el éter o quinta esencia77. Asimis-

69	 A., M., XII, 1072a18-1075a10. 
70	 A., M., XII, 1074b34.
71	 A., M., XII, 171b20-22: “δεῖ τὰς οὐσίας εἶναι ἄνευ ὕλης”.
72	 A., M., XII, 1073b3: “κινεῖ δὴ ὡς ἐρώμενον”.
73	 A., Física, VIII, 258b10-266a9. Se cita por la ed. de Ross, 1966.
74	 A., F., VII, 242a50- 242b72; Acerca del cielo, II, 286b10-26; 287b15-21; 291b11-23; III, 

290a7-290b12. Se cita la ed. de Moraux, 1965.Se abrevia con “Cielo”.
75	 A., F., VIII, 260a24-26, 264b9-17, 265a13-14; Cielo, II, 288a222-290b11.
76	 A., M., XII, 1072b13-16.
77	 A., Cielo, I, 269a23-269b1; II, 289a11-35; III, 298b6-7; Meteorológicos, I, 339b16-

339b36, se cita la ed. de Fobes, 1919. Téngase en cuenta especialmente A., Cielo, I, 



Ignacio Marcio Cid

282

mo, se propugna un universo finito78, único79, con un centro80, la 
tierra, y carente de vacío81.

Por otra parte, la lógica no es para Epicuro instrumento previo 
a todo conocimiento ni se imbrica, como principio evidente de ra-
zón, en la fundamentación de lo real-ontológico, cuyo sostén está, 
por lo demás, en plano transnatural (jerárquicamente sobrenatu-
ral), en el que rigen leyes inexceptuables que gobiernan a objetos 
también esencial y radicalmente distintos de los naturales. Tales 
postulados están vinculados, como prueban algunos pasajes repor-
tados del Περὶ φιλοσοφίας (Rose, ed., 1886, pp. 39-40, fr. 26)82, 
con la tradición platónica. Dicha concepción es también cosmoló-
gicamente teocéntrica, ya sea que se tomen consideración los pasa-
jes concernidos de la Física, la Metafísica o Acerca del cielo. 

Profundo disenso despierta en Epicuro también la primacía de 
la vida teórica (distinta de la vida práctica y política), que Aristóte-
les caracteriza en la Ética a Nicómaco83 como la más feliz, que que-
da reservada al filósofo con vistas a la deificación o asemejamiento 
con lo divino. 

Por otra parte, si bien el epicureísmo también perfila las divini-
dades con rasgos antropomórficos, por la perfección de lo humano 
(Marcio, 2020, pp. 232-244), no establece, como Aristóteles, una 
correlación entre la posición erguida, la ubicación del cerebro84 
humano y la afinidad natural con lo divino. En el orden político, 
se aprecia, desde una posición más frágil que la platónica, a saber, 
la de meteco, la cercanía aristotélica con el poder regio, su papel 

270b1-24, en trad. de Candel, 1996, p. 52: “Por tanto, el primero de los cuerpos 
es eterno y no sufre aumento ni disminución, sino que es incaducable, inalterable e 
impassible (...) el primer cuerpo es uno distinto de la tierra, el fuego, el aire y el agua, 
llamaron éter”.

78	 A., F., III, 207b15-21; 208a8-11; 207bl9; Cielo, I, 271b1-277b28. 
79	 A., Cielo, I, 276a18-279a2; II, 283b26-29.
80	 A., F., IV, 212a21-28; VIII, 265b3-9; Cielo, II, 296a24-298a20.
81	 A., F., IV, 213b30-216b20; Cielo, II, 287a11-15.
82	 Remite a Cic., De natura deorum, I, 13, 33.
83	 A., Ética a Nicómaco, X, 1078a9-1079a32; Ética a Eudemo, I, 1215a20-1215b14; VIII, 

1249b13-b21. Se citan las eds. de: Bywater, 1894; Susemihl, 1884.
84	 A., Partes de los animales, II, 653a27-29; 656a7-13. Se toma la ed. de Louis, 1956.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

283

de tutor principesco, con pobres resultados, lo que condiciona su 
exilio y su deseo de que no se cometa un segundo crimen contra la 
filosofía (Rose, 1886, p. 419, fr. 667).

Ateniéndonos a lo recién señalado sobre las tesis de Platón y 
Aristóteles, Epicuro cabría en el encuadramiento platónico como 
aquel que, impío, no niega la existencia de los dioses pero sí el in-
terés de éstos en las acciones del ser humano. 

Aquí puede observarse, nuevamente, la ruptura epicúrea, explí-
cita e implícita, con la teología astral, la religión astral y la noción de 
anima mundi, todo en el sentido de divinización del universo y de los 
planetas, o deificación de las estrellas, según reportan los pasajes pla-
tónicos y aristotélicos aducidos (Calvo, 1978, pp. 16-17). 

Sobre este asunto merecen atención las aportaciones de Mo-
reau (1939), Solmsen (1942, pp. 91-119; 149, 178-179; 1951), 
Festugière (1949, pp. 153-259), Boyancé (1952, pp. 312-350), 
Gerson (1990), Berti (1962, pp. 35, 104, 311, 387), Bodeüs 
(1992, pp. 30-34), Méndez (1993, pp. 23-40; 2003, pp. 151- 1549, 
y muy recientemente tanto Calchi (2023) como Bartninkas 
(2023). Especialmente valiosas son las observaciones de Berti 
(1962, p. 104)85 que aluden a una polémica abierta entre el epicu-
reísmo y la religión astral, así como la remisión de Konstan (2008, 
p. 146, n. 32) a Santoro (2000, pp. 163-170)86 sobre los ataques 
epicúreos a la teología peripatética y estoica.

7. Conclusiones: vida en el Κῆπος y 
ὁμοίωσις θεῷ en cuanto deus mortalis como 
aspiración epicúrea no paradójica

Para concluir, se impone señalar que a veces se aducen los testimo-
nios sobre la reverencia hacia Epicuro por su condición de sabio 
realizado, en tono inmortalizador. Esa disposición, que él mismo 
promueve, no se desdice de los prístinos límites que dan sentido a 

85	 Berti (1962, p. 104) menciona una polémica directa entre el epicureísmo, y la 
concepción del aristotélico y perdido Sobre la filosofía, relativas a la religión astral.

86	 Trata sobre la columna XX del tratado, sobre la forma que Demetrio Lacón atribuye a 
los dioses, donde se ataca la teología astral peripatética y estoica.



Ignacio Marcio Cid

284

la felicidad epicúrea y constituye, en todo caso, desde el agradeci-
miento por haber procurado los elementos de una vida hermana, la 
rememoración de una beatitud lograda, ejemplar87. 

Vivir, siendo mortal, divinamente es vivir y filosofar en compa-
ñía y amistad, aminorando los padecimientos físicos, sin inquietud 
mental y temerosa en cuanto a la muerte, a los dioses y al futuro, 
haciéndose cargo de que una extensión eterna o continua no añade 
cualitativamente placer a la vida88. Quien aspira a ser sabio se halla 
en terapéutica conformidad con la naturaleza, consciente de sus lí-
mites, sin apelación interesada a los dioses, que no rigen, crean ni 
sostienen el entramado universal de átomos y vacío. 

Desde la libertad verdadera (Usener, 1887, pp. 160-161, fr. 
199) y la αὐταρκεία amical y filantrópica que procura la auténti-
ca filosofía, se vive, con gran placer intelectual89, la comprensión 
de la cosmología indeterminista, no jerárquica-piramidal, no teo-
crática, no teleológica y antimonocausalista. De acuerdo con esto, 
la contemplación de los fenómenos y cuerpos celestes no busca la 
identificación humana (psíquica) con la regularidad de los objetos 
celestes, cuanto tranquilizar mediante el conocimiento90.

Por su parte, la despolitización intencional de la cosmología y 
la renuncia al compromiso activo en política rehúyen el monar-
quismo intelectualista y los riesgos éticos aparejados a esa postura 
teórico-práctica. Estos incluyen: 1) la correlación vinculante entre 
ψυχή y πόλις, como base de la harmonía individuo-sociedad en un 
estado total, judicativo y unitario que toma lo divino como medi-
da absoluta91; 2) el aristocratismo filosófico selectivo en su alcan-
ce y entregado al poder, en que el filósofo se quiere sol y luz de 
la πόλις; 3) la ambición y otros deseos no naturales ni necesarios, 
vanos, derivados de la concepción cosmológico-política platónica 

87	 Plutarco, Contra Colotes, 1117a-c, en trad. de Martos, 2004, pp. 82-84; L., DRN., V,1-
12, sobre las disposiciones sobre el propio recuerdo. 

88	 E., M. C. XX y XX.
89	 E., S. V., 27, en trad. de Vara, 1995, p. 100: “en la búsqueda de la verdad corren a la par 

el deleite y la comprensión”. 
90	 E., M. C. XI. 
91	 P. Leyes, IV, 716c4: “ὁ δὴ θεὸς ἡμῖν πάντων χρημάτων μέτρον”.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

285

o bien de la concepción teológica-contemplativa aristotélica; 4) la 
entrega acrítica a la matematización aritmosófica del universo, cal-
dea y modelizadora, y a sus instrumentos mecánicos astronómicos 
aparejados, como los planetarios92.

Los bienes interiores cuya posesión induce la asimilación con lo 
divino, en la estricta medida de la mortalitas, son bienes negativos 
capitales, a saber, la ἀταραξία y la ἀλυπία o ἀπονία. Esto permi-
te degustar, contra los críticos malintencionados, placeres estabi-
lizantes. Así vive alguien que (se) cura el alma gracias a palabras y 
discursos (Usener, 1887, p. 169, fr. 221)93, que adopta la medicina 
cuádruple, sin miedo (Warren, 2009, pp. 234-248), sin ser moles-
to ni para sí ni para otros94, de quienes amical y terapéuticamente 
se ocupa95 en una relación de espejo y reflejo96. Acoge al próji-
mo ansioso de felicidad y salud anímica. Esto culmina en γαλήνη o 
γαληνισμός, feliz calma ecuánime e imperturbable.

Mediante la prudente moderación de los deseos y de los place-
res, que sabia y generosa la φύσις procura, se conjugan sensaciones 
y razón, en pro de una εὐδαιμονία individual y comunitaria del Jar-
dín, amical, en que los sabios y los dioses son ejemplos de libertad 
y placer plenos, desde el agradecimiento por el azar dichoso de 
estar vivos, tranquilos y dedicados a la actividad filosófica, en mu-
tua mejora y corrección. No hay, para Epicuro, otra posibilidad de 
deificación distinta de esta, a menos que, en un ejercicio de errada 
κενοδοξία97, se den por buenos los aspavientos verbales y promesas 
incumplibles, contrarias a la sobria fisiología98. 

92	 E., E. P., 93: 12, “τὰς ἀνδραποδώδεις ἀστρολόγων τεχνιτείας”; Tepedino, Torraca, 
1996, pp. 127–154; Festugière, 1963, p. 70, n. 15; Solmsen, 1951, pp. 16; Vallejo, 
1996, pp. 113-114; Gregory, 2006, pp. 5–28.

93	 El texto es de Porphyrivs Neoplatonicus, ad Marcellam, 31: “κενὸς ἐκείνου φιλοσόφου 
λόγος, ὑφ’ οὗ μηδὲν ἀνθρώπου πάθος θεραπεύεται. Ὥσπερ γὰρ ἰατρικῆς οὐκ 
ὄφελος μὴ τὰς νόσους ἐκβαλλούσης ἀπὸ τῶν σωμάτων·οὕτως οὐδὲ φιλοσοφίας, εἰ 
μὴ τὸ τῆς ψυχῆς κακὸν ἐκβάλλοι”; E., S. V., 54.

94	 E., S. V. 79.
95	 E., S. V. 66.
96	 E., S. V. 32.
97	 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, pp. 730-731, X, 31: 1-3.
98	 E., S. V., 45.



Ignacio Marcio Cid

286

Por su parte, Erler (2002, pp. 159-181; 2020, pp. 28-31) rastrea 
los fundamentos platónicos de la deificación epicúrea, como Lavecchia 
(2006) y Reydams-Schils (2017, pp. 142-158), mientras Liu (2005)99 

estudia la importancia del tema en epicureísmo y estoicismo. Como 
bien observa Erler (2002, pp. 168-169), el núcleo de la deificación 
mortal epicúrea enraíza en la atención a lo que él llama “mortal self ”, 
con el matiz de que, para Epicuro, no hay otro yo distinto del mortal. 

Las tesis de Epicuro permiten, en fin, conocer la naturaleza, 
vivir las sensaciones, emociones y deseos con mesura, atendiendo 
a sus límites como posibilidad gozosa, además de comprender lo 
divino plural, para entablar, como sabios, una amical relación con 
ello100. Por ello, dice Epicuro a Metrodoro, es posible, en la mor-
talidad de compuesto atómico, elevarse intelectual y felizmente 
hacia la inmensidad ilimitada y la eternidad101.

Bibliografía

Annas, J. (1993). The Morality of Happiness. Oxford University Press.
Aoiz, J. (2019). La filosofía política de los epicúreos. Teseo.
Aoiz, J. y Boeri, M. (2023). Theory and Practice in Epicurean Political Philoso-

phy: Security Justice and Tranquility. Bloomsbury Academic.
Aristóteles y Bywater I. (Eds.) (1894). Aristotelis ethica Nicomachea. Cla-

rendon Press.
Id. y Calvo, T. (Ed., Trad.) (1978). Acerca del alma. Gredos.
Id. y Candel, M. (Ed., Trad.) (1996). Acerca del cielo. Meteorológicos. Gredos.
Id. y Fobes, F.H. (Ed.) (1919). Aristotelis meteorologicorum libri quattuor. 

Harvard University Press.
Id. y Louis, P. (Ed., Trad.) (1956). De partibus animalium / Les parties des 

animaux. Les Belles Lettres.
Id. y Moraux, P. (Ed., Trad.) (1956). De caelo / Du ciel. Les Belles Lettres.
Id. y Racionero, Q. (Ed., Trad.) (1990). Retórica. Gredos.

99	 Es una tesis doctoral inédita. Damos aquí muchas gracias a la Dra. Liu por habernos 
proporcionado su tesis.

100	 Filodemo de Gádara, Diels, 1916, p. 16, col. 1, ll. 17–18: “καλείτω καὶ τοὺς σοφοὺς 
τῶν θεῶν φίλους καὶ τοὺς θεοὺς τῶν σοφῶν”. 

101	  E., S. V. 10.



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

287

Id. y Rose, V. (Ed.) (1886). Fragmenta. Teubner.
Id. y Ross, W. (Ed.) (1966). Aristotelis Physica. Clarendon Press.
Id. y Susemihl, F. (Ed.) (1884). Aristotelis ethica Eudemia. Teubner.
Id. y Kassel, R. (Ed.) (1976). Aristotelis Ars Rhetorica. De Gruyter.
Asmis, E. (1984). Epicurus’ Scientific Method. Cornell University Press.
Bartninkas, V. (2023). Traditional and Cosmic Gods in Later Plato and the Early 

Academy. Cambridge University Press.
Berti, E. (1962). La filosofia del primo Aristotele. Cedam.
Id. (2005). La teologia di Aristotele. En E. Berti. Nuovi studi aristotelici. II - 

Fisica, antropologia e metafisica (pp. 381-393). Morcelliana.
Bodéüs, R. (1992). Aristote et la théologie des vivants immortels. Bellarmin.
Boyancé, P. (1952). La religion astrale de Platon à Cicéron. Revue des Études 

Grecques, 65(306-308), 312-350.
Calchi, V. (2023). Theology of the Epinomis. Routledge.
Cassirer, E. y Hoffmann, E. (1981). Die Geschichte der antiken Philoso-

phie. En M. Dessoir (Coord.). Geschichte der Philosophie (pp. 7-256). 
Fourier.

Cicerón, M. y Giomini, R. (Ed.) (1975). De Divinatione; De Fato; Timaeus. 
Teubner.

Cicerón, M. y Pimentel, J. (Ed., Trad.) (1990). Cuestiones académicas = 
Academica. UNAM.

Id. y Ax, W. (Ed.) (1933). De natura deorum libri tres (2ª ed.). Teubner.
Id. y Moreschini, C. (Ed.) (2005). De finibus bonorum et malorum. Teubner.
Demetrio Lacón, Santoro, M. (Ed., Trad.) (2000). Demetrio Lacone, La for-

ma del dio: (PHerc. 1055); edizione, traduzione e commento. Bibliopolis.
DeWitt, N. (1964). Epicurus and his Philosophy. University of Minnesota 

Press.
Diógenes de Enoanda y García, C. (Ed., Trad.) (2016). El sabio camino ha-

cia la felicidad: Diógenes de Enoanda y el gran mural epicúreo. Planeta.
Diógenes Laercio, García, C. (Ed., Trad.) (2007). Vidas de los filósofos ilus-

tres. Alianza.
Id. y Marcovich, M. (Ed.) (1999). Vitae Philosophorum. Vol. I Libri I-X. Teubner.
Elders, L. (1960). Aristotle’s Theory of the One: A Commentary on Book X of the 

Metaphysics. Van Gorcum.
Epicuro y Arrighetti, G. (Ed., Trad.) (1973). Opere (2ª ed.). Einaudi.



Ignacio Marcio Cid

288

Id. y Vara, J. (Ed., Trad.) (1995). Obras completas. Cátedra.
Erler, M. (2002). Epicurus as deus mortalis: Homoiosis theoi and Epicurean 

Self-cultivation. En D. Frede y A. Laks (Eds.). Traditions of Theology. Studies 
in Hellenistic Theology, Its Background, and Aftermath (pp. 159-181). Brill.

Id. (2020). Epicurus: an Introduction to his Practical Ethics and Politics. Schwabe.
Essler, H. (2011). Glückselig und unsterblich. Epikureische Theologie bei Cicero 

und Philodem, mit einer Edition von PHerc. 152/157, Kol. 8-10. Schwabe.
Farrington, B. (1968). La rebelión de Epicuro. Ediciones de Cultura Popular. 
Festugière, A. J. (1963). Epicuro y sus dioses. Eudeba.
Id. (1949). La révélation d’Hermès Trismégiste. Le Dieu Cosmique. Gabalda.
Filodemo de Gádara y Diels, H. (Ed.) (1916). Über die Götter. III Buch, Grie-

chischer Text. G. Reimer.
Id., Id. (Ed.) (1917). Über die Götter. III Buch, II: Erläuterung des Textes. G. Reimer.
Gerson, Ll. (1990). God and Greek Philosophy: Studies in the Early History of 

Natural Theology. Routledge.
Ginnantoni, G. y Gigante, M. (Eds.) (1996). Epicureismo greco e romano: Atti 

del congresso internazionale (vol. 1). Bibliopolis.
Giovacchini, J. (2012). L’Empirisme d’Épicure. Classiques Garnier.
Gómez, A. (1986). Platón: los seis grandes temas de su filosofía. FCE/UNAM.
Gosling, J. y Taylor, C. (1982). The Greeks on Pleasure. Clarendon Press.
Gregory, A. (2006). Eudoxus, Callippus and the Astronomy of the Ti-

maeus. Bulletin of the Institute of Classical Studies, 46(78), pp. 5-28.
Grilli, A. (1996). Considerazioni sul fr. 555 Us. di Epicuro. En G. Ginnan-

toni, G. y M. Gigante (Eds.). Epicureismo greco e romano: Atti del congresso 
internazionale (vol. 1, pp. 377-386). Bibliopolis.

Hadot, P. (2009). La filosofía como forma de vida. Alpha Decay.
Inwood, B.; Gerson, L.; Hutchinson, D. (1994). The Epicurus Reader: Selec-

ted Writings and Testimonia. Hackett.
Kleve, K. (2003). Epicurean Theology and Herculaneum Papyri. Cronache 

Ercolanesi, 33(1), 249-266.
Konstan, D. (2008). A Life Worthy of the Gods: the Materialist Psychology of 

Epicurus. Parmenides Pub.
Lavecchia, S. (2006). Una via che conduce al divino: la homoiosis theo nella 

filosofia di Platone. Vita e Pensiero.
Lemke, D. (1973). Die Theologie Epikurs. Versuch einer Rekonstruktion. Beck. 



La divinización mortal epicúrea como alternativa física, material y terapéutica

289

Liu, I. (2005). Homoiôsis Theôi: Becoming Like God in Stoic and Epicurean Phi-
losophy. University of Chicago, tesis doctoral inédita. 

Lledó, E. (1986). El epicureísmo. Montesinos.
Lucrecio y Bailey, C. (Ed.) (1898). De rerum natura libri sex. Clarendon 

Press.
Marcio, I. (2020). La psicoterapia filosófica de Epicuro. Peter Lang.
Id. (2021). La física antinihilista de Epicuro: filiación presocrática y rea-

propiación terapéutica. Ámbitos: Revista de Estudios de Ciencias Sociales y 
Humanidades, 46, 11-26.

Id. (2022a). La risa de Epicuro: feliz placer de dioses y amical bálsamo aní-
mico de seres humanos libres. Eikasia. Revista de Filosofía, 101, 203-222.

Id. (2022b) Los correlatos físicos de la pluralidad, la alteridad y la diversi-
dad en Epicuro. En A. Martínez (coord.). Etnicidad, identidad y ciudada-
nía. Las sociedades de ayer y hoy (pp. 579-603). Dykinson.

Méndez, I. (1993). La concepción aristotélica de la divinidad: del ‘Perì 
philosophías’ a ‘Metafísica’ XII; teología cósmica y motores inmóviles. 
Daimon, 6, 23-40.

Id. (2003). La doctrina política y jurídica de Epicuro. Res publica, 11-12, 
143-172. 

Mitsis, P. (Ed.) (2020). The Oxford Handbook of Epicurus and Epicureanism. 
Oxford University Press.

Moreau, J. (1939). L’âme du monde de Platon aux stoïciens. Les Belles Lettres.
Morrow, G. (1960). Plato’s Cretan City: A Historical Interpretation of the Laws. 

Princeton University Press.
Nussbaum, M. (2012). La terapia del deseo: teoría y práctica en la ética hele-

nística. Paidós.
Otto, W. (2006). Epicuro. Sexto Piso editorial. 
Perin, C. (2020). Tranquility as the Goal in Pyrrhonian Skepticism. En 

K. Arenson. (Ed.). The Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy (pp. 
285-294). Routledge.

Platón, Burnet, J. (Ed.) (1900-1907). Platonis Opera (5 tomos). Clarendon. 
Id. y Eggers, C. (Ed., Trad.) (1999). Timeo. Colihue.
Plotino y Bréhier, É. (Ed., Trad.) (1960). Ennéades. I. Les Belles Lettres.
Plutarco y Martos, F. (Ed., Trad.) (2004). Tratados antiepicúreos. Gredos. 
Reale, G. (2003). Por una nueva interpretación de Platón. Herder.



Ignacio Marcio Cid

290

Id. (2014). Platón: en busca de la sabiduría secreta. Herder.
Reydams-Schils, G. (2017). ‘Becom ing like God’ in Platonism and Stoi-

cism. En T. Engberg-Pedersen (Ed.). From Stoicism to Platonism: The 
Development of Philosophy, 100 BCE–100 CE (pp. 142-158). Cambridge 
University Press.

Roskam, G. (2007). Live Unnoticed / Λάθε βιώσας (Lathe Biōsas): On the 
Vicissitudes of an Epicurean Doctrine. Brill.

Id. (2020). Politics and Society en P. Mitsis (Ed.). The Oxford Handbook of 
Epicurus and Epicureanism (pp. 384-307.). Oxford University Press. 

Ross, W. (Ed.). (1953). Aristotle’s Metaphysics (2 vols). Clarendon Press.
Solmsen, F. (1942). Plato’s theology. Cornell University Press.
Id. (1951). Epicurus and Cosmological Heresies. The American Journal of 

Philology, 72(1), 1-23.
Suits, D. (2020). Epicurus and the Singularity of Death: Defending Radical Epi-

cureanism. Bloomsbury Academic.
Tarán, L. (1975). Academica: Plato, Philip of Opus and the Pseudo-Platonic “Epi-

nomis”. American Philosophical Society.
Tepedino, A. y Torraca, L. (1996). Etica e Astronomia nella polemica 

epicurea contro i Ciziceni. En G. Giannantoni y M. Gigante (Eds.). 
Epicureismo greco e romano: Atti del congresso internazionale (vol. 1, 
pp. 127- 154). Bibliopolis.

Usener, H. (Ed.) (1887). Epicurea. Teubner.
Vallejo, A. (1996). Platón: el filósofo de Atenas. Montesinos.
Vlastos, G. (1975). Plato’s Universe. Clarendon Press. 
Warren, J. (2004). Facing Death: Epicurus and his Critics. Clarendon Press.
Warren, J. (2009). Removing fear. En J. Warren (Ed.). The Cambridge Com-

panion to Epicureanism (pp. 237-248). Cambridge University Press.
Wolfsdorf, D. (2013). Pleasure in Ancient Greek Philosophy. Cambridge Uni-

versity Press.



291

capítulo x

lo natural y la defensa del placer 
en perspectiva epicúrea

Estiven Valencia Marín
“Es imposible vencer el temor a las cosas porque no conocemos cuál es la naturaleza de 

mundo [...] Por ello, no es posible hacerse con los placeres puros sin una ciencia natural”
Epicuro, Ratæ Sententiæ XII.

Introducción

Con la expresión “sin la ciencia de la naturaleza no es dado obte-
ner placeres” mencionada en el exergo de este capítulo, se quiere 
tratar una justificación del placer, de la sensación en general, bajo 
el criterio de naturaleza que emplea Epicuro. Qué se entiende por 
naturaleza y cómo se sortean aquellos males que se le endilgan a una 
sensación tenida por contraria a la práctica de la virtud son temáti-
cas de merecido esclarecimiento en el desarrollo del presente tex-
to. No obstante, hay argumentos suficientes, al menos para todos 
los epicúreos, con los que se impugna la perjudicialidad del placer 
sostenida por los más voraces críticos de Epicuro (Tulio Cicerón y 
Plutarco, quienes con amplitud refieren al epicureísmo) y se defien-
de la primacía de esta a nivel cosmológico, epistémico y práctico. 



Estiven Valencia Marín

292

Por ello, intérpretes actuales como Asmis (2009), Németh (2017), 
Arenson (2019) y Striker (2020) respaldan la tesis de veracidad del 
saber derivada de percepción a causa de la libre circulación de áto-
mos y su influjo en las acciones por naturalidad de las sensaciones.

Sin embargo, la presencia de impulsos a desear lo que provee 
insatisfacciones, lo que por mor del placer no necesariamente ge-
nera satisfacciones a futuro, advierte una posibilidad de la nega-
ción de consecuencias nobles a partir de una vida placentera según 
Wolfsdorf (2013), Warren (2014), Robitzsch (2020) y Hahmann 
(2020). Frente a esa dificultad, los tópicos de terapéutica de los 
deseos y erradicación de las vanas opiniones relativo a la caracte-
rización natural de las sensaciones en general, además de las ideas 
de ausencia de dolor físico y de la perturbación anímica en rela-
ción con una definición de ἡδονή (placer), según arguye Epicuro 
en su Carta a Meneceo (128, 129, 131), son de útil desarrollo para 
la defensa del placer como un fin. Dicho esto, la incomprensión 
de un pensamiento como el de Epicuro que prioriza en la acción 
la emergencia del placer y la validez de las αἰσθήσεις (sensaciones) 
por ser las fuentes inmediatas del conocimiento, exige reflexiones 
que reconstruyan los argumentos de algunos filósofos a expensas 
de los referentes que desvirtúan sus ideas originarias.

Dimensión epistemológica de la φύσις: átomos 
y sensaciones como principios del saber

La comprensión del ser humano como parte del mundo inaugura 
las aproximaciones teóricas de quienes, impulsados por un deseo 
de entender y de explicar lo que acontece a su alrededor, sitúan 
como principio de todo suceso a elementos o fuerzas externas ca-
paces de ofrecer pistas sobre su génesis. Pero no basta con esta-
blecer causas sobre los eventos externos al hombre si, consciente 
de lo que depende de él mismo, la pregunta por el origen de las 
cosas se orienta a al modo en que se conoce lo que acaece en la 
existencia y el bienestar que implica; se trata de la cuestión que 
vincula conocimiento y estilo de vida con consecuencias para quien 
lo realiza. De hecho, revelar la incógnita de la existencia implicó 



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

293

para los filósofos antiguos la respuesta a la aparición de las cosas 
que reproducen los sentidos y las condiciones en que se determina 
el status realitatis de las mismas, mas para efectos prácticos como 
lo referido del bienestar en la existencia, será Epicuro quien in-
troduzca el beneficio o perjuicio como condiciones por las que es 
aceptable o inaceptable toda indagación que se quiera emprender. 

Para el filósofo de Samos (con ello referimos a Epicuro, naci-
do en la isla del mismo nombre), aplicarse a la indagación y a la 
comprensión de los principios de la realidad procura sosiego a la 
vida (ἐγγαληνίζω τῷ βίῳ) (Ad Herodotum, 37). Además, lograr el 
gozo en la vida demanda de aplicarse a rudimentos prácticos como 
el mismo Epicuro sugiere a modo de interrogación: ¿quién crees 
que es mejor (τίς εἶναι κρείττονα) que el que [...] ha considera-
do cuál es el fin al que tiende la naturaleza (τὸ τῆς φύσεως τέλος)? 
(Ad Menœceum, 133). Por ello, el estudio de la naturaleza se revela 
como medio para otra finalidad que no es, por sí mismo, conoci-
miento de ciertos elementos constituyentes del cosmos como es 
de suponer de materias que albergan un alto componente teori-
zante. En efecto, la finalidad del proyecto inquisitivo del filósofo 
de Samos es esencialmente ética, es decir, busca en las acciones la 
ausencia de turbación como su objetivo, aunque las acciones como 
medios representan un aspecto importante a abordar ya que signi-
fican condiciones para el logro del objetivo propuesto.

En términos de García Gual (2002), Asmis (2009), O’Keefe 
(2014) y Hahmann (2020), la subordinación de todo un pensar 
a una conclusión ética tan notoria en el epicureísmo más allá de 
ofrecer respuestas útiles a las problemáticas humanas, es el deseo 
de hacer la conexión entre teoría y praxis moral a través de una 
única finalidad. En base a esta articulación, la idea de sistematici-
dad se hace cada vez más cierta sobre todo en una coherencia de 
principios que, a pesar de ser éstos examinados de distintas mane-
ras, albergan puntos en común que los hace susceptibles de empa-
rejamiento. No obstante, los diversos enfoques y métodos con los 
cuales tantos problemas filosóficos son abordados dan lugar a po-
siciones excluyentes por cuanto se rehúsan a notar en otras pers-



Estiven Valencia Marín

294

pectivas fuentes complementarias de análisis, estimando el más 
ferviente particularismo ético con el que se piensan las tesis de 
Epicuro, según Woolf (2009), Wolfsdorf (2013), Németh (2017), y 
Arenson (2019). Quizás, semejante apreciación se deba a la crítica 
que hacen Plutarco y Cicerón a la filosofía de Epicuro.

El Arpinate repara una incongruencia moral al situar los sen-
tidos como criterios del bien y el mal en los siguientes términos: 
“decir que los sentidos juzgan que el placer es bien y el dolor un 
mal, atribuye a los sentidos más autoridad (plus tribuit sensibus) [...] 
No podemos juzgar sino aquello que nos compete (nisi quod est nos-
tri iudicii)” (De Finibus II, 36-37). Dicho así, el bien y el mal recae 
en los juicios que el hombre realiza de sus acciones y las de otros 
en su natural proceso, y los efectos que estos desencadenan, pero 
las sensaciones incapacitadas de dicho juicio no pueden ser un cri-
terio moral. Corresponde, entonces, al calificativo de lo que com-
pete al hombre todo lo que es susceptible de control humano, es 
decir, a las posibilidades y capacidades de cada quien para el logro 
de sus objetivos como puede ser la tranquilidad de ánimo1. Aun-
que contra la postura sensualista del epicureísmo, y de ahí contra 
el placer, suma Plutarco de Queronea el problema de ser las sensa-
ciones inexactas e inseguras (οὐκ ἀκριβεῖς οὐδ᾽ ἀσφαλεῖς) pese a que 
los objetos se revelan por ellas (Adversus Colotem, 1118B). 

No es nuestro interés ahondar, por ahora, el asunto de la sis-
tematicidad del filosofar epicúreo, importa más bien la respuesta 
del Samio frente a la crítica cicero-plutarquea y la defensa de la 
sensación como principio natural de acción para discriminar lo 

1	 La idea ética más característica del estoicismo es creer que la virtud es el único criterio 
de felicidad. Dicha idea contrasta con la preferencia de unos bienes materiales y 
externos que, ciertamente, integran las condiciones del buen vivir. Sin embargo, una 
caracterización estoica de tales bienes como “indiferentes”, en conformidad con lo 
expresado por Cicerón en De Finibus Bonorum et Malorum (II, 34-35), se debe a la no 
diferencia de miseria y felicidad que pudiesen establecer los bienes externos si bien 
de estos no depende el buen vivir cuando el uso de los mismos es lo que importa. En 
efecto, hacer buen o mal uso de estas cosas es ejercitarse en virtud siendo este el único 
camino a la felicidad. Respecto de la recepción ciceroniana del carácter independiente 
de la virtud y su capacidad de ventura según la escuela estoica, ver Annas (1993), Striker 
(1996) y Gill (2006). 



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

295

beneficioso y lo perjudicial en el ser humano. Esta defensa tuvo 
por protagonista a los átomos en tanto principio explicativo de las 
sensaciones si bien son estos los que, en contacto con los órganos 
sensoriales de todos los seres vivos, desencadenan el proceso de 
percepción con el cual se obtiene información de los objetos que 
les circundan. Al respecto, concretamente declara Epicuro que los 
átomos son cuerpos a partir de los cuales se forman los objetos 
compuestos (σώματα ἐξ ὧν αἱ συγκρίσεις πεποίηνται); cuerpos 
indivisibles, immutables, intangibles (ἄτομα καὶ ἀμετάβλητα καὶ 
ἀναφῆ φύσεις) sin los que los objetos no tendrían lugar y, por lo 
mismo, semillas de todo lo existente (Ad Herodotum, 40-41). Así 
pues, si de naturaleza se trata, los cuerpos y sus principios son la 
φύσις —expresado en plural φύσεις— dado el ajuste de aquellos y 
este término. 

Ahora, si bien la evidencia de existencia de los cuerpos está 
en la sensación, ya sea por visión sobre ellos o por percepción de 
cualidades de los mismos a través del tacto, es esta sensación un 
criterio suficiente para la comprensión de todos los seres. No es 
gratuito que, para efectos de justificar lo dicho, Epicuro recurra a 
emanaciones semejantes a los cuerpos que son objeto de percep-
ción (ἀπόρροιαι) a cuyo contacto con el hombre generan algunas 
impresiones de sus caracteres aptos de ser comprendidos por los 
sentidos o por discurso (Ad Herodotum, 49). Sin embargo, colegir 
los principios de la sensibilidad no es tan evidente a las sensaciones 
mismas ya que el referido carácter de intangibilidad les obliga a 
estar desprovistos de cualidad propia de los cuerpos compuestos, 
de lo susceptible de ser captado por la percepción. En palabras de 
Striker (1996), Asmis (2009) y Valencia (2022), los ἄτομα son el 
posible acceso a una metafísica pensada desde principios que exce-
den lo empírico so pena del interés epicúreo por validar los senti-
dos como fuente eminente de saber. 

Frente a esta aparente contradicción entre la evidencia sensiti-
va y esos principios intangibles que la sustentan, basta con pensar 
en la necesidad de relacionar intuitivamente una génesis de todo 
cuerpo y sensación a través de las causæ inmaterialia para salvaguar-



Estiven Valencia Marín

296

dar a los átomos de desaciertos siendo únicamente verificables por 
la presencia de compuestos u objetos. Empero la cuestión de in-
exactitud y de error en el fenómeno de percepción al que Epicuro 
se enfrenta, demanda de una explicación a partir de los mismos 
elementos que integran tal proceso ya que se trata de la forma más 
inmediata en que el ser humano tiene contacto con objetos del 
medio. Por una parte, el citado helenista O’Keefe (2014) asegura 
un vacío argumentativo en la tesis epicúrea del juicio sobre lo per-
cibido como único responsable del error presente en la compren-
sión de los objetos (p. 463) y, por otra parte, la incongruencia de 
objeto percibido e impresión del perceptor es más factible que la 
tesis de representación exacta como vía de rescate para la veraci-
dad de las sensaciones según Hahmann (2020, p. 165). 

En este orden de ideas, queda en vilo la verdad de las sensa-
ciones (τῶν αἰσθήσεων ἀλήθεια), si los fallos en las representacio-
nes mentales de los objetos caracterizan a aquellas de acuerdo con 
las críticas de Plutarco (Contra Colotem, 1123B) y Sexto Empírico 
(Contra Dogmaticos, I, 293) al sistema sensualista de Epicuro de Sa-
mos. Y, aunque el argumento de irracionalidad de las sensaciones 
(αἰσθήσεις ἄλογός εἰσίν) intenta ser una forma de rescatar del error 
a estas pues se tratan de aspectos que por sí mismos no pueden 
juzgar certeza de sus improntas según Diógenes Laercio (Vitæ Phi-
losophorum X, 31), es de considerar con ello la imprecisión sobre el 
término “verdad” de acuerdo con el vacío argumental de O’Kee-
fe. Oponerse, de hecho, al escepticismo desde el criterio de ver-
dad, redunda en la admisión de algo externo que provoca un efec-
to sobre los sentidos y pensar del ser humano siendo, por eso, los 
cuerpos e intuición de sus causas razones suficientes de la verdad 
que defienden. Además, el vínculo de razón y sensación resuelven 
aquella incongruencia de impresión y objeto. 

Lo característico de la sensación es simplemente percibir aque-
llo que se presenta a través de los órganos de los sentidos y, sabien-
do que se percibe por el hecho de reaccionar a estímulos, se le ca-
lifica de verdadera. Mas la verdad o falsedad que se le endilgan a las 
sensaciones con fines epistémicos, esto es, de conciencia sobre si 



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

297

lo percibido es cierto o fallido procede de un juicio emitido sobre 
la impresión acaecida en el interior del hombre para el que, como 
dice el mismo Diógenes Laercio acerca del canon establecido por el 
Samio, debe ser este confirmado y no contradicho (ἐπιμαρτυρῆται 
καὶ μὴ ἀντιμαρτυρῆται) (Vitæ Philosophorum X, 34). Dado lo ex-
puesto, ni Epicuro desestima las variaciones posibles susceptibles 
de fallos en la ulterior comprensión de los fenómenos tras el pro-
ceso de percepción, ni asegura una escisión entre lo mentado de 
lo percibido y el ejercicio reflexivo para sobreponer la sensación 
sobre la razón. Lo cierto es que, en palabras de Epicuro, es mejor 
el ser reflexivo (κρεῖττον εἶναι νομίζοντος εὐλογίστως) y desafor-
tunado, que afortunado e irreflexivo (Ad Menœceum, 135).

No está lejos de las problemáticas enunciadas la incongruencia 
entre impresión-fenómeno y la posible falsedad de lo mentado sobre 
los objetos percibidos, y la explicación de fenómenos constitutivos a 
la esfera celeste o cuerpos celestes (περὶ τῶν μετεώρων) a la que se 
accede por medio de la razón. En efecto, el que se piensen cercanos 
ciertos astros o que se observen lejos unos de otros, por ejemplo, se 
debe a la lentitud o rapidez en que estos recorren la órbita a la que 
pertenecen; un suceso que excede al mito por cuanto no se ajusta a 
los múltiples hechos observados. De hecho, al menos desde la visión 
epicúrea, recurrir a los mitos para explicar el origen y cauce de los 
eventos cosmológicos afines al aludido, representa una irracionalidad 
u opinión errada (ἀλογία ἤ κενός δόξα) que es imperativo deshacer 
(Ad Pitocleam, 87). Así, los yerros en las ideas tanto de los cuerpos 
celestes como de los objetos con los que todo hombre tiene contacto 
inmediato en el mundo, depende de las opiniones o juicios que se 
extraen de lo percibido; un problema de concepción de lo real que 
se proyecta en el plano ético. 

Retomando la cuestión por el enfoque eminentemente ético 
del filosofar epicúreo, no se tiene razón suficiente para afirmar una 
desvinculación entre la dimensión ética y sensitiva de todos los se-
res humanos cuando se entiende que las percepciones influyen sig-
nificativamente en el desarrollo de las acciones. Por ello, al hablar 
de disposiciones y de acciones cuya explicación está en las leyes de 



Estiven Valencia Marín

298

la naturaleza, es decir, desde los movimientos atómicos, toda afec-
ción (τά πάθη) procedente de la percepción ocasiona reacciones 
inmediatas, aunque dicho rasgo físico alberga otro tanto de proble-
mas al intentar establecer el carácter autónomo de todo particular 
para aceptar o rechazar la realización de cualquier acto. En térmi-
nos generales, la explicación física de los comportamientos huma-
nos parece transgredir el interés coherentista de aquellos princi-
pios que observa Epicuro según Woolf (2009), Mas Torres (2019) y 
Valencia (2022), pero es esta física de las acciones la que presenta 
una clara sistematicidad desde el concepto de naturaleza (φύσις) la 
cual elucidaremos en lo que sigue del texto.

Naturaleza, sensaciones y acciones en perspectiva 
sistemática del hedonismo epicúreo

Por evocación de Diógenes Laercio nos es conocida la obra epicúrea 
De Natura, obra tal que entre las muchas escritas por el Samio revela 
una sucinta definición acerca de lo natural, de lo real o de todas las 
cosas (ἡ φύσις καὶ τό ὄν ἤ τά ὁλα), esto es, los cuerpos y el vacío 
(σώματα καὶ κένος) que hacen al cosmos (Vitæ Philosophorum X, 27). 
A la usanza de algunos célebres filósofos que le precedieron, Epi-
curo se dio a la tarea de presentar su idea de conformación y orden 
del mundo siendo el susodicho κένος expresión de ocasión para el 
movimiento y unión de las partículas originarias del todo, sine qua 
non los componentes de este todo perecen. Sin embargo, por lo 
hasta ahora escrutado, la constitución de tal naturaleza o mundo 
integrada(o) por un sinnúmero de principios y elementos ya enun-
ciados también alberga varios rasgos del pensar y actuar innatos al 
hombre entre los que las sensaciones, afecciones, deliberaciones y 
elecciones, además de las ulteriores acciones, destacan como partes 
integrantes de un sistema hedónico tan característico del proyecto 
filosófico de Epicuro.

Frente al perfil coherentista que califica a los sistemas de pensa-
miento, el determinismo físico de lo existente por causa de la cer-
teza en las leyes de movimiento y de conjunción de átomos (κίνησις 
καὶ σύγκρισις) como origen de los cuerpos, además de su emanación 



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

299

(ἀπόρροιαι τῶν ἀτόμων) como raíz del conocimiento de todo (Ad 
Herodotum, 49; Ad Pitocleam, 88-89), deja en entredicho la autono-
mía para actuar tal como presenta Mas Torres (2019, p. 198). En 
esta misma línea argumentativa, el esbozo metafísico enunciado por 
el Samio lleva a una solución general de física que carece de infor-
mación respecto de la dimensión práctica, por lo cual se debe hacer 
un reconocimiento de las limitaciones que posee la ética epicúrea en 
conexión con los principios causales a juicio de Robitzsch (2020, p. 
221) y Striker (2020, p. 56). Empero la conexión entre principios fí-
sicos-vida práctica y, en vínculo con esta, la aquiescencia para la elec-
ción y evasión de lo conveniente y lo perjudicial respectivamente, 
alcanza a dilucidarse a través de la afección (τό πάθος) cuyas implica-
ciones físico-prácticas son notables.

Basta con enunciar un par de fragmentos que sintetizan el 
pensar de Epicuro para advertir un acoplamiento de las sensacio-
nes-afecciones-acciones: “si no confirmas una opinión según la 
sensación y la afección (κατὰ τὴν αἴσθησιν καὶ τὰ πάθη), descon-
siderarás la mentira” (Ratæ Sententiæ, XXIV), además “el gozo […] 
lo alcanza la serenidad y la suavidad de sentimientos (ἀλυπία καὶ 
πραότης παθῶν) según lo natural (κατά φύσιν)” (Incertæ Sedis Frag-
menta 548)2. Con lo dicho, toda experiencia sensitiva supone dis-
tintas maneras de ser afectado por objetos externos a los cuerpos 

2	 Los fragmentos cuyo lugar u obra se desconoce, hacen parte de la colección de 
dichos enunciados por el autor heleno en cuestión, al menos por su coincidencia con 
lo contenido en la trilogía epistolar, es decir, a Meneceo, Pitocles y Heródoto cuyos 
receptores fueron varios de sus seguidores, además de 41 sentencias principales y 81 
aforismos que confirman lo expuesto en aquellas (todo de Diógenes Laercio en Vitæ 
Philosophorum, fuera de los 81 dichos descubiertos posteriormente). Para Herman 
Usener (1887), del que se extrae aquella categoría de Incertæ Sedis Fragmenta, existen 
fragmentos procedentes de fuentes cuya autoría pertenece a los críticos y defensores de 
la filosofía de Epicuro, y entre esos fragmentos compilados algunos están marcados por 
palabras del Samio, o se aproximan a ellas. Lo cierto es que el corpus epicureum se perdió, 
aunque fuentes secundarias, como son las de Cicerón, Plutarco de Queronea, Lucrecio, 
Filodemo de Gadara, Lucio Anneo Séneca, Porfirio de Tiro, Lactancio, Estobeo, Justino 
de Roma, Taciano el Sirio, Tertuliano, Clemente de Alejandría, Gregorio Nacianceno, 
entre otros, explicitan las obras originales de nuestro autor en mención. Pero en lo que 
refiere a la colección de dichos cuya fuente nos es desconocida, se tienen por epicúreos 
dada su semejanza con la doctrina establecida por el mismísimo Samio.



Estiven Valencia Marín

300

y, dado que el ser humano también conoce su medio a través de 
dicha experiencia, se esperan reacciones inmediatas cuyas expre-
siones gestuales o verbales denotan aceptación o rechazo a los es-
tímulos. Así, al estimar en el plural del término πάθος (empleado 
en los fragmentos anteriores) un criterio para apreciar la veracidad 
de las opiniones y destacar el desarrollo natural del hombre hacia 
el gozo o bienestar, se coligen cursos de acción con los que el ser 
humano intenta vivir venturosamente. 

Las acciones, por tanto, dependen de condiciones atómicas, 
sensitivas y afectivas con las que se piensa posibles causas del com-
portamiento humano sobre todo para esclarecer los móviles de 
elección de lo provechoso con fines de sistematicidad, como se in-
fiere del pensar epicúreo, siendo este comportamiento manifesta-
ción de la teoría física expuesta. Ahora bien, volviendo al problema 
de la autonomía de la acción frente a un determinismo físico que 
supone la tesis atomista del mundo, cabe indicar de esos princi-
pios atómicos cualidades generadoras de fuga, es decir, capaces de 
cambios frente a patrones presuntamente inalterables por el hecho 
de ser condiciones de posibilidad de la libertad de decisión en los 
hombres. En otras palabras, para el autor heleno en cuestión mien-
tras los ἄτομα se mueven continuamente, algunos se desvían para 
entrelazarse con otros (Ad Herodotum, 43) y, en el mismo sentido, 
Lucrecio asegura que “cuando los cuerpos se mueven en línea rec-
ta, se desvían en tiempo indeterminado (depellere in incerto tempore) 
tal que su movimiento cambia” (De Rerum Natura II, 215). 

Dadas las citas de Epicuro —el participio perfecto del verbo 
κλείω para decir el enlazamiento de los átomos (estar contenidos 
o cercados) producto de las variaciones en su movimiento— y su 
seguidor latino Lucrecio con el verbo en presente indicativo depello 
(desviar o expulsar), se asegura la libertad de los principios cons-
titutivos del todo como la generación del mismo. Dicho esto, al 
considerar las razones que articulan los fundamentos físicos y éti-
cos dichos por Epicuro de Samos, si las causas del mundo y lo que 
constituye a este tienen variaciones en el movimiento, es decir, en 
su forma de enlazarse para dar paso a lo que el ser humano conoce 



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

301

a través de sus sentidos, de igual manera los productos u objetos 
generados por aquellas causas conservan sus cualidades. De modo 
que en lo que respecta al ser humano y comportamientos, ni hay 
cabida para el determinismo causal que niega toda posibilidad de 
elección ni se reduce las acciones a la arbitrariedad; por eso las le-
yes físicas no desdicen la capacidad deliberativa del hombre para 
efectuar sus respectivas acciones. 

Frecuentemente, a raíz de los posicionamientos univocistas 
para los que se piensa una mayor certeza en sus premisas, se opta 
por una radical contraposición entre un sistema coherente de leyes 
intacto a cualquier tipo de razón que pudiese desdecir sus criterios 
incluso si le llegase a completar, y el arbitrio humano por el que se 
está en capacidad de reflexionar, elegir y actuar conforme a lo pre-
viamente mentado. En nuestro caso, por lo hasta ahora escrutado 
acerca del pensamiento epicúreo en términos de relación física y 
ética (sensaciones-acciones), aquella libertad de elección o arbitrio 
sobre lo que proporciona bienestar al hombre tiene fundamento 
en las variaciones cinéticas de los átomos lo cual le hace ser cohe-
rente con su justificación de un placer natural que sortea perjuicios 
para sí mismo. Y, aunque los reparos permearon a las tesis físicas y 
sensitivas del epicureísmo como lo recrean intérpretes recientes, a 
saber, Striker (2020), Mas Torres (2019) y Robitzsch (2020), ade-
más de los contemporáneos del Samio ya enunciados, las críticas se 
trasladan hacia la defensa del placer con mayor ahínco. 

Por ahora, es menester avanzar en la sistematicidad física y prác-
tica del proyecto de Epicuro desde su noción de naturaleza (φύσις) 
con el ánimo de reconstruir esos argumentos que hacen frente a las 
críticas, mas en lo tocante al placer lo desarrollaremos más adelan-
te. En efecto, lo que en un momento se identificó como natural, en 
general, elementos y cuerpos que integran el cosmos además de sus 
partículas generadoras, ahora se extiende a las explicaciones para el 
cambio que acaece en los mismos. En primer lugar, argüir la exis-
tencia de mundos extra al ya conocido por mor del establecimiento 
del sinnúmero de partículas generadoras y, en segundo lugar, inferir 
el nacimiento de los astros, las duraciones variables de los días, la 



Estiven Valencia Marín

302

lluvia, viento, terremotos y relámpagos por el choque y movimien-
to de los átomos, adquiere un nuevo modo de pensar a los antiguos 
desarrollos sobrenaturales. Al respecto dice Epicuro: “con el estu-
dio de lo natural escaparás a las explicaciones míticas (τοῦ μύθου 
ἐκβήσῃ) y se podrán entender las cuestiones correspondientes a los 
fenómenos cósmicos” (Ad Pitocleam, 116). 

Estos razonamientos, como se deduce del conocimiento seguro 
acerca de los sucesos celestes (τῆς περὶ μετεώρων γνώσεως) según 
Epicuro, equivale a explicaciones desde unos principios naturales 
del cosmos y sus fenómenos los cuales, de alguna u otra manera, 
inciden en todo ser humano. A nivel epistémico, tales explica-
ciones concluyen en verdades para quien se desliga de cualquier 
presunción de sabiduría la cual obtura la correcta comprensión de 
lo que ocurre alrededor de sí, de ahí la prevención con los mitos 
aunque no por ello demerita la creencia de los dioses3, pero más 
allá de precisar condiciones sensitivas con las que el ser humano 

3	 Gracias a los comentarios de críticos contemporáneos o un poco tardíos al filósofo de Samos, 
se tienen noticias de una presunta defensa de ateísmo en el proyecto ético epicúreo. Por 
una parte, para el platonizante Plutarco de Queronea, no existe ciudad en que su gobierno 
perdure al haber eliminado la creencia sobre los dioses (τῆς περὶ θεῶν δόξης ὑφαιρεθείσης) 
(Adversus Colotem, 1125E). Se añade la negación a la providencia divina (τῶν θεῶν πρόνοια) 
por la cual se extingue toda esperanza frente a las adversidades, aunque con ello se 
pretenda luchar en contra de la superstición (Non posse suaviter vivi, 1101A-C). Por otra 
parte, si para Cicerón los epicúreos admiten la existencia de los dioses (tal como lo asegura 
de Torcuato, el defensor del epicureísmo) (De finibus II, 115), no es lo mismo cuando dicen 
que no se preocupan de nada, ni hacen absolutamente nada (non colant omnino nihil curent 
nihil agant) (De natura deorum I, 115). Esta misma línea argumentativa la conservan algunos 
autores de la tradición cristiana con el fin de distinguir las consideraciones del mundo 
y la moral humana según los griegos, y el naciente cristianismo. Así, para el apologista 
romano Lactancio, a pesar de que Epicuro llama a Dios feliz e incorruptible porque es 
eterno (Epicurus deum beatum et incoruptum vocat quia sempiternus est), él ratifica una duda 
en la existencia de los dioses (deos in dubium vocavit) (Divinarum Institutionum I, 2; II, 8; III, 
12). De este parecer es Clemente de Alejandría al referir de Epicuro el ser iniciador del 
ateísmo (πρὸς Ἐπικούρῳ ἀθεότητος κατάρχοντι) porque niega la providencia (Stromata I, I, 
1.2; XI, 50.6; Protrepticus 66, 5), aunque aprecia y toma aquella idea de la divinidad como 
la que permanece siempre incorruptible y feliz (μένει μαχάριος καὶ ἄφθαρτος) (Stromata VI, 
XII, 104.3), y se muestra un poco más indulgente Gregorio de Nacianzo al reconocer en 
el heleno en cuestión llevar una vida decente y autocontrolada (κοσμίος καὶ σωφρόνως ἕζην) 
(Carmina I, 2.10). Acerca de la discusión sobre ateísmo y no ateísmo en Epicuro, ver Lenis 
(2016, p. 169) y Cubo (2010, p. 95).



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

303

conoce subyacen a estas ciertas condiciones emotivas con las que 
el particular se reconoce afectado por los sucesos del ambiente. Es 
así como para los citados O’Keefe (2010, p. 74) y Warren (2009, 
p. 235), esas naturales condiciones emotivas suscitan, en definitiva, 
un nivel ético que comprende motivaciones, elecciones, deseos y 
opiniones; perspectiva esta contra un acérrimo determinismo im-
putado al filósofo de Samos que desacredita su proyecto ético.

Caracterización ética de los deseos y opiniones 
para una defensa naturalista del placer

El ser humano como ente corpóreo experimenta constantemen-
te afecciones por las que acepta o rechaza lo que le parece pro-
picio o desfavorable, respectivamente, a su emergente deseo de 
bienestar; deseo caracterizado de natural por proceder de reac-
ciones a estímulos que aseguran la inalterabilidad somática. Esta 
explicación causal para susodichas afecciones de satisfacción y de 
tribulación, siendo la de tribulación un efecto adverso a la inalte-
rabilidad, se traduce en términos epicúreos como la conservación 
de las fluctuaciones atómicas en los seres vivos que permiten dis-
tinguir aquello que favorece al funcionamiento del cuerpo. Mas 
tal realidad física intuida, es la que encuentra su libre expresión 
en el plano del comportamiento humano donde el placer y dolor 
perfilan ser sus únicos referentes de acción, es decir, conducen 
a realizar lo que solo devenga provecho a la actividad lozana del 
organismo. Así, para el autor heleno en cuestión, de acuerdo con 
Diógenes Laercio, elegimos por la afección del placer que es con-
natural a todo ser vivo, mientras rechazamos por el dolor (Vitæ 
Philosophorum X, 34). 

Si bien sólo del placer se dice que nos es propio o cercano 
(ἡδονή τὴν μὲν οἰκεῖον), idea de la que Lucrecio mismo asevera un 
gozo compartido con los animales por vía de la unión sexual (De 
Rerum Natura IV, 1190), no es más que por la positividad de tal 
πάθος en los seres vivos sobre todo en la dimensión práctica de 
los seres humanos. No es gratuito que, por lo dicho, se reclame 
del placer el ser principio y fin de la vida feliz (ἀρχὴ καὶ τέλος τοῦ 



Estiven Valencia Marín

304

μακαρίως ζῆν), el bien primero y congénito (ἀγαθὸν πρῶτον καὶ 
συγγενικὸν) a partir del que se juzgan los otros bienes (Ad Menœ-
ceum, 129), significando con ello la priorización de las sensaciones 
tanto en el saber de los objetos y fenómenos del mundo como de 
los medios para el bienestar. Pero en condiciones precipitadas que 
hacen del hombre un ser inquieto por satisfacer en totalidad sus de-
seos y evitar a toda costa la incomodidad, ¿cómo asegurar del placer 
un estado efectivo de bienestar cuando de este se demuestran múl-
tiples razones de su incongruencia al desearse lo que se presume 
placentero y, a la postre, genera solo insatisfacción? 

El hombre instintivamente busca apartarse de lo que le genera 
dolor, dolor o perturbación tal que muchas veces es causada por 
los mismos deseos inalcanzables los cuales se tornan marco de re-
ferencia para el análisis de los efectos negativos del goce sobre el 
ser humano. Bajo este presupuesto, quizás, los críticos del epicu-
reísmo contemplan en las reacciones instintivas una insuficiente 
razón para justificar al placer como un fin, incluso cuando es esa 
misma afección la responsable de muchas molestias involucran-
do, desde luego, actividades intelectuales que parecen mejores a 
la hora de prevenir perjuicios para los particulares al parecer de 
estudiosos como Warren (2014, p. 102), Woolf (2009, p. 163) y 
Arenson (2019, p. 99). Lo cierto es que, tras la denuncia de falibi-
lidad del placer para hablar de estados de bienestar efectivos, deja 
en vilo la tesis de connaturalidad, condición innata o natura effectus 
sensum del goce ya aludida, desde la cual se ampara mayormente el 
hedonismo epicúreo para hacer frente a las objeciones establecidas 
por los estoicos, los escépticos y medio-platónicos. 

Una vez más contra el status naturalis del placer predicado 
por Epicuro, cabe referir aquellos reparos arbitrados por los me-
dio-platónicos en la figura de Plutarco, para quien, en una tóni-
ca mordaz, desestima como fin el hacerse a lo necesario y evitar 
penas: “qué dicha la que tienen por no sufrir males (ἐπὶ τῷ μὴ 
κακοπαθεῖν). Ni los animales evitan todo mal como fin último. Lo 
necesario no es un bien (ἀναγκαῖον οὐκ ἀγαθόν ἐστιν), lo deseable 
va más allá del rechazo del mal” (Non posse suaviter vivi, 1091B-D). 



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

305

A su vez, portavoz del escepticismo como Sexto Empírico agrega a 
la objeción contra la teleologización del placer el absurdo existente 
en una consideración de algún bien natural pues si existe algo bue-
no o malo por naturaleza, debe ser común a todos (τοῦτο ὀφείλει 
κοινὸν εἶναι πάντων), mas no existe algo bueno en común pues 
si algo parece bueno a alguien no ha de decirse que se tiene algo 
bueno o malo por naturaleza (οὐδὲν κοινὸν πάντων ἐστὶν ἀγαθόν ἢ 
κακόν)” (Contra Dogmaticos V, 68-73). Sin embargo, de cara a estas 
objeciones, no se hacen esperar las réplicas de Epicuro. 

Insistamos en la caracterización natural del placer, si bien, des-
de esa categoría, se posiciona el mismo como un fin y se le jus-
tifica como el contenido del bienestar esperado por los hombres 
dada su condición sensible. Por una parte, en oposición a una dife-
renciación entre el placer y no padecer dolor en tanto el dolor es 
considerado un mal, además de conferir al goce el status sensibilis 
contiguo a estímulos que impide el desarrollo de lo que produce 
daño al cuerpo y la mente de los hombres, cabe decir que lo que 
se busca siempre es el curso libre de las mejores condiciones de 
vida, lo cual perfila ser origen y culmen de todas las acciones y, por 
ende, es el principio y fin (ἀρχὴ καὶ τέλος) sostenido por el filósofo 
de Samos. Inversamente, si se aplica la negación irreflexiva de los 
dolores y la relativización de lo bueno al desarrollo expedito de la 
calidad de vida del particular, como piensan Plutarco y Sexto Em-
pírico los argumentos de teleologización y naturalidad del goce en 
Epicuro, supone una omisión de la idea de un serio razonamiento 
en el logro de lo mejor para el hombre planteado por el Samio.

Al enfatizar en las suposiciones u opiniones hueras (κεναί δόξαι) 
(Ad Menœceum, 132; Ratæ Sententiæ, XXX; Sententiæ Vaticanæ, 80), 
Epicuro previene de considerar vicios, liviandades y suntuosida-
des para el placer que admite como el móvil de todas las acciones 
humanas al ser esas condiciones la provocación de todo lo que no 
genera gozo. Por tal razón, la participación del razonamiento so-
bre lo que se estima ligeramente provechoso tiene tanto sentido, 
dado su objeto de evitar consecuencias funestas, como el hecho de 
ser el sufrimiento una afección que naturalmente se quiere evitar. 



Estiven Valencia Marín

306

Aunque, como se observa en algunos casos por los cuales no es 
siempre el dolor causa de evasión, la aflicción inicial que se padece 
de ciertas acciones dirige a sensaciones placenteras, por ejemplo, 
el suministro de un medicamento causa de la molestia cuando se 
sobrelleva una dolencia corporal, pero del que se sabe genera a fu-
turo un alivio. Lo cierto es que, fuera de contradicción, aún con la 
presencia de un dolor en el cuerpo lo que se busca en últimas es 
disipar este y, por ende, el placer se comprende como fin4.

Por otra parte, en cuanto a la falibilidad del placer la cual re-
dunda ocasionalmente en efectos contrarios al bienestar espera-
do, la anterior mención a lo que presurosamente se consiente por 
venturoso ofrece mayores claridades sobre el problema aquí plan-
teado. A este propósito, toda presunción de bienestar para de-
seos, intenciones y sentimientos no tasados sobre los efectos da-
ñinos que pueden generar, repercuten significativamente en el 
yerro de su satisfacción, cual hecho inesperado por el ser humano, 
quien es capaz, incluso, de intuir las más graves consecuencias de 
sus múltiples afecciones. Bien vistas las cosas, deseos, intenciones 
y sentimientos tomados por afecciones (πάθη) obedecen al cur-
so regular de unas impresiones en el cuerpo y la previa construc-
ción interna de motivos de acción a causa de experiencias vividas; 

4	 Frente a la negación irreflexiva de los dolores, esto es, proferir juicios negativos sobre el 
dolor en tanto se le tiene por un absoluto daño al bienestar humano tal cual deriva de la 
crítica de Plutarco respecto de la imposibilidad de evadir dicha afección: “Si presentas al 
cuerpo los olores y sabores más agradables, encontrarás que experimentas un movimiento 
suave y agradable (τὸ κινούμενον λείως καὶ προσηνῶς) en poca duración, mientras que en 
mayor frecuencia está el disgusto y desagrado. Ninguna zona del cuerpo es inmune al 
fuego o los latigazos, ni insensible al dolor (οὐδ᾽ ἀναίσθητον ἀλγηδόνος), mientras que el 
placer se disipa” (Non posse suaviter vivi, 1087E), Epicuro matizó tal apreciación desde su 
análisis de la experiencia humana sobre lo que genera o no genera gozo inminente y/o 
postreramente. De hecho, según el Samio “hay muchas veces que consideramos muchos 
dolores mejores que los gozos pues, tras haber soportado durante mucho tiempo el 
dolor, nos sigue un gozo mayor (μείζων ἡμῖν ἡδονὴ παρακολουθῇ)” (Ad Menœceum, 129) y, se 
añade que “todo dolor es cosa mala, pero no cualquier dolor debe ser rechazado pues en 
ocasiones hacemos uso bueno de lo malo (τῷ δὲ κακῷ τἄμπαλιν ὡς ἀγαθῷ)” (Ad Menœceum, 
132). En este sentido, para efectos de prevención de los males futuros “[...] al que le haya 
afectado en el cuerpo algún dolor, a futuro le viene bien para poner guardia a riesgos 
semejantes” (Sententiæ Vaticanæ, 73).



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

307

ambos aspectos de corriente origen al fenómeno de las sensaciones 
(αἰσθήσεις), de ahí su conditio naturalis, que posibilitan la emergencia 
de acciones pero que, a su vez, demandan de un cuidado para evi-
tar perjuicios a la querida salud del cuerpo y al sosiego del alma.

Lo anterior, articulando lo sensitivo con lo ético en que las afec-
ciones involucran acciones, en favor del fin del placer, es decir, sa-
lud del cuerpo y tranquilidad anímica (τοῦ σώματος ὑγίεια καὶ τῆς 
ψυχῆς ἀταραξία) a juicio del filósofo heleno en cuestión (Ad Menœ-
ceum, 128), habla una vez más de la idea de sistema pensada para el 
proyecto filosófico de Epicuro. Y si bien lo ético se concretiza en las 
acciones, el calificativo de apresurado o vacío —adjetivo femenino 
en plural κεναί— para deseos, intenciones y sentimientos incapa-
ces de dar sosiego corporal y anímico, también aplica para las ac-
tuaciones mismas de los seres humanos de acuerdo con la siguiente 
máxima que ampara o rescata al goce: “ningún placer es malo en sí 
(οὐδεμία ἡδονὴ καθ᾽ ἑαυτὸ κακόν), pero los actos causantes de tal 
conllevan dolores” (Ratæ Sententiæ, VIII). Dicho de esta manera, 
si lo banal y sujeto a error se dice tanto de aquellas opiniones con 
que conocemos el mundo como de deseos y acciones desencadena-
dos(as) por estímulos, se colige que lo que sea el placer se debe al 
funcionamiento del organismo libre de yerros.

La ausencia de dolor en el cuerpo y la imperturbabilidad aní-
mica, a propósito de la definición de ἡδονὴ, expresa lo más cer-
cano a los sentidos del hombre que representa aquella afección y 
para la cual se piensa el funcionamiento saludable, libre de trabas 
y armónico del compuesto cuerpo-alma con el que se explica al 
ser humano. Los medios sensitivos e intelectuales para alcanzar tal 
efecto, a saber, los aspectos que integran el fenómeno de percep-
ción: los átomos, objetos externos, impresiones, afecciones dis-
tintas al goce, órganos de los sentidos, opiniones y la razón en la 
apuesta por el análisis de consecuencias epistémicas y prácticas de 
los rasgos anteriores, desde el punto de vista de Striker (1996), 
García Gual (2001), O’Keefe (2010) y Valencia Marin (2015), fun-
gen como criterios desencadenantes del placer. Pero el carácter de 
naturalidad para la afección del placer, carácter no dilucidado por 



Estiven Valencia Marín

308

los autores referidos y que justifica sustancialmente la presencia 
del mismo inmediata o ulteriormente a los medios que lo estimu-
lan, le viene dado por el proceso natural de percepción. 

En lo que respecta a la razón y su adecuación al placer como 
manera de atenuar las críticas de sus principales objetores —en lo 
tocante a Cicerón (De Finibus II, 22) y a Plutarco (Adversus Colotem, 
1117A), quienes con incauta opinión toman al epicureísmo por fi-
losofía licenciosa y vulgar— es de notar aquella indisolubilidad de 
virtud y goce como estado de bienestar. Por una parte, las virtu-
des responden a una satisfacción de deseos y de necesidades para lo 
cual se requiere distinguir lo posible de ser adquirido sabiendo, de 
antemano, que las suntuosidades y otras cosas de difícil adquisición 
generan a corto o largo plazo insatisfacciones. De otra parte, dadas 
las insatisfacciones procedentes de equivocaciones en las aprecia-
ciones de los deseos y necesidades que se buscan adquirir, un cui-
dadoso examen de ventajas y desventajas previene de la asimilación 
de vicios responsables de turbaciones futuras. Para ejemplificar, un 
hombre abstraído en obligaciones laborales para adquirir dinero no 
está exento de apropiarse actitudes adictivas que le lleven a descui-
dar actividades de bienestar personal5.

Para concluir este capítulo es necesario retomar algunos argu-
mentos tratados, con el fin de ofrecer claridad en lo concerniente 
a una definición del término de naturaleza en Epicuro y la adap-
tación de este al placer, desde el cual se justifica su teleologiza-
ción. En primer lugar, los elementos y cuerpos constitutivos del 
cosmos además de sus principios gestores (los átomos) referidos 
en párrafos iniciales de este escrito, integran el componente natu-

5	 Entre los vicios responsables de las turbaciones (τάραχοι, en otras palabras, dolores 
(ἄλγεα) como lo expresa el mismo Epicuro en sus obras), se encuentran los temores 
(οἱ φόβοι) suscitados, como los vicios, por unas falsas opiniones acerca de lo que 
nos concede provecho. El temor a los dioses por dar males a quienes no les ofrecen 
sacrificios, el temor a la muerte por el sufrimiento que a ella sobreviene, la angustia que 
viene al fracaso de no adquirir las suntuosidades que se desean topándose con dolores 
ulteriores, demandan de un cambio respecto de las apreciaciones que se poseen (Ratæ 
Sententiæ, I, II, III, IV; De Rerum Natura I, 146-150; II, 59-61; III, 91-93; VI, 39-41). Para 
mayor información del tetrafármaco (τετραφάρμακος) consultar en Valencia Marín, 2015 
y 2018; Warren, 2009 y 2014; Arenson, 2019; Woolf, 2009; Annas, 1993.



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

309

ral del que habla el filósofo Samio, siendo φύσις el conjunto de lo 
existente determinado por leyes de desarrollo que otorga el com-
portamiento de sus fundamentos. Pero dichas leyes de desarrollo 
guarecen, también, a las acciones humanas, aunque se piense de 
ellas ser consecuencias de deliberación para la que no hay cabida a 
condición alguna. En otras palabras, no existe negativa para con la 
libertad de elección, aunque esta se desprenda de las variaciones 
de movimiento presentes en los átomos siendo lo natural un cali-
ficativo extensivo, también, a los móviles de la acción emergentes 
de la cadena sensaciones-impresiones-afecciones tal cual expuesta.

En segundo lugar, las opiniones o juicios sobre lo que conoce-
mos y deseamos comportan una ruptura para con el curso regular 
de las acciones cuyo fin, estimado de natural a raíz del plexo de 
elementos del que procede pues se trata de una afección (πάθος) 
exenta de equívocos, es el logro de las mejores condiciones para 
nuestra subsistencia. Por lo dicho, la recta comprensión de los ob-
jetos y fenómenos del mundo así como la consideración de lo que 
en verdad concede provecho al ser humano, no tiene otro fin que 
el de rehusar a estados de perturbabilidad y de aflicción (τάραχος 
καί ἄλγος) que, en muchos casos, depende del particular impedir 
su propio bienestar según Epicuro (Ad Herodotum 78; Ratæ Sen-
tentiæ XI, XXV; Sententiæ Vaticanæ, 45). Por eso, lo natural es un 
atributo de las sensaciones desde el que se explica la presencia y 
asistencia de las mismas en las dimensiones epistémica y ética del 
ser humano, de modo que no quede posibilidad de desasimiento 
para las αἰσθήσεις si así lo hubiesen querido los críticos del filosofar 
sensista y hedonista de Epicuro.

Bibliografía

Annas, J. (1993). The Morality of Happiness. Oxford University Press.
Arenson, K. (2019). Health and hedonism in Plato and Epicurus. 

Bloomsbury Academic.
Asmis, E. (2009). Epicurean empiricism. En J. I. Warren (Ed.). The Cambrid-

ge Companion to Epicureanism (pp. 84-104). Cambridge University Press.



Estiven Valencia Marín

310

Cicerón (1966). De Finibus Bonorum et Malorum. (Comp. Th. Schiche). B. 
G. Teubneri.

Cicerón (1987). Sobre el supremo bien y mal. (Trad. V. J. Herrero Llorente). Gredos.
Cubo Ugarte, Ó. (2010). Hacia un cuidado de sí: Epicuro. Revista Univer-

sitaria de Filosofía Endoxa, 25, 89-102. https://revistas.uned.es/index.
php/endoxa/article/view/5228 

Diógenes Laercio (2008). Vitæ Philosophorum. (Comp. M. Marcovich). 
Walter De Gruyter. 

Diógenes Laercio (2007). Vidas de los filósofos ilustres. (Trad. C. García 
Gual). Alianza. 

Epicuro (1887). Epicurea. (Comp. H. Usener). In Ædibus B. G. Teubneri. 
Epicuro (1994). Epicuro. Obras. (Trad. M. Jufresa Muñoz). Altaya.
García Gual, C. (2001). Epicuro, el libertador. Ateneu Libertario Ricardo Mella. 
García Gual, C. (2002). Epicuro. Alianza.
Gill, Ch. (2006). Structured self in Hellenistic and Roman thought. Oxford 

University Press.
Hahmann, A. (2020). Impressions and truth in Epicurean Epistemology. En K. 

Arenson (Ed.). The Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy (pp. 
160-170). Routledge.

Lenis Castaño, J. F. (2016). Ética del placer. Culpa y felicidad en Epicuro. 
Praxis Filosófica, 42, 157-177. https://doi.org/10.25100/pfilosofica.
v0i42.3171

Lucrecio (2009). De rerum natura. (Comp. H. A. J. Munro). Cambridge 
University Press. 

Lucrecio (2020). De la naturaleza de las cosas. (Trad. L. Victoria Pegolo). 
Las Cuarenta. 

Mas Torres, S. (2018). Epicuro, epicúreos y el epicureísmo en Roma. UNED.
Németh, A. (2017). Epicurus on the self. Routledge.
O’Keefe, T. (2010). Epicureanism. Acumen.
O’Keefe, T. (2014). Epicurus’ Garden: physics and epistemology. En J. 

Warren y F. Shefield (Eds.). The Routledge Companion to Ancient Philoso-
phy (pp. 455-468). Routledge. 

Plutarco (1895). Moralia VI. (Comp. G. N. Bernardakis). In Ædibus B. G. Teubneri. 
Plutarco (2004). Obras Morales y de Costumbres VI. (Trad. J. F. Martos Mon-

tiel). Gredos.



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epicúrea

311

Robitzsch, J. (2020). Epicureans on what there is. En K. Arenson (Ed.). 
Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy (pp. 213-223). Routledge. 

Sexto Empírico (1842). Opera. (Comp. E. Bekker). Typis et Impensis G. 
E. Reimeri. 

Sexto Empírico (2012). Contra los dogmáticos. (Trad. J. F. Martos Montiel). Gredos. 
Striker, G. (1996). Essays on Hellenistic Epistemology & Ethics. Cambridge 

University Press. 
Striker, G. (2020). Epistemology. En Ph. Mitsis (Ed.). The Oxford Handbook 

of Epicurus and the Epicureanism. (pp. 43-58). Oxford University Press.
Valencia Marín, E. (2015). Ética hedonista en Carta a Meneceo de Epicu-

ro. Resignificación del concepto placer. (Tesis de maestría). Universi-
dad Católica de Pereira, Pereira.

Valencia Marín, E. (2022). Validación del cuerpo y las sensaciones des-
de un materialismo neutral en Epicuro. Diálogos, 53(110), 78-98. ht-
tps://revistas.upr.edu/index.php/dialogos 

Warren, J. I. (2009). Removing fear. En J. Warren (Ed.). The Cambridge 
Companion to Epicureanism (pp. 234-248). Cambridge University Press.

Warren, J. (2014). The pleasures of the reason in Plato, Aristotle and Hellenistic 
Hedonists. Cambridge University Press.

Wolfsdorf, D. (2013). Pleasure in Ancient Greek Philosophy. Cambridge Uni-
versity Press.

Woolf, R. (2009). Pleasure and desire. En J. Warren (Ed.). The Cambridge 
Companion to Epicureanism (pp. 158-178). Cambridge University Press.





quinta sección

EL ALMA Y LA CONTEMPLACIÓN 
DE LA NATURALEZA





315

capítulo xi

un intento histórico para articular la 
pregunta por la trascendencia del primer 

principio con respecto a la génesis de la 
naturaleza en la filosofía de plotino*

Fernando Gabriel Martin De Blassi

Consideraciones preliminares

La pregunta por el estatuto ontológico de la naturaleza en el pen-
samiento filosófico de Plotino sigue, aún hoy, provocando perple-
jidades e interrogantes para la investigación erudita. De hecho, el 
celebérrimo capítulo de Wilberding (2022, pp. 312-337), publica-
do recientemente en The New Cambridge Companion to Plotinus, reto-
ma precisamente una antigua disputa académica entre Armstorng 
y Rist, que podría remontarse incluso hasta Porfirio y la posterior 
tradición del neoplatonismo árabe en relación con el tema, todavía 
no resuelto, acerca de si la naturaleza constituiría, o no, una cuarta 
hipóstasis dentro de la procesión plotiniana.

* 	 El presente trabajo se enmarca dentro de un proyecto de investigación, acreditado y 
financiado por la Universidad Gabriela Mistral de Santiago de Chile, referido a Las 
modalidades de la contemplación (theoría) en el pensamiento filosófico de Plotino.



Fernando Gabriel Martin De Blassi

316

En efecto, Wilberding (2022, pp. 312-314) afirma que, para 
Plotino, la naturaleza, con independencia de la polisemia con que 
el filósofo utiliza el término de φύσις, no designa una fuerza abs-
tracta, sino que se caracteriza por ser una entidad bien determina-
da, que se vincula a la parte inferior del Alma hipostática, encarga-
da por su parte de cuidar y de conservar el mundo físico. Pero el 
tema no es prima facie tan sencillo y simple como se lo enuncia. De 
hecho, algunos pasajes eneádicos reflejan que la propia explicación 
de Plotino con respecto a la naturaleza dificulta la comprensión en 
torno al nexo que la religa con la hipóstasis del Alma y en torno a 
cuál sería la diferencia entre esta relación ontológica y aquella otra 
que guarda el Alma con el Espíritu inteligible.

Las inquietudes se siguen suscitando. En primer lugar, porque 
Plotino mismo dice que el Alma es doble (II 3, 9, 30), y una du-
plicidad tal es la que también se atribuye al alma del ser humano: 
por una parte, se encuentra el alma que vivifica el compuesto como 
un reflejo derivado de un principio anterior; por otra, el alma su-
perior, “allí donde está principalmente nuestra mismidad (ἔνθα δὴ 
ἡµεῖς µάλιστα, I 1, 7, 16-17)”, que no desciende y cuya prole racio-
nal contempla los arquetipos del todo inteligible (Santa Cruz, 2012, 
pp. 85-100). Este último grado es en el que radica el verdadero yo 
o la mismidad del ser humano y de la hipóstasis Alma propiamente 
dicha. Un nivel al que Plotino, en consonancia con la ontología que 
lo configura, llama con el pronombre de ἡμεῖς puesto que la estruc-
tura del Alma es una y a la vez múltiple. De acuerdo con la antro-
pología de Plotino, la mismidad del hombre, su verdadero yo, que 
las Enéadas designan con el pronombre personal de ἡµεῖς, pertenece 
con pleno derecho al mundo inteligible, de modo que su paso por la 
vida terrena no implica más que un mero tránsito.

Por otra parte, el pronombre de ἡµεῖς tienen un doble significado: 
el que incluye al viviente y el que lo trasciende, dado que “nosotros so-
mos una multiplicidad” (πολλὰ γὰρ ἡµεῖς, I 1, 9, 7). El viviente cons-
tituye un cuerpo animado, pero el hombre verdadero es otro respecto 
de aquel hombre; se trata de un hombre purificado de sus afecciones 
corporales, puesto que posee las virtudes intelectivas. Ello es que “el 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

317

hombre verdadero” (ὁ δ’ ἀληθὴς ἄνθρωπος, I 1, 10, 7) es para la tradi-
ción platónica el hombre “interior” (ἔνδον, 15), cuya alma está siempre 
“intentando separarse y estar separada todavía aquí” (χωριζοµένῃ δὲ καὶ 
χωριστῇ ἔτι ἐνταῦθα οὔσῃ, 9-10), a fin de consagrarse al cuidado re-
posado de sí misma. En este sentido, Plotino postula la existencia de 
dos órdenes anímicos: uno inferior, el alma del mundo sensible, en el 
que hay comercio con la materia sensible y otro superior, el alma del 
universo, que no desciende pero que así y todo irradia una huella de sí 
misma en el alma del cuerpo físico (II 3, 9, 31-34).

El presente capítulo tiene un objetivo mucho más modesto que 
el acometido por el estudio de Wilberding. En esta ocasión se pre-
tende mostrar de qué manera la filosofía de Plotino procura res-
ponder a la articulación ecuánime y lógica entre la trascendencia 
absoluta del Uno-Bien y la génesis característica de la naturaleza 
como potencia de vida en torno al mundo bio-psíquico. Para la con-
secución de este propósito se aplicará una hermenéutica analítica 
y crítica tanto de las fuentes eneádicas como de la bibliografía más 
autorizada en relación con el problema planteado1. La exposición 
comprenderá pues el desarrollo de las siguientes unidades de sen-
tido: (1) en primer lugar, se dilucidará la respuesta de Plotino ante 
la pregunta por la condición inefable (ἄρρητον) propia del princi-
pio primero; luego, (2) se examinará la condición de la naturaleza 
(φύσις) como potencia desasosegada del alma (πολυπράγµων) para 
abordar, en tercera instancia, (3) la índole contemplativa de la eje-
cución natural. Al finalizar, se planteará una serie de conclusiones 
que se infieren de las tesis propuestas en esta oportunidad.

1. La respuesta de Plotino ante la pregunta 
por la condición inefable (ἄρρητον) propia 
del principio primero que es Uno y Bien

Es por cierto reconocible que la tendencia exegética, propiciada en 
los siglos II y III d. C., busca apelar a una autoridad en el plano reli-

1	 Para las referencias críticas y diversas versiones vide al final en la bibliografía el elenco de 
títulos.



Fernando Gabriel Martin De Blassi

318

gioso para fundamentar la creencia espiritual. Ahora bien, en el pla-
no racional, la autoridad filosófica más influyente atañe a la figura 
de Platón. De hecho, en tiempos de Longino, quien —según atesti-
gua Porfirio en la Vita Plotini (20, 1-3)— era “el mayor crítico entre 
nosotros (τοῦ καθ’ ἡμᾶς κριτικωτάτου) y un censor de poco menos 
que de todas las obras de los escritores contemporáneos suyos”, la 
erudición clásica inicia con Homero y culmina con Platón. Algunos 
de los diálogos platónicos son leídos en vista de una interpretación 
alegórica, que sirve de mediación para la explicación intelectual. En 
este sentido, durante la Antigüedad tardía y más precisamente du-
rante el platonismo medio, las fuentes platónicas son comentadas y 
dilucidadas a la luz de los sentimientos religiosos. Es por la religión 
que el individuo da rienda suelta a la expresión tanto de su libertad 
como de su vida interior. A raíz del saber proveniente de la Antigüe-
dad, los diálogos platónicos se hallan en estrecha consonancia con el 
mensaje cristiano de la salvación, puesto que dan cuenta con mayor 
propiedad del interior del alma y sirven de guía para emprender un 
camino ascendente, a fin de volver la mirada desde lo sensible hacia 
la belleza del mundo inteligible. La filosofía de Platón se convierte 
en una aliada muy valiosa del cristianismo porque concuerda en 
lo fundamental con los principios de la fe y porque contribuye a 
exponer con cierta rigurosidad las verdades contenidas en el texto 
sagrado (Jaeger, 1985, pp. 9-25 y pp. 58-70).

Por su parte, afirmando que ha sido el mismo Platón quien ha 
dejado una tarea por cumplir (Dillon, 1992, pp. 189-204), Plotino 
encara la interpretación de los diálogos platónicos sin dejar de ser 
original con respecto a la asimilación de los saberes antiguos (Cha-
rrue, 1978). Como la actividad académica de las cuatro escuelas 
atenienses es poco significativa en cantidad y en calidad, Plotino 
acude a los autores preponderantes del pasado helénico, muy co-
nocidos además por la aristocracia intelectual del momento (Schi-
ller, 1978, pp. 37-50). Su especulación se nutre en general de las 
corrientes básicas con que se encuentra más familiarizado: la del 
“divino Platón” (ὁ θεῖος Πλάτων, IV 8, 1, 23), la del pitagorismo, 
la de Aristóteles y la del Pórtico (II 4, 7, 1-9; 14-21; II 9, 15, 1-32; 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

319

IV 3, 7, 1-7). Sin embargo, no es ni un estoico, ni un peripatético, 
ni siquiera un platónico-pitagorizante en sentido estricto (VP 14, 
4-5; López Eire, 1973, pp. 65-77). Aunque participe de una mis-
ma atmósfera cultural, Plotino se muestra siempre y en cada caso 
como un pensador con un perfil propio. Su producción filosófica 
no se agota en la mera erudición ni tampoco reproduce el acervo 
griego acríticamente (Dodds, 1960a, pp. 1-7).

Por lo que concierne a la trascendencia del Uno-Bien, es de 
suyo conocida la diatriba de Plotino contra Aristóteles (V 1, 4, 16; 
9, 8; V 3, 8, 35; V 9, 7, 8), quien concibe la existencia de la enti-
dad suprema como sustancia que se piensa a sí misma (Met. 1074 
b 34: αὑτὸν ἄρα νοεῖ, εἴπερ ἐστὶ τὸ κράτιστον, καὶ ἔστιν ἡ νόησις 
νοήσεως νόησις). Plotino rehúsa esta concepción, haciendo ver que 
la intelección es incompatible con la naturaleza trascendente del 
principio (Verbeke, 1971, pp. 194-224). En primer lugar, Plotino 
alega que la νόησις es dual, porque está emparejada con su inteligi-
ble. Ahora bien, la dualidad debe fundarse en la unidad absoluta de 
un principio anterior, en quien no cabe dualidad ni siquiera lógica, 
un principio que de por sí no es ni inteligencia ni inteligible, sino 
anterior a ambos. Dado que se encuentra “por encima de lo ópti-
mo” (ἐπέκεινα τῶν ἀρίστων, I 8, 2, 8), el Uno plotiniano es infinito 
en sí mismo a la vez que infinito en poder. Hablando con propie-
dad, es “indescriptible” (ἄρρητον, V 3, 13, 1), “ningún nombre le 
es apropiado” (οὐδὲ ὄνομα αὐτοῦ, V 5, 6, 12), “no tiene aspecto” 
(ἀνείδεον, V 5, 6, 4). Es, simplemente, “el no-esto” (τὸ οὐ τοῦτο, 
V 5, 6, 13).

A los efectos de intentar decir algo acerca del Uno-Bien, el 
discurso de Plotino se mueve por momentos bajo la forma de un 
plantear las cosas como si fueran de tal o cual modo. En conexión 
con esta modalidad, Plotino se sirve del recurso del cuasi (οἷον) 
(VI 8, 13, 47-53), y lo conjuga dentro de un axioma tripartito que 
se formula como sigue: (a) el primer principio no es ninguna de 
todas las cosas, (b) no lo es por estar más allá de todas las cosas, 
(c) pero aun así es, en cierto sentido, todas las cosas. Como se ve, 
los tres enunciados corresponden a otros tantos tipos de conoci-



Fernando Gabriel Martin De Blassi

320

miento: (a’) el de la negación, (b’) el de la trascendencia y (c’) 
el analógico, que vincula los dos anteriores con ajustada ecuanimi-
dad. A lo largo de las Enéadas, los tres niveles de comprensión se 
entrecruzan entre sí, potenciándose mutuamente en un esfuerzo 
por poner al alcance de la mente una realidad de suyo inaprensible 
(De Gandillac, 1966, chp. IX, p. 211 ss.).

Habida cuenta de que el Uno no tiene que ser concebido 
como un gran vacío, ante cuyo sinsentido sólo quede lugar para 
una disolución del yo personal, es oportuno señalar que, en cuan-
to Bien, el Uno se halla presente desde siempre en su obra. Lo 
demuestra, en efecto, la existencia misma del cosmos y el modo 
sabio en que se desenvuelve (II 9, 16, 30-56). Porque —como 
explica Plotino— el término del ascenso corresponde a un uno 
particular, que equivale a su vez a un principio permanente, pro-
puesto en cada caso como lo más potente y lo más valioso (III 8, 
10, 20-35). Todos y cada uno de los efectos, incluso los últimos, 
son referidos al principio del que provienen, aunque los interme-
diarios sean muchos (IV 8, 5, 15). Tal es así que este universo es 
susceptible de ser reducido a una unidad anterior y, así, hasta lle-
gar al Uno sin más que no es reductible a ningún otro. Si este Uno 
es considerado como causa de los seres verdaderos, en la medida 
en que se comporta como su principio, su fuente y su potencia, 
no cabe “desconfiar y sospechar que sea la nada” (ἀπιστήσομεν καὶ 
τὸ μηδὲν ὑπονοήσομεν, III 8, 10, 27-28).

Uno de los logros sustantivos del legado plotiniano en esta ma-
teria consiste en advertir que la Inteligencia y el Alma, cada una a 
su modo, manifiestan el poder del Uno2. Entretanto, el Uno está 
presente en aquellas hipóstasis a la vez que no lo está, “se muestra 
y no se muestra” (φαίνεται τε καὶ οὐ φαίνεται, V 5, 8, 2-3). ¿Cómo 
es esto posible? Ello es que el Uno está presente en los seres por-
que todos proceden de él y portan una huella que los vuelve seme-
jantes a él. Sin embargo, no está presente porque no se confunde 
con ninguno de aquellos (Dörrie, 1976, pp. 12-69 y pp. 286-296). 

2	 Sobre los diferentes niveles que comprende el sistema filosófico de Plotino, cfr. el 
clásico estudio de Armstrong, 1940.



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

321

Siendo “inefable e ininteligible” (ἄρρητος καὶ ἀνόητος, V 3, 10, 43), 
sólo se manifiesta a través del “vestigio” que imprime en lo diverso 
(ἴχνος <τοῦ> ἑνός, V 5, 5, 14) (Sleeman y Pollet, 1980, s. v. ἴχνος, 
p. 517). De esta manera, cada ser ostenta una traza del Uno-Bien 
sin agotarlo (V 5, 5, 1-14).

El carácter trascendente de nulipresencia (οὐδαμοῦ) y su con-
trario, el de omnipresencia (πανταχοῦ), no son dos aspectos que se 
excluyan entre sí (Arnou, 1921a, cp. IV, p. 141 ss.). Dice: “El Uno 
es todas las cosas y ninguna; pues el principio de todas las cosas, no 
es todas las cosas, pero es de algún modo todas ellas” (τὸ ἓν πάντα 
καὶ οὐδὲ ἕν· ἀρχὴ γὰρ πάντων, οὐ πάντα, αλλ’ ἐκείνως πάντα, V 2, 
1, 1-2)3. De acuerdo con esto, puede afirmarse que todo lo demás 
subsiste sobre la base de un fundamento único, que lo abarca todo 
sin disgregarse en ello (V 5, 9, 10-11), como la fuente concentra 
en sí misma todos los ríos antes de que se ramifiquen (III 8, 10, 
5-10). Se colige, luego, que el Uno está y no está: presente en todo 
sin confundirse ni estar abarcado por nada. Es el dondequiera de los 
demás entes y les permite estar situados al alcance de ese mismo 
dondequiera (III 9, 4, 1-9).

La condición paradójica de estas afirmaciones apunta a mostrar 
que el saber acerca del Uno es inexcusable no porque él necesite 
del conocimiento de cada individuo, sino porque, al conocerlo, el 
intelecto humano se habrá encaminado hacia la unificación de su 
propia mismidad. Plotino enseña que la realidad está constituida 
por una escala jerárquica de vidas, unas más perfectas que otras 
(O’Meara, 1975). En el conjunto de sus múltiples dimensiones, 
la contemplación en el hombre se eleva de la naturaleza física al 
alma, y de esta a la inteligencia, cuya subida hace remontar la “vi-
sión” para volverla cada vez más íntima y unificada con el vidente 
(καθορᾶν, VI 9, 9, 1). 

De esta manera, el ascenso reconduce al alma humana en or-
den al despliegue de una vida psíquica mejor que la vida mera-
mente natural y corpórea; luego, de una vida óptima, consistente 

3	 M. Victorino reproduce esta cita en Adversus Arium IV, 22, 9: “unum omnia et nec unum; 
omnium enim principium, unde non omnia, sed illo modo omnia”.



Fernando Gabriel Martin De Blassi

322

en vivir conforme con la inteligencia, en cuyo caso la contempla-
ción se unifica en el sujeto ya no por intimidad, sino por esencia 
(III 8, 8, 1-29). Finalmente, se accede a la participación de una 
supra vida que, sin ser con propiedad vida inteligible, será no obs-
tante una cuasi vida, una especie de vida que es, por consiguiente, 
una especie de actividad, de hipóstasis y de esencia (VI 8, 7, 46-
54; Bierwaltes, 2001, pp. 16-83). El Uno-Bien es a la Inteligencia 
como el centro lo es al círculo. Así como el círculo es un centro 
expandido, así también el centro es una especie de círculo con-
densado, un cuasi círculo que no es, en términos exactos, un círcu-
lo más. Por su parte, la Inteligencia es como un Uno expandido, 
es decir, el Uno viene a ser como una especie de Inteligencia en 
concentrada unidad, una Inteligencia que no es, en términos abso-
lutos, una Inteligencia más (VI 8, 18, 7-29; Bussanich, 1988, pp. 
2-3) sino aquello que se encuentra “como encaramado por encima 
de la naturaleza inteligible y de la esencia real” (ὡς ἐποχούµενον 
τῇ νοητῇ φύσει καὶ τῇ οὐσίᾳ τῇ ὄντως, I 1, 8, 9-10) (VI 8, 7, 46-
54; W. Bierwaltes, 2001, pp. 16-83).

Por esta razón, el Uno es el Bien de todas las cosas, todas sub-
sisten por él, cada una a su modo, unas de una manera y otras de 
otra, según el grado de ser que tengan. En un sentido anagógico, 
puede decirse por tanto que las partes del universo están conteni-
das en el conjunto cósmico, éste último a su vez en el Alma, quien 
por su parte está en la Inteligencia y la Inteligencia, en el Uno pri-
mero (V 5, 9, 28-32). No obstante lo dicho, el Uno no está fuera 
sino dentro i. e. “en la mismidad de cada cual” (ἐντὸς αὐτοῦ, III 8, 
10, 33). Desde el comienzo incipiente de la vida, el Uno acom-
paña el desenvolvimiento de cada actividad en cierne. Porque “el 
Bien como que está presente desde antiguo en función de un anhe-
lo connatural” (τὸ δ’ ἀγαθόν, ἅτε πάλαι παρὸν εἰς ἔφεσιν σύμφυτον, 
V 5, 12, 11-12). No se trata de captarlo fuera sino de “detenerse” 
(ἀναπαυσάμενος, III 8, 10, 33) y escrutar la grandeza de su accio-
nar en lo íntimo, al advertir la grandeza de los seres que vienen 
luego de él y que, al mismo tiempo, se encuentran sostenidos por 
él (III 8, 10, 31-35).



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

323

Como los seres son segundos, la Inteligencia representa el uno 
monádico, por ser la primera en el orden de la sucesión causal. 
Pero el Uno, siendo “potencia de todo” (δύναμις τῶν πάντων, III 
8, 10, 1), trasciende incluso la serie de los números ordinales (VI 
7, 32, 31; VI 9, 5, 36; García Bazán, 1992, pp. 239-260)4. En cier-
to sentido, los seres revelan al Uno, puesto que el hecho de poder 
ver la esplendidez de la Inteligencia y del Alma implica ver al Uno 
presente en ellas. Pero ninguna de estas realidades es el Uno en 
cuanto tal. Él está como fautor que confiere el desenvolvimiento 
de su potencial operativo. Este principio de eficacia en el ser quie-
re decir, en un sentido amplio, que la Inteligencia lleve a cabo su 
actividad pensante y que el Alma, su actividad viviente. Ellas son, 
en cada caso, la plenitud de su mismidad, al desarrollar acabada-
mente el pensar y el vivir en su conversión al Uno para ser (Hadot, 
1960, pp. 105-141).

2. La condición de la naturaleza (φύσις) como 
potencia desasosegada del Alma (πολυπράγµων)

Dentro de la doctrina de Plotino, el tema de la φύσις en cuanto po-
tencia inferior de la tercera hipóstasis, conviene a saber, del Alma, 
se vincula intrínsecamente con el de la contemplación5. En relación 
con este tópico, la presente sección procura dilucidar si una δύναµις 
tal implica tan sólo la pérdida de unidad o si sugiere, antes bien, 
otras ideas con respecto a la participación del mundo físico en la 
obra del Uno. En este caso, la acepción que tiene la palabra δύναµις 
corresponde a la de “potencia particular, facultad, capacidad o pro-
piedad” (Lex. Plot. 270, 44 ss.).

En el Tratado XLV (III 7, 11), Plotino dice que se trata de una po-
tencia “de naturaleza afanosa” (φύσεως πολυπράγµονος, 15); unas 
líneas más abajo, la caracteriza como “cierta potencia inquieta” (τις 
δύναµις οὐχ ἥσυχος, 21). Esta fuerza de vida es incesante y jamás ha-

4	 Sobre los antecedentes de Espeusipo en la formación del neoplatonismo cfr. García 
Bazán, 1992, pp. 268-280.

5	 Este apartado se trata de una revisión más detenida con respecto a un estudio anterior, 
cfr. Martin De Blassi, 2015, pp. 169-199.



Fernando Gabriel Martin De Blassi

324

brá de finalizar, toda vez que atañe a un Alma existente por siempre. 
Por medio de tal actividad, el Alma no se aboca tanto al cuidado pro-
pio cuanto a la producción y generación de los seres sensibles (III 7, 
12, 6-8). En otro orden de consideraciones, es dable aclarar que Plo-
tino insiste numerosas veces en que la obra del Alma no es caótica, 
aun cuando la generación del cosmos sensible admita un principio 
ineludible de expansión y de multiplicidad, en contraposición con la 
uniformidad del todo inteligible. Semejante armonía a nivel psíquico 
se fundamenta por la contemplación que despliega la potencia del 
Alma, en vista de la producción natural (III 8, 3, 16-23).

Un antecedente significativo del pensamiento de Plotino re-
ferido a la generación del universo sensible lo constituye el Tim. 
de Platón y su concepción del cosmos como un animal inteligen-
te, divino y bienaventurado. El cosmos es comprendido como un 
viviente unitario a la vez que múltiple, por ser único, pero conte-
niendo dentro suyo una variedad de especies, a imagen del viviente 
inteligible (Brisson, 1998). En efecto, dice Platón que el hacedor 
asemeja este universo a aquel ser de índole bellísima y perfecta, 
que comprende en sí todas las formas inteligibles. Por tal motivo, 
hace que este cosmos sea un viviente dotado de alma, de razón y 
de todas las criaturas visibles que por naturaleza le son afines. Así, 
por tanto, para que este organismo manifieste equilibrio en todas 
sus partes y su dinamismo esté regido conforme con la unidad de 
medida proporcional (µέτρον), el demiurgo establece el alma de 
este universo a partir del orden numérico según la coordinación y 
armonía resultante por las proporciones de formas, figuras e inter-
valos (Tim. 30 b-37 a 2).

Plotino insiste en que el Alma ha creado todos los vivientes in-
suflándoles vida: los que nutre la tierra, los que cría el mar, los que 
hay en el aire y los astros divinos que hay en el cielo. Ella misma 
los ordena y los hace girar, comportándose como una naturale-
za diferente de sus productos. Por lo demás, el Alma no imparte 
vida para cada cosa con una parte de sí misma, como si estuviese 
fragmentada; antes bien, todas las cosas viven por el Alma entera 
y toda ella está presente en todas partes, asemejándose a quien la 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

325

ha engendrado tanto en unidad como en ubicuidad. Penetrando el 
Alma en el cuerpo del cielo que estaba quieto, le ha dado vida e 
inmortalidad y lo ha despertado de su inercia. Al haber sido movi-
do con un movimiento eterno por obra del Alma que lo conduce 
sabiamente, el cielo se convierte en un viviente bienaventurado y, 
alojándose aquella en su interior, él cobra dignidad pues de lo con-
trario no habría pasado de ser un cuerpo inerte, esto es, tinieblas 
de materia (II 1, 5, 8-23).

De allí la condición intelectiva del universo animado por el 
Alma cósmica. En orden a tal animación, existen en el mundo 
sensible cuantos géneros vivientes hay en el inteligible (IV 8, 1, 
40-50). A propósito de la operación que rige la hipóstasis psíqui-
ca, Armstrong (1940, p. 83 ss.) interpreta que el Alma ejerce una 
primera actividad por la que confiere existencia, vida y forma a los 
seres materiales. Junto con esa misma actividad, el Alma anima a 
la vez el cosmos sensible sin intervenir en él. Puesto que se aplica 
al universo con independencia de él, el Alma es concebida como 
el supremo gobierno del cosmos físico, un principio perpetuo y 
determinante de conformación creativa.

En cuanto a la generación del Alma, cabe decir que hay dos ti-
pos de procesiones por las cuales llega a constituirse en una rea-
lidad subsistente por sí, diferente de la Inteligencia. La diferencia 
absoluta atañe a la que media entre Uno (τὸ ἕν) y ente inteligible 
(νοῦς), mientras que la diferencia relativa solo corresponde a la que 
se predica entre el ente inteligible (νοῦς) y el ente psíquico (ψυχή). En 
consecuencia, el Alma no constituye una novedad a secas, sino que 
manifiesta un paso más en la jerarquía causal y el gobierno pro-
veniente del Uno-Bien. El Primer principio sigue siendo el fautor 
preponderante del Alma y, por ende, del mundo sensible, cuyo ar-
quetipo es la Inteligencia. Si la hipóstasis del Alma aporta un cariz 
peculiar al contenido de la procesión, ello se debe a que el origen 
del Alma favorece una distinción en el interior mismo de la reali-
dad entitativa que ha procedido desde el Uno-Bien.

De modo tal que no sería errado suponer que esta visión pro-
porcionada en la comprensión de lo real pueda proyectarse a su 



Fernando Gabriel Martin De Blassi

326

vez en el andamiaje conceptual de Agustín de Hipona, quien in-
terpreta de modo análogo el pasaje de la Escritura que reza: “Al 
principio Dios creó el cielo y la tierra” (Gn. 1, 1). Es decir, si el 
término de cielo significa la criatura inteligible o espiritual y el de 
tierra, la criatura corpórea e inferior en perfección (De Gen. ad litt. 
I, 1, 3), se infiere que Dios no crea el ente sin más, sino que la 
noción de producción entraña ella misma la de distinción y gobier-
no de lo creado por parte del Creador (Vannier, 1997, pp. 20-43; 
S.Th. I, qq. 44, 47, 103). Este principio se encuentra formulado 
conceptualmente ya en Plotino, en cuanto que el Uno, siendo el 
Bien y el fundamento de las hipóstasis, las hace subsistir de manera 
diferenciada como Inteligencia y como Alma (I 8, 2, 5-7).

La primera procesión en el Alma corresponde a su lado supe-
rior o intelectivo, que procede de la Inteligencia en un sentido 
análogo a como el νοῦς procede del Uno. La segunda correspon-
de al Alma inferior que, al proceder de la superior, no forma una 
nueva hipóstasis, sino que configura un nuevo nivel dentro del 
Alma misma (III 4, 1, 2-5; V 2, 1, 18-28). En líneas generales, 
todo sucede de la misma manera en otro nivel puesto que “las 
hipóstasis se originan a partir de principios que permanecen en sí 
mismos” (τῶν µὲν αἱ ὑποστάσεις γίνονται µενόντων ἐκείνων, III 4, 
1, 1), entiéndase, sin merma de su respectiva integridad. En un 
primer momento, el Alma es generada por la Inteligencia como 
algo sólo incoado e informe. En esta fase, empero, el Alma no es 
puramente pasiva sino visión en potencia. En un segundo mo-
mento, el Alma se vuelve hacia su progenitor y, viendo el esplen-
dor noético, se llena de contenido. Tal es así que una vez que se 
da vuelta para mirar hacia el νοῦς, el Alma deviene determinada 
al punto de engendrar por sí misma su progenie inmanente. Ha 
de recordarse que los dos procesos de avance (πρόοδος) y de re-
torno (ἐπιστροφή) designan siempre fases lógicas y no cronológi-
cas, en la medida en que sirven para explicar la causa de una sola 
realidad subsistente.

Ahora bien, más allá de las peculiaridades antedichas, no basta 
con dilucidar la procesión del Alma para dar cuenta de la iden-



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

327

tidad entre contemplación y producción, hay que ascender a la 
Inteligencia. Contemplándose a sí misma, firmemente establecida 
y por un exceso de su propia plenitud, la Inteligencia genera el 
Alma, así como el Uno, sin necesitarlo, ha generado la Inteligen-
cia (V 2, 1, 13-18). El Alma es prole inteligible, a la manera en 
que la Inteligencia es prole del Uno (V 1, 3, 14-15, 21; 7, 42). 
Si en el Tim. platónico la causa eficiente (demiurgo) difiere de la 
causa ejemplar (viviente inteligible), en las En. una misma hipósta-
sis es a la vez productor y arquetipo (V 8, 7, 12-24). Tal cualidad 
le compete por derecho propio a la Inteligencia, que es a un mis-
mo tiempo arquetipo y demiurgo, es decir, crea espontáneamente 
sin deliberación previa (V 8, 7, 24-28). Para la Inteligencia, existir 
como modelo equivale en sentido estricto a crear una imagen de 
sí misma (III 2, 1, 26-45).

En virtud del principio de la productividad de lo perfecto, el Alma 
inferior ha sido engendrada por la superior como una imagen suya, 
como una vida surgida de otra vida (III 8, 5, 12-17; IV 1, 15-17). 
Estas dos dimensiones psíquicas son a la vez contemplativas y crea-
tivas, bien que de distinto modo y en distinto grado, porque todo 
está en todo según su propia capacidad. El Alma superior es intelec-
tiva a raíz de la inteligencia inmanente, implantada en ella a modo 
de forma por obra de la Inteligencia trascendente. A diferencia de 
esta hipóstasis, que se identifica con los seres inteligibles que con-
templa (V 3, 6, 5-6), la inteligencia del Alma es derivada, pues el 
contenido propio e inmanente del Alma superior lo constituye una 
multiplicidad de λόγοι (Brisson, 2009, pp. 433-444), provenientes 
de la Inteligencia pero siendo distintos de sus arquetipos. Por ser la 
imagen del νοῦς en una materia psíquica, el Alma superior resul-
ta ser, por tanto, un compendio de λόγοι en cuanto sistema unita-
rio de múltiples razones, derivadas de sus respectivos inteligibles 
trascendentes (VI 2, 5, 10-15). De modo tal que el λόγος psíquico 
se da en tres niveles diferentes pero concatenados: Alma superior, 
Alma inferior y cosmos sensible. En cada uno de ellos, el λόγος 
acaece de manera uni-múltiple, es decir, un λόγος total conformado 
por múltiples λόγοι parciales (Plotino, 1982, p. 57, n. 115).



Fernando Gabriel Martin De Blassi

328

Por consiguiente, el νοῦς es hacedor del λόγος primario al 
introducir en el Alma la inteligencia inmanente (V 1, 3, 7-8), con 
la particularidad de que tal λόγος primario es, a su vez, principio 
intrínseco de la intelección del Alma. De hecho, surge cuando 
el νοῦς está siendo visto por acción del Alma (V 1, 3, 14-20). La 
sede inferior de ella, es decir, la naturaleza física, por ser deudo-
ra de una contemplación anterior correspondiente al Alma inte-
lectiva (III 8, 5, 10-15), alberga no tanto la dispersión cuanto la 
síntesis de un ver orientado al cuidado exterior. En tal sentido, 
por su dimensión superior el Alma se mantiene en contacto con 
el mundo inteligible; por su lado inferior, con el sensible. Úni-
camente en virtud de tal composición característica del Alma, 
como un ser encargado de cuidar a la vez un cuerpo físico, es que 
tiene sentido un doble movimiento procesional al interior del 
Alma y no la constitución de una nueva hipóstasis. Esto se debe a 
que la naturaleza, librada a sí misma, jamás podría subsistir por-
que no tiene la capacidad de engendrar por sí sola si no es por la 
contemplación que ella tiene respecto de los λόγοι superiores (V 
1, 7, 44-47).

Es dable señalar que el predicado de πολυπράγµων, como cua-
lidad inherente a la potencia física del Alma, se refiere a un queha-
cer ocupado en múltiples tareas y en un sentido carente de sosiego 
(Lex. Plot. 874, 8-11; 873, 53 ss.). Estos significados deben referirse 
al atrevimiento u osadía (τόλµα), que Plotino atribuye al Alma por 
arrojarse hacia los efectos resultantes de la información material 
(V 1, 2, 1-9). Con todo, debe tenerse en cuenta que esta osadía 
es imagen de otra anterior a ella: la audacia separadora de la que 
proviene el sustrato inteligible. Así, la separación originaria cons-
tituye el soporte de la primera multiplicidad subsiguiente al Uno, 
en la medida en que el cosmos inteligible no refleja sino el poder 
del Primero en la materia luminosa. Esto quiere decir que ha sido 
el νοῦς hipostático quien ha osado separarse del Uno, a fin de es-
tablecerse como una imagen independiente de aquel, sólo que con 
una autonomía no absoluta sino parcial, pues necesita del Uno para 
subsistir (III 8, 8, 30-45).



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

329

¿Contradice esto último al principio de la productividad de lo per-
fecto? No, porque si respecto del Uno la procesión se considera como 
el fruto de la exuberancia (ὑπερπλῆρες); respecto de la Inteligen-
cia, en cambio, se la considera como osadía (τόλµα). De modo 
que el concepto de τόλµα garantiza las múltiples virtualidades del 
autoconocimiento, que siempre busca la unidad y la encuentra en 
virtud del don recibido (Martin De Blassi, 2017, pp. 19-30). La 
Inteligencia es de índole unimúltiple, aunque le subyace una pri-
mordial condición de autonomía, ella desea y logra lo deseado. El 
Alma, empero, es una y múltiple; la consecución de su deseo en-
traña una síntesis que elabora al precio de comprender el paradig-
ma inteligible reflejado en ella. Y esto no mienta ya una actividad 
propiamente inteligible sino intelectiva, acción por la cual el Alma 
contempla siempre la Inteligencia a la vez que cuida su cuerpo pre-
sente en sí misma e inseparable de ella. Esto es causa de que no sea 
tanto Inteligencia cuanto una hipóstasis diferente. Si la Inteligencia 
es susceptible de ser calificada como el reino puro de la esencia, el 
Alma conlleva una dimensión ligada a lo fáctico, precisamente, al 
mundo sensible. El siguiente pasaje lo resume de esta manera:

La Inteligencia posee, mientras que el Alma del universo recibe por 
siempre y ya ha recibido, y en esto mismo consiste su vida, convie-
ne a saber, en una comprensión que va razonando conforme con lo 
que siempre se le muestra. Por su parte, la naturaleza es lo reflejado 
por ella en la materia, en cuyo seno se establecen los seres, o incluso 
antes del reflejo [están ya en cierne] (Νοῦς µὲν οὖν ἔχει, ψυχὴ δὲ ἡ τοῦ 
παντὸς ἐκοµίσατο εἰς ἀεὶ καὶ ἐκεκόµιστο, καὶ τοῦτό ἐστιν αὐτῇ τὸ ζῆν, καὶ 
τὸ φαινόµενον ἀεὶ σύνεσις νοούσης· τὸ δὲ ἐξ αὐτῆς ἐµφαντασθὲν εἰς ὕλην 
φύσις, ἐν ᾗ ἵσταται τὰ ὄντα, ἢ καὶ πρὸ τούτου, IV 4, 13, 17-21).

A partir de lo expuesto, se colige que la audacia primera de la Inte-
ligencia solventa la dualidad inherente a la constitución de una hi-
póstasis distinta del Uno-Bien. En un orden similar, lo mismo se ex-
perimenta en los niveles inferiores de la procesión hipostática pues, 
como se ha mostrado supra, también el Alma contiene en su interior 
una heterogeneidad entre lo que ella contempla por sí misma y lo 



Fernando Gabriel Martin De Blassi

330

que recibe de su progenitora. No sólo hay materia inteligible, hay 
también una materia psíquica capaz de recibir la información que le 
provee la Inteligencia (Vázquez Ortiz, 2009).

En resumidas cuentas, debe decirse que la Inteligencia se vale 
del Alma superior para crear y esta, a su vez, se vale de la inferior 
para la conformación del mundo sensible. El Alma inferior actúa 
regida por las órdenes de la superior y a cada uno de estos esta-
dios demiúrgicos corresponde un contenido propio: al νοῦς, las 
esencias y formas reales; al Alma superior, los λόγοι primarios re-
cibidos de aquel; al Alma inferior, los λόγοι intermedios entre la 
superior y la materia, por debajo de los cuales sólo quedan ya los 
λόγοι ínfimos y potenciales que la naturaleza actualiza en orden 
a estructurar la materia sensible. De esta manera, la génesis del 
mundo sensible consiste en la información o perfeccionamiento de 
la materia por parte del Alma inferior o φύσις (III 4, 1, 14-16).

En este último tramo se quiebra el curso procesional, y esto 
mismo debido a lo siguiente. Tanto la Inteligencia como el Alma, 
pese a que han sido engendradas inicialmente como actividades 
indeterminadas, por ser subsistentes son capaces de volverse para 
mirar al Primero y, viéndolo a su modo, llenarse de contenido y 
engendrar por tanto su respectiva prole inmanente: ideas y razo-
nes. La materia sensible, en cambio, no puede volverse al Alma que 
la engendró por carecer de toda iniciativa. Aguarda pasivamente 
lo que la causa activa quiera suscitar y formar en ella (III 6, 18, 
30- 31). Por ser infecunda, sólo es capaz de alojar, no de engendrar 
(III 6, 19, 18-41). La materia no se vuelve al Alma sino que, antes 
bien, sucede a la inversa: es el Alma inferior la que se vuelca sobre 
la materia para estructurarla y proyectar en ella sus propios λόγοι, 
a modo de simientes cargadas de vida y orden productivo. En este 
proyectar consiste la configuración del cosmos sensible, cuyo re-
sultado son los λόγοι de tercer orden, inmanentes en la materia 
(III 9, 3, 15-16; IV 3, 9, 26-27; 11, 6-12).

Realizadas estas disquisiciones, se dilucidará en el último apar-
tado el modo contemplativo en que opera la δύναµις del Alma infe-
rior (φύσις) según III 8, 1-4.



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

331

3. La índole contemplativa de la ejecución natural

Desde un orden sistemático de consideraciones, el Tratado trigési-
mo de la producción filosófica de Plotino define el Alma inferior o 
naturaleza a partir de la mediación ontológica que ejerce entre los 
λόγοι supremos y su producto contemplado. Ella no ve directa-
mente los inteligibles, sino que actúa como intermediaria entre el 
Alma intelectiva y el cosmos sensible. De esta manera, el Alma que 
se entrega al cuidado del cosmos físico queda inscripta en el marco 
de un despliegue unitario proveniente del principio absoluto, cuya 
unidad está garantizada por la contemplación. “Todos los seres ver-
daderos [procedentes del Uno] son el resultado de una contempla-
ción y son contemplación” (πάντα τά τε ὡς ἀληθῶς ὄντα ἐκ θεωρίας 
καὶ θεωρία, III 8, 7, 1-2), puesto que “aspiran a ella y miran a este 
fin” (θεωρίας ἐφίεσθαι καὶ εἰς τέλος τοῦτο βλέπειν, 1, 2-3). Esto vale 
para la Inteligencia por derecho propio, pero también para el Alma 
y, desde luego, para la naturaleza (Gatti, 1996). Mediante un dis-
curso anagógico y de índole regresiva, que abre además la Paideia 
antignóstica6, el escrito en cuestión manifiesta que la naturaleza no 
puede ser una entidad suficiente por sí misma. Conviene primero 
caer en la cuenta de que la naturaleza es imagen del Alma, es decir, 
lo que el Alma refleja de sí misma en la materia:

porque aparenta estar presente en los cuerpos, iluminándolos y con-
virtiéndolos en animales, sin entrar ella misma en composición con el 
cuerpo, sino quedándose ella pero ofreciendo imágenes de sí misma 
como un rostro [que se refleja] en muchos espejos (ὅτι φαντάζεται τοῖς 
σώµασι παρεῖναι ἐλλάµπουσα εἰς αὐτὰ καὶ ζῷα ποιοῦσα οὐκ ἐξ αὐτῆς 
καὶ σώµατος, ἀλλὰ µένουσα µὲν αὐτή, εἴδωλα δὲ αὐτῆς διδοῦσα, ὥσπερ 
πρόσωπον ἐν πολλοῖς κατόπτροις, I 1, 8, 15-18).

Por su estatuto de reflejo, la naturaleza se muestra como la reu-
nión en sí misma de dos aspectos sólo en apariencia ambiguos y 
que, considerados en el todo del sistema hipostático, permiten una 

6	 El término de paideia se emplea ciertamente por metonimia para denominar la gran 
Tetralogía (Cilento, 1971).



Fernando Gabriel Martin De Blassi

332

comprensión coherente de lo que Plotino entiende por naturaleza 
como potencia desasosegada del Alma, pero, a la vez, contempla-
ción silenciosa, estable y serena (Morel, 2009, pp. 387-406). Ahora 
bien, esta condición híbrida del Alma inferior qua potencia natural, 
¿no entraña una contradicción en sí misma? ¿Cómo es posible que 
una parte del Alma, encargada de ejecutar las órdenes intelectivas 
en lo relativo al crecimiento y la generación del mundo sensible, 
sea al mismo tiempo esencialmente teórica, esto es, desvinculada 
de toda inquietud? (Lex. Plot., s. v. φύσις, 1090, 21 ss.) Los dos as-
pectos paradójicos, que se dilucidaron a propósito de la τόλµα en 
el apartado anterior, valen aquí para la comprensión ajustada del 
concepto de φύσις. En un sentido positivo, la φύσις es imagen de la 
sabiduría del Alma del mundo, puesto que posee el último destello 
de su irradiación. Sin embargo, y en esto radica su costado negativo 
o parcial, no es autónoma. Su estatuto vicario se debe a que refleja 
los λόγοι que el Alma engendra mientras contempla el universo 
eidético (IV 4, 13, 1-5).

Dentro de la estructura general que anima el tratado de III 8, 
los cuatro primeros capítulos, vinculados entre sí en cuanto a su 
contenido, brindan elementos útiles a los efectos de orientar la 
interpretación propuesta para este capítulo. A grandes rasgos, en 
esa tétrada Plotino deja en claro tres puntos: (a) que la naturaleza 
es forma, una razón (λόγος) inmóvil y fecunda (2, 1-34); (b) que 
la naturaleza es contemplación y objeto de contemplación (3, 
1-23) y (c) que la naturaleza produce contemplando (4, 1-47). 
Para no extender el análisis en detalles que no contribuyen de 
manera inmediata a la materia central de este estudio, haré omi-
sión aquí de algunas precisiones sobre el cp. 1, que hace las veces 
de exordio y en cuyas líneas Plotino desarrolla una paráfrasis crí-
tica de Aristóteles, como un recurso retórico del que se vale para 
introducir su propia comprensión de la θεωρία. Se debe a Bréhier 
la justificación histórica y filológica de esta tesis (Plotin, 1925, 
pp. 149-150).

Acerca del principio organizador de la vida en lo sensible, la 
pregunta inicial planteada por Plotino reza de la siguiente manera:



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

333

¿Cómo es posible que la naturaleza que, según dicen, carece de ima-
ginación y de razonamiento, posea contemplación en ella y logre pro-
ducir, en virtud de esa misma contemplación, los frutos que produce? 
(πῶς ἡ φύσις, ἣν ἀφάνταστόν φασι καὶ ἄλογον εἶναι, θεωρίαν τε ἐν αὐτῇ 
ἔχει καὶ ἃ ποιεῖ διὰ θεωρίαν ποιεῖ, III 8, 1, 22-23).

Armstrong (1967, p. 362, n. 1) interpreta que la terminología 
del fragmento citado es estoica. Dice que los conceptos de “φύσις 
ἀφάνταστος” y de “νοηρὰ φύσις” son empleados por la Estoa para 
distinguir entre la naturaleza entendida lato sensu como el principio 
de crecimiento en el sentido aristotélico (Phys. 226 a 29-33), de la 
naturaleza entendida stricto sensu como la providencia divina que go-
bierna y conserva el cosmos (SVF II, § 1016: 303, 46 ss.). Con todo, 
el interés de Plotino apunta a mostrar que la naturaleza no carece 
de actividad representativa; por consiguiente, su producción obe-
dece a un acto de contemplación7. Por otra parte, Cilento (1971, 
125) advierte que el cp. 2 responde a un esfuerzo sostenido de Plo-
tino por eludir la concepción material o espacial de las ideas acerca 
de la existencia espiritual. Armstrong comparte esta opinión (1967, 
p. 363, n. 2). Según lo propugnado por Armstrong y Cilento (in loc. 
cit.), Plotino podría haber tenido presente el siguiente pasaje de Ci-
cerón (De natura Deorum I, 8, 19): “Quibus enim oculis animi intueri 
potuit vester Plato fabricam illam tanti operis, qua construi a deo 
atque aedificari mundum facit? quae molitio, quae ferramenta, qui 
vectes, quae machinae, qui ministri tanti muneris fuerunt?”. De allí 
que para el filósofo la actividad de la naturaleza no se comprenda 
como una información operada por miembros, ni se identifique con 
una acción artificial.

En relación con lo dicho, Plotino pretende evitar por todos los 
medios posibles la comprensión de la actividad natural a partir de 
representaciones de carácter no sólo antropomórfico sino, incluso, 
mecánico. “En la producción natural hay que descartar asimismo el 
soporte de palancas” (Δεῖ δὲ καὶ τὸ µοχλεύειν ἀφελεῖν ἐκ τῆς φυσικῆς 

7	 En relación con las referencias literales de Plotino al estoicismo, cfr. las observaciones 
de carácter histórico y sistemático apuntadas por García Bazán (1981, p. 75, n. 25).



Fernando Gabriel Martin De Blassi

334

ποιήσεως, 2, 3-4), sean miembros humanos o sustitutos, artefactos 
o instrumentos técnicos (V 8, 7, 10-11; V 9, 6, 22, 23). En este con-
texto, la tesis mecanicista resulta insuficiente por su misma incapaci-
dad a la hora de explicar la aparición de elementos cualitativos en los 
seres naturales, como es el caso de la variedad de colores, texturas y 
figuras. El ejemplo traído a colación por Plotino es el de los “cereros” 
(οἱ κηροπλάσται, 6), cuyo ingenio artesanal no los exime de impri-
mir “colorido” (χρώµατα, 8) en las figuras moldeadas por ellos. Estos 
colores son cualidades independientes del acto productivo y, sin em-
bargo, los artesanos “los toman de afuera” (ἀλλαχόθεν, 9) y “aplican” 
a sus figuras (ἐπάγοντες, 9) de acuerdo con el modelo estable que 
reside en su mente. “La naturaleza precisa antes bien de una materia 
sobre la cual operar y dar conformación” (ὕλης δὲ δεῖ, ἐφ’ ἧς ποιήσει, 
καθ’ ἣν ἐνειδοποιεῖ, 2-3). En efecto, así como los artistas producen su 
obra en virtud de un modelo intelectual, así también la naturaleza re-
sulta ser una forma inmóvil que participa de la universal operación 
informativa, sin quedar por ello comprometida en su producto. 

“La naturaleza es forma y no un compuesto de materia y forma” 
(εἶδος αὐτὴν δεῖ εἶναι καὶ οὐκ ἐξ ὕλης καὶ εἴδους, 22-23). Ella no ne-
cesita dos clases de principios en la medida en que su potencia pro-
ductiva, al ser forma inalterada, no implica movimiento y es per-
manente. La materia, empero, sí conlleva la noción de cambio por 
encontrarse en estado de indeterminación (III 8, 2, 15-19). Pero 
la génesis de la materia es fruto de una concatenación de causas 
anteriores a ella y no una mera degradación de lo inteligible (IV 8, 
6, 20-21); por ello la materia no es un reducto marginal, dado que 
lo más hermoso del mundo sensible remite a lo más excelente de 
los seres inteligibles (IV 8, 6, 23-25). “El carácter propio de la ma-
teria estriba en que no es forma” (Ἥ τε ἰδιότης τῆς ὕλης οὐ µορφή, 
II 4, 13, 23-24). Sin embargo, la materia plotiniana se entiende 
más como poder ser que como mera indeterminación. Su origen ha 
sido primero concebido por el νοῦς a raíz de la noción de alteridad 
primigenia. Ella recibe su estatuto primordial como materia inte-
ligible o díada indefinida, motivo por el cual resulta integrada en el 
curso de la procesión inteligible en su totalidad (Trouillard, 1955).



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

335

En definitiva, lo que Plotino critica con respecto a la concep-
ción mecánica de la naturaleza atañe a la noción de fundamento, 
toda vez que el principio del movimiento no puede ser algo corpó-
reo. La materia que sirve de sustrato y es elaborada se halla siem-
pre en orden a la forma. Esta última, por tanto, no puede confun-
dirse con el devenir de aquella, pues la producción natural no se 
reduce a la sola inmanencia. La materia no puede por su propia 
fuerza atribuirse a sí misma el principio de la determinación, sino 
que ella se vuelve cualidad determinada, i. e., llega a adquirir una 
disposición que no tenía, luego de haber sido conformada por una 
razón (III 8, 2, 23-25).

Para comprender mejor este proceso de conformación, debe 
tenerse en cuenta que el Alma superior ejerce sus funciones cós-
micas de crear, ordenar y gobernar no de manera inmediata, ni 
mucho menos mezclándose con el cosmos sensible, sino dando ór-
denes con sabiduría regia al Alma inferior, quien las recibe y eje-
cuta (IV 8, 2, 26-28; II 3, 17, 16-17). La sabiduría del Alma es una 
sabiduría maravillosa, reflejo de la que existe en el νοῦς hipostático 
y consistente en un λόγος único, bien que a su vez múltiple (IV 
4, 11, 23-28). Por consiguiente, el Alma crea dando órdenes y, al 
darlas, se identifica con su propio ordenamiento interior, i. e., con 
el contenido de sus propios λόγοι (IV 4, 16, 14-20). En el nivel del 
Alma superior, contemplación y creación representan dos aspectos 
de una misma actividad, en tanto que su voluntad creadora se iden-
tifica con su sabiduría (IV 4, 12, 43-49).

De acuerdo con tales precisiones, el Alma inferior o naturaleza 
también estriba en un λόγος “inmutable” (ἀκίνητον, III 8, 2, 21), 
sólo que de segundo orden. Informa un sustrato sensible y lo hace 
fragmentándose en múltiples λόγοι. Estas simientes representan 
un resplandor sin fuerza de la δύναµις natural y se hallan a la base 
de los seres dotados de vida. Es el límite último de vida singular, 
ornato del cosmos, un vástago inerte e incapaz de engendrar otros 
seres vivos distintos de él (III 8, 2, 30-32). Pese a esto, aun cuando 
esté caracterizado por la inercia, el último nivel seminal es inter-
pretado por Plotino en términos de un producto reflejo, “herma-



Fernando Gabriel Martin De Blassi

336

no” de un λόγος más perfecto —la naturaleza— “que ha produ-
cido la conformación” (ὁ τοῦ ποιήσαντος τὴν µορφὴν ἀδελφὸς, 
32-33) y cuya imagen es transportada al núcleo de los seres vivos 
como su razón de ser. Estas últimas razones seminales existen se-
gún la forma sensible, sólo reciben la potencia de vida y la man-
tienen en cuanto estructura orgánica. Atribuir a la naturaleza un 
fundamento corpóreo y confundir la causa con su producto sería 
—para Plotino— tanto como afirmar que el último nivel inerte 
puede producir algo vivo sin haberlo recibido de aquella otra po-
tencia (V 9, 5, 32-36).

En relación con el contexto histórico y doctrinal, se aprecia 
que Plotino impugna la comprensión inmanente de la producción 
natural, sostenida por la cosmología estoica (SVF II, § 458: 149, 34 
ss; §§ 1132-1133: 328, 12 ss.). La clave de esto podría encontrar-
se allí donde dice “podría objetar alguno [...] (φαίη ἄν τις, 19)”, 
entendiendo a este “alguno” como un presunto representante del 
estoicismo. La diferencia fundamental entre ambas posiciones radi-
ca en que los λόγοι seminales del estoicismo se encuentran supe-
ditados al servicio de un principio único e inmanente, permitiendo 
conservar con su actividad el orden inherente a una ley universal 
de desarrollo, que comprende en sí a lo particular como uno de sus 
modos. Sin embargo, en Plotino, la noción de λόγος σπερµατικός 
es entendida como un germen con capacidad de desenvolvimiento 
que es imagen, a su vez, de otro λόγος más perfecto: la φύσις como 
potencia productiva del Alma (Gerson, Plotinus, I, cp. V, pp. 68-89).

Según lo argüido por el filósofo, se advierte que el Alma com-
prende en sí misma tres niveles jerárquicos, en cuyo caso la poten-
cia de vida será tanto más vigorosa cuanto más inmóvil sea el nivel 
que la contenga (III 8, 5, 30-34). Esto quiere decir que existe una 
relación directa entre el ascenso en la contemplación, la intensidad 
del reposo interno y la falta de necesidad en la acción. Hay más 
sosiego y silencio, por cierto, en el Alma superior que en la natu-
raleza y más, a su vez, en esta última que en sus productos (Deck, 
1967, p. 55; IV 7, 9). El λόγος primario, cuya actividad consis-
te en la contemplación de las ideas eternas, corresponde al nivel 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

337

del Alma arquetípica que engendra el tiempo como imagen de lo 
eterno. El segundo, propio de la potencia desasosegada del Alma o 
naturaleza, es un principio vivo y vivificante que genera el mundo 
sensible como despliegue germinal de un tiempo sucesivo, infinito, 
del cual la disposición perfecta de los astros constituye su primera 
manifestación sensible y su medida. El tercero está representado 
por los λόγοι inferiores, que producen y conservan la vida en los 
animales y en las plantas, nivel concerniente a un tiempo fáctico o 
cuantitativo que actúa inmerso en la configuración de la materia.

Este último esquema taxonómico permite ingresar en el segun-
do punto de análisis, i. e., en la afirmación de que la naturaleza es 
contemplación (θεωρία) y objeto de contemplación (θεώρηµα). A 
propósito de ello, Plotino sostiene que la naturaleza, como λόγος 
“que permanece en sí mismo” (ἐν αὐτῷ µένων, 3, 2), “no debe ser 
acción sino razón, por lo tanto, contemplación” (µὴ πρᾶξις ἀλλὰ 
λόγος, θεωρία, 6). En toda la serie de λόγοι, el último es pro-
ducto de la contemplación precedente “en el sentido de objeto de 
contemplación” (ὡς τεθεωρηµένος, 8), mientras que la razón an-
terior es contemplación: una lo es a modo “no de naturaleza sino 
de Alma” (µὴ ὡς φύσις ἀλλὰ ψυχή, 9); la otra, en cambio, “como 
que está en la naturaleza y es la naturaleza” (ὁ δ’ ἐν τῇ φύσει καὶ ἡ 
φύσις, 9-10). Esto quiere decir que la potencia natural es una razón 
intermedia entre la de la naturaleza inferior contemplada, pero no 
contemplativa y la del Alma superior contemplativa. Según este 
orden y en la medida en que no carece de fantasía, la naturaleza 
es el “resultado de una contemplación y de alguien que contem-
pló” (ἀποτέλεσµα θεωρίας καὶ θεωρήσαντός τινος, 12), al par que 
ella misma posee contemplación. La pregunta que cabe plantear 
es, por tanto, “¿de qué modo posee contemplación?” (Πῶς δὲ αὕτη 
ἔχει θεωρίαν; 12-13).

El filósofo explica que la contemplación de la naturaleza “no 
consiste en un razonamiento discursivo” (Τὴν µὲν δὴ ἐκ λόγου οὐκ 
ἔχει, 13), es decir, en el desarrollo de una indagación analítica. 
Ella “no examina su contenido potencial” porque no procede se-
gún la manera de una investigación (τὸ σκοπεῖσθαι περὶ τῶν ἐν 



Fernando Gabriel Martin De Blassi

338

αὐτῇ, 14). De hacerlo, implicaría que la naturaleza carece de eso 
mismo que busca (Rappe, 2000). Sin embargo, “la naturaleza po-
see desde ya toda su riqueza y, porque la posee, produce” (Ἡ δὲ 
ἔχει, καὶ διὰ τοῦτο ὅτι ἔχει καὶ ποιεῖ, 16-17). De lo contrario, no 
podría generar. A diferencia de Aristóteles, para quien la produc-
ción artesanal comprende dos procesos distintos: el de la mente 
que concibe la obra y el de la creación o ποίησις que plasma esa 
idea en la materia (Met. 1032 b 15-17), en Plotino la actividad 
contemplativa y creativa, incluso cuando se dé en dos niveles co-
rrelativos: superior e inferior, no se da por ello en dos fases dife-
rentes. La naturaleza tiene en sí misma lo que conoce porque es 
esencialmente visión y, debido a esto, aunque posea esa plenitud 
en un sentido derivado, también produce a partir de lo que ella 
misma tiene (Deck, 1967, 68 ss.).

Lo producido “ha llegado a ser algo contemplado por na-
turaleza” (φύσει γενόµενον θεώρηµα, 4, 5-6). Con el término de 
θεώρηµα, Plotino no pretende significar un objeto de contempla-
ción en el sentido de algo visto que preceda al ver en cuanto tal. El 
mundo sensible no es objeto de la contemplación de la naturale-
za como si existiera con anterioridad e independencia de aquella. 
Ello es que el mundo propiamente dicho es originado a partir de 
la contemplación natural y su estatuto, por tanto, es más intelecti-
vo que corpóreo, puesto que las formas noéticas reflejadas en los 
λόγοι son las primeras involucradas en la creación sensible (Santa 
Cruz, 1979, pp. 11-49). Lo engendrado comprende la estructura 
de un θεώρηµα como el fruto de la contemplación, toda vez que 
ésta es la determinante en la generación de los cuerpos y no a la 
inversa (Deck, 1967, cp. 6, pp. 83-92).

La naturaleza o Alma inferior, por ser uno de los momentos 
constitutivos del Alma, no necesita haber producido algo para lue-
go contemplarlo, pues ella genera gracias a la fuerza de su contem-
plación. De modo tal que no se torna hacia arriba por ser deudo-
ra de la contemplación del Alma superior, ni tampoco hacia abajo 
pues no se dirige a la materia para contemplarla. Si la naturaleza 
misma entraña un debilitamiento en su contemplación, lo es en el 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

339

sentido de que el θεώρηµα de la naturaleza comporta cierta falta 
de nitidez por su relación con los objetos del mundo sensible. La 
naturaleza, por tanto, no mira otra cosa más que lo que a ella mis-
ma pertenece, mantiene una relación de intimidad con su objeto. 
Pero también consigo misma, por ser ella un θεώρηµα que con-
templa lo originado en su interior, en virtud de su propio poder. Si 
está signada por una cierta orientación hacia lo exterior, esto res-
ponde cuando menos a dos razones: (a) porque se vuelca más hacia 
lo exterior que la parte suprema del Alma del cosmos y (b) porque 
de ella se genera la producción de algo externo.

En ningún caso lo exterior en la naturaleza podría significar 
que ella deba estar sujeta en su conocimiento a la determinación 
de un objeto extrínseco a ella. Por consiguiente, ni el cosmos sen-
sible ni mucho menos la materia podrían ser para ella objetos de-
terminantes de su conocimiento. Tanto la sensación cuanto el razo-
namiento discursivo son modos transitivos —e imperfectos— de 
conocer sus respectivos objetos, toda vez que se ocupan en obser-
vaciones de una multiplicidad ajena a tales facultades (V 3, 3, 16-
18). La naturaleza, en cambio, contempla lo propio de sí misma y, 
en definitiva, lo adecuado a su ser. Sólo así forja su θεώρηµα, una 
similitudo hermanada con la potencia de sus progenitores: el Alma 
superior y la Inteligencia (III 8, 4, 25-27). El θεώρηµα que la na-
turaleza contempla se ordena a una actividad en vista de la conser-
vación y del gobierno del cosmos y no tan sólo del conocimiento 
de las causas físicas. Es por esta misma razón que la naturaleza pro-
duce. Análogamente, podría decirse de la naturaleza y del Alma en 
general lo mismo que se verifica acerca del autoconocimiento en la 
Inteligencia, como experiencia de escisión: la φύσις tiene unidad en 
cuanto θεώρηµα luego de haberla alcanzado, esto es, una vez que 
tal unidad le ha sido conferida.

En la naturaleza, ser y producir son una y la misma realidad, 
lo productivo de ella se identifica con la totalidad de su ser. De 
allí que, en la naturaleza, se realice la correspondencia recíproca 
de la tríada: ser, producir, contemplar. La capacidad representa-
tiva de la naturaleza es una actividad no parcial sino completa y, 



Fernando Gabriel Martin De Blassi

340

por ende, concreta. De modo que la naturaleza sabe y crea simul-
táneamente de acuerdo con su ser. Así, su obra radica en la vida 
sensible que se ha manifestado, se manifiesta y se manifestará en 
el universo. No es más, pero tampoco menos. Una realidad muy 
débil comparada con los arquetipos eidéticos, pero realidad que 
conserva el universo físico como extensión providente del Alma 
hipostática (III 8, 3, 17-18).

La contemplación constituye un aporte significativo a la com-
prensión de la continuidad entre los diversos niveles hipostáticos. 
La razón de ello estriba en que el tiempo ha sido generado en el 
ámbito de un estado intenso de contemplación por parte del Alma 
intelectiva (λόγος primario). Supeditado a ese estado, ha surgido 
el cosmos viviente como cuerpo del Alma. Puesto que su capta-
ción implica de suyo el movimiento hacia un después, el Alma se 
temporaliza a sí misma y, haciéndolo, subordina su cuerpo a este 
principio temporalizante conforme a número (λόγος secundario), 
de quien el tiempo cronológico y el número monádico (último 
nivel seminal) —ligados a la materia sensible— son imágenes 
móviles e imperfectas de aquellos arquetipos primarios. En rela-
ción con ello, Plotino caracteriza la obra de la naturaleza como 
contemplación inmóvil y fecunda, silenciosa y estable. La con-
templación en la producción natural es heredera de una contem-
plación precedente y de orden superior, puesto que de uno más 
claro. Esto último se refiere, por cierto, a la actividad del Alma 
arquetípica en su visión de las formas existentes en la Inteligencia. 
Se colige, entonces, que lo animado en verdad por el dinamismo 
natural, cuya vida es tiempo, atañe al deseo inagotable del Alma 
por convenir con la Inteligencia en cuanto principio que ha dado 
origen a su movimiento (V 9, 5, 29-48).

Asimismo, se ha dicho que la naturaleza produce contem-
plando. Por medio de una prosopopeya, Plotino manifiesta que la 
contemplación y consecuente producción natural tienen un carác-
ter análogo al de la ensoñación: es una “contemplación reposada 
si bien un tanto confusa” (θεωρία ἄψοφος, ἀµυδροτέρα δέ, 4, 27-
28). Con independencia de todo dominio del mundo exterior, ella 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

341

genera en silencio (σιωπώσης, 5) su propio espectáculo, según el 
modo en que los geómetras trazan figuras visibles a la vez que con-
templan los arquetipos invisibles. De manera similar al despliegue 
de aquella µάθησις, advienen los seres determinados por la propia 
interioridad fecundante, esto es, sin que la naturaleza demiúrgica 
acuda a ninguna deliberación analítica para deducir la composición 
de los sólidos a partir de los primeros elementos. El argumento 
platónico, por el contrario, es profundamente deductivo al escla-
recer este tema, lo cual manifiesta la independencia del juicio de 
Plotino frente al de Platón en relación con la generación del cos-
mos sensible (Tim. 53 c-55 c).

A pesar de que haya niveles jerárquicos dentro de la tercera hi-
póstasis, estos niveles responden a la comprensión de una realidad 
que, en sí misma, es un viviente unitario. La naturaleza es Alma, 
sólo que Alma en un cierto nivel. De modo tal que hablar de la 
contemplación de la naturaleza, implica hablar de la contemplación 
del Alma en su orientación hacia lo exterior, i. e., hacia el cuidado 
del mundo sensible. Una contemplación que se nutre del νοῦς y 
tiende a él, si bien de un modo complejo, pues el Alma traduce la 
simplicidad noética del mundo inteligible en la diversidad de los 
niveles psíquicos que la constituyen (Hunt, 1981, pp. 71-79). Esto 
quiere decir que los seres vivos surgen desde el interior mismo de 
la naturaleza, desprendiéndose cual de una matriz originaria y de-
terminados por su misma esencia, sin que aquella precise de alguna 
otra cosa para generar más que de su propia actividad contempla-
tiva. Su “afición a contemplar” (φιλοθεάµονα, 7) le viene por ser 
“vástago de un Alma anterior y pujante de vida” (γέννηµα ψυχῆς 
προτέρας δυνατώτερον ζώσης, 16). La proliferación infinita de se-
res, producidos a partir de su propia actividad contemplativa, ni la 
modifica en su interior ni la agota en su capacidad de producción, 
porque “le sensible n’ est pas imitation, mais expression”. Esta afir-
mación propia de Trouillard (1955, p. 23) retoma el principio plo-
tiniano de que “lo más hermoso del mundo sensible es un signo de 
lo mejor que hay en los inteligibles” (Δεῖξις οὖν τῶν ἀρίστων ἐν 
νοητοῖς τὸ ἐν αἰσθητῷ κάλλιστον, IV 8, 6, 23-24).



Fernando Gabriel Martin De Blassi

342

¿A qué apunta la comparación con el sueño? ¿Acaso la natu-
raleza “sueña” su producto a modo de quimera? Si esto fuera así, 
entonces la reflexión discursiva, vinculada por sí misma al cono-
cimiento sensorial y perceptivo, sería un modo más genuino que 
la contemplación de la naturaleza. Incluso este mismo asunto es 
un tanto problemático pues —tal como observa Armstrong (1967, 
pp. 372-373, n. 1) al respecto— no queda suficientemente clari-
ficado el motivo por el cual una acción deba implicar debilidad en 
la contemplación misma, siendo que se trata de un reflejo suyo. La 
información del mundo material es un contemplar donde operan 
las simientes intelectivas que informan la materia y la vuelven más 
ordenada. Este acto refuta la tesis dualista de cuño gnóstico, según 
la cual la materia sensible es hostil a lo inteligible.

Por otra parte, como la palabra sueño (<καθ’> ύπνου, III 8, 
4, 24) significa “estar profundamente dormido” (Lex. Plot., s. v. 
κάθυπνος, 523, 1-4), quizás Plotino desee representar median-
te esa imagen la relativa condición borrosa o sombría que tiene 
el conocimiento de la naturaleza, comparado con la mayor cla-
rividencia ejercida en los niveles hipostáticos superiores. Ello se 
deduce de III 8, 4, 28-31: “Hay, en efecto, otra contemplación 
más clarividente que ella; esta, en cambio, es imagen de otra con-
templación. Y precisamente por eso, lo engendrado por ella es 
totalmente débil, porque una contemplación que se debilita en-
gendra un objeto débil de contemplación (Ἑτέρα γὰρ αὐτῆς εἰς 
θέαν ἐναργεστέρα, ἡ δὲ εἴδωλον θεωρίας ἄλλης. Ταύτῃ δὴ καὶ τὸ 
γεννηθὲν ὑπ› αὐτῆς ἀσθενὲς παντάπασιν, ὅτι ἀσθενοῦσα θεωρία 
ἀσθενὲς θεώρηµα ποιεῖ)”.

De cualquier manera, si la palabra más ajustada para designar 
tal imagen atañe al sueño, entonces Plotino intenta ejemplificar la 
contemplación de la naturaleza con un acto onírico. Lo que debe 
averiguarse es a cuál tipo de sueño conviene referir la contempla-
ción de la naturaleza. ¿Se trata simplemente de la experiencia del 
durmiente —en un sentido aristotélico— que descansa en vista de 
la acción por realizar, así como la potencia está ordenada a su acto? 
(Eth. Nic. 1176 b 35-177 a 1: “οὐ δὴ τέλος ἡ ἀνάπαυσις· γίνεται 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

343

γὰρ ἕνεκα τῆς ἐνεργείας”). En un fragmento de Met. XII 7, 1072 b 
14- 18, Aristóteles dice que el ente primero consiste en una activi-
dad máximamente placentera, así como lo son el estar despierto, 
la sensación y el pensamiento.

A lo mejor el sueño debe ser leído en conexión con el reposo 
ya mencionado, posibilitando de esta manera una comparación en-
tre la falta de búsqueda en la naturaleza —la certeza y fijeza de su 
conocimiento— con la paz onírica. De acuerdo con este segundo 
planteo, la naturaleza se parecería a un sujeto dormido no tanto 
por su condición somnolienta o embotada, cuanto por su indepen-
dencia con respecto al mundo exterior. Si esto es así, entonces es 
dable señalar que la potencia natural se asemeja al ensueño por la 
interioridad que entraña su actividad y no por la índole desvaída 
propia del soñar. Se ha dicho ya que los productos generados por la 
naturaleza no le vienen dados de afuera, sino de su interna capaci-
dad representativa (III 6, 5, 10-25). En la contemplación, la natu-
raleza halla el sosiego necesario para mirar su propio espectáculo. 
Ella se encuentra en una relación de autonomía respecto de cuanto 
es ajeno a su propio contemplar. Debido a estas razones, se consi-
dera que la interpretación del sueño como un estado inferior al de 
la vigilia no es del todo satisfactoria, ya que el sueño se encuen-
tra poblado por diversas imágenes de una misma actividad dirigida 
por la fantasía y constituye, por tanto, un momento creativo de la 
propia interioridad, en lugar de ser un conjunto de sombras caren-
tes de realidad. El modo en que aquí Plotino comprende el sueño 
corresponde al segundo nivel descrito por Dodds (1960b, cp. IV, 
p. 103) como “algo visto por el alma, o por una de las almas, tem-
poralmente separada del cuerpo, que es un acontecimiento que ha 
tenido lugar en el mundo de los espíritus, o algo semejante”.

Esto último es lo que explica la referencia al juego de los niños, 
introducida ya al comienzo de III 8 (Παίζοντες, 1, 1), como una 
posible reminiscencia a las Leyes de Platón (712 b 1-2; 803 c 2-8), 
distinguiéndola de la postura aristotélica, renuente para atribuir el 
estatuto de racional en favor de las acciones que no sean las propias 
del hombre esforzado, pues “las cosas honradas y agradables son 



Fernando Gabriel Martin De Blassi

344

aquellas que el hombre bueno juzga como tales […] ya que sería 
absurdo que el fin humano consista en la diversión” (καὶ τίµια καὶ 
ἡδέα ἐστὶ τὰ τῷ σπουδαίῳ τοιαῦτα ὄντα [...] καὶ γὰρ ἄτοπον τὸ 
τέλος εἶναι παιδιάν, 1176 b 25-28).

Aristóteles habla de la contemplación como del soberano bien, 
sólo que reservado exclusivamente al σπουδαίος y a lo que él tiene 
de divino, es decir, a su inteligencia (Eth. Nic. 1177 b 26-31). De 
esta manera, el Estagirita aboga irrecusablemente por la unilatera-
lidad de la vida contemplativa, toda vez que:

Esta actividad [la noética] es la única que parece ser amada por sí 
misma, pues nada se saca de ella excepto la contemplación, mien-
tras que de las actividades prácticas obtenemos, más o menos, otras 
cosas, además de la acción misma. (δόξαι τ› ἂν αὐτὴ µόνη δι’ αὑτὴν 
ἀγαπᾶσθαι· οὐδὲν γὰρ ἀπ› αὐτῆς γίνεται παρὰ τὸ θεωρῆσαι, ἀπὸ δὲ 
τῶν πρακτικῶν ἢ πλεῖον ἢ ἔλαττον περιποιούµεθα παρὰ τὴν πρᾶξιν, 
Eth. Nic. 1177 b 1-3).

Aun cuando el Estagirita asevere en la Poética (1448 b 4 ss.) que la 
imitación es connatural al hombre desde la niñez y que, por ella, ad-
quiere sus primeros conocimientos, su postura se inclina más hacia 
una comprensión de los efectos y fines implicados en la µίµησις que 
a la interioridad espontánea del sujeto creador, como suele ocurrir 
en el juego y la diversión infantil. Plotino, por su parte, extiende el 
bien de la contemplación a todos los seres, no sólo a los racionales, 
sino también a los sensibles, los vegetales y hasta la madre tierra 
que nutre y genera fuerza de crecimiento. En este sentido, reinter-
preta con cierta amplitud la pluma aristotélica pues vincula todos 
los géneros de actividad con la contemplación, en la medida en que 
incluso la πρᾶξις manifiesta una sombra de teoría (III 8, 1, 15-18). 
Si bien Aristóteles opone lo lúdico a la actividad seria, Plotino en 
cambio confiere un estatuto contemplativo al juego, porque todos 
los seres contemplan y unos alcanzan la contemplación de una for-
ma y otros de otra, unos de verdad y otros percibiendo tan siquiera 
una imagen de ella. Y es verosímil que así lo haga por el sentido 
imaginativo y hasta creador implicado en la diversión infantil. En 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

345

efecto, el niño extrae desde sí mismo el universo de su juego y en 
él se complace de manera espontánea. Por el contrario, en III 2 (15, 
53-58) sí acude al criterio aristotélico para distinguir la superio-
ridad que comporta la vida virtuosa respecto de la vida disipada, 
desvalorizando lo pasajero de la esfera sensible que el hombre suele 
tomar con excesiva gravedad. Dice:

Porque sólo la parte seria del hombre debe comportarse en serio, en 
las acciones serias, mientras que el hombre restante es un juguete [...] 
Mas si alguno comparte el juego con ellos y sufre esa clase de ma-
les, sepa que ha caído en un juego de niños si se ve despojado del 
juguete de que está revestido (Μόνῳ γὰρ τῷ σπουδαίῳ σπουδαστέον 
ἐν σπουδαίοις τοῖς ἔργοις, ὁ δ’ ἄλλος ἄνθρωπος παίγνιον [...] Εἰ δέ τις 
συµπαίζων αὐτοῖς τὰ τοιαῦτα πάθοι, ἴστω παραπεσὼν παίδων παιδιᾷ 
τὸ περὶ αὐτὸν ἀποθέµενος παίγνιον).

Pese a su grado mayor de exterioridad respecto del Alma del mun-
do, el producto de la naturaleza puede calificarse como el desbor-
damiento de una contemplación apacible y sosegada. Debido a su 
fecundidad, la φυσικὴ θεωρία corresponde a un acto de ποίησις, de 
cuya imagen la πρᾶξις es tan sólo un vestigio (Arnou, 1921b). La 
naturaleza no busca porque la acción de buscar implica no tener 
aún. Ella posee y, puesto que posee, produce. Plotino caracteriza 
su conocimiento como una comprensión y una especie de autoco-
nocimiento tal que posee su objeto en intimidad consigo misma. 
Este objeto es algo propio, lo cual quiere decir que la naturaleza se 
posee a sí misma en cuanto objeto de contemplación y, en la medida 
en que se posee, ella produce el universo sensible como una obra 
nacida de su propia hechura (III 8, 3, 10-23; 4, 19-20).

A modo de conclusión: φύσις, χρόνος, καιρός

En consonancia con lo expuesto a lo largo del presente capítulo, es 
dable concluir diciendo en primer lugar que, de los pasajes anali-
zados, se manifiesta un vínculo relevante entre la potencia inquieta 
del Alma, la φύσις, y el cosmos sensible. Ella es, por su parte, la 
encargada de llevar a cabo el movimiento correspondiente a la ge-



Fernando Gabriel Martin De Blassi

346

neración y la producción natural, en la medida en que su estado 
falto de sosiego le impide satisfacer su afán incesante por aprender 
la totalidad de lo inteligible.

En un magnífico Tratado, el número XXIII en el orden cronológi-
co trazado por Porfirio, en el que, junto con el Tratado antecedente 
XXII, Plotino descuella como pocos filósofos tanto por su densidad 
especulativa cuanto por su erudición docente, se afirma que la na-
turaleza del Alma es verdadera puesto que la unidad se predica de 
ella como un atributo esencial. Pero, a su vez, el Alma muestra que, 
en cierto modo, posee en su propia potencia una índole contraria a 
la suya, vale decir, no una δύναμις propia de la unidad, sino, antes 
bien, otra correspondiente a la de la multiplicidad. En relación con 
esta tesis, Plotino señala sin ambages que la multiplicidad no le atañe 
al Alma como algo extrínseco sino derivado y nacido de sí misma 
(VI 5, 9, 31 ss.). Esto último quiere decir que la tendencia hacia la 
multiplicidad le corresponde al Alma en cuanto hipóstasis, es lo que 
la diferencia relativamente de su arquetipo inteligible, el Espíritu hi-
postático. Allí, en el Espíritu, el Alma está presente como una sola 
vida que se extiende a todo lo viviente porque la potencia allí no es 
discreta, sino que se divide infinitamente y brota siempre incólume 
desde el fondo (ἀεὶ ἔχει δύναμιν τὴν αὐτὴν βυσσόθεν ἄπειρον, VI 5, 
12, 5). Allí no hay crasitud con la que la magnitud de la masa se con-
sumiría a medida que se vaya alejando. El Espíritu es una infinitud 
perenne que lleva dentro una naturaleza incansable, inquebrantable 
y nunca desfalleciente, a modo de un hervidero desbordante de vida 
(οἷον ὑπερζέουσαν ζωῇ, VI 5, 12, 9), arquetipo verdadero del Alma y 
de su potencia natural.

Es por ello que el Alma es realmente una y posee en su unidad 
el ser infinito y múltiple (καὶ ἐν τῷ ἑνὶ ἔχειν τὸ εἶναι ἄπειρόν τε καὶ 
πλῆθος, VI 5, 9, 36-37). De esta manera, el Alma está toda ente-
ra en todas partes como una sola razón (τοιοῦτον δὲ ὂν πανταχοῦ 
ὅλον φαίνεσθαι ἕνα λόγον ὄντα ἑαυτὸν περιέχοντα, VI 5, 9, 37-38), 
cuyo continente no deja de ser ella misma sin apartarse de sí misma 
en ninguna parte. Antes que los seres vivos, el Alma existía como 
principio y simiente de vida pues ella no necesita de aquellos, sino 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

347

que estos son los que necesitan de ella. Ella no está separada de los 
vivientes localmente, sino que los vivifica sin abandonarse a sí mis-
ma, es decir, sin dejar su condición de trascendencia respecto del 
mundo natural. Por tanto, a imagen del Uno-Bien, una vez asenta-
dos los vivientes, ella los anima sin apartarse de su propio asenta-
miento. Precisamente por eso da abasto, porque es permanente, 
y por eso es bella, porque está toda entera en todos (ἐπεὶ καὶ διὰ 
τοῦτο ἀρκεῖ, ὅτι μένει, καὶ καλόν, ὅτι πᾶσιν ὅλον, VI 5, 10, 10-11). 
Si el alma fuese removida, el mundo perecería en la desintegración 
de su propia masa. Las cosas del mundo natural están suspendidas 
de ella como los efectos penden de su causa y añoran a la vez vol-
verse una sola unidad junto con ella (ἐκεῖνα δὲ τὰ ἄλλα ἀνήρτηται 
εἰς αὐτὸ ὥσπερ οὗ εστι πόθῳ ἐξευρόντα, VI 5, 10, 2-3).

A causa de este impulso, el Alma genera el tiempo como dilata-
ción de la intensidad de la vida anímica, que acompaña el curso, no 
menos que la duración, de su anhelo por ascender constantemente 
hacia el estado de boniforme (ἀγαθοειδὲς, III 8, 11, 16) propio del 
mundo inteligible. Frente al orden inextenso de este, la produc-
ción de la magnitud sensible se muestra, en un primer momento, 
como una cierta pérdida de perfección, cuya generación se asemeja 
al despliegue de una simiente en orden a la división y la multiplici-
dad. Sin embargo, el tiempo es generado por el Alma en continui-
dad con el todo inteligible. En cuanto vida del Alma, aparece como 
un eslabón propiamente inteligible. De esta manera, la noción de 
tiempo comprendida por Plotino garantiza la continuidad ontoló-
gica entre el mundo inteligible y el sensible, a la vez que posibilita 
el ascenso de este hacia aquel. El tiempo se ha originado junto con 
el universo sensible y es a causa de tal nacimiento por el cual este 
universo ha venido a la existencia (III 7, 12, 15-25; I 5, 7, 14-20). 
Sin embargo, porque el Alma posee además una vida física, relativa 
al cuerpo cósmico, el tiempo se muestra también como expansión 
vinculada al crecimiento y alejamiento del núcleo sintético. Esta 
dimensión concierne específicamente a la de un tiempo fáctico, 
que se prolonga y desgrana en una serie continua de mutaciones 
sucesivas, se torna plural hasta llegar a una aparente dispersión y 



Fernando Gabriel Martin De Blassi

348

se vuelve efímero en la fugacidad de ciertos estados (III 7, 12, 1-4; 
Santa Cruz, 1979, pp. 88-94). El tiempo ha existido siempre y se-
guirá existiendo como reflejo perenne de la búsqueda inagotable 
del Alma por la eternidad. La prueba de ello radica en el hecho 
de que si cesara la actividad cósmica del Alma, el tiempo también 
dejaría de ser (III 7, 12, 4-25).

El mundo sensible expresa a modo de reflejo la unidad que la 
naturaleza ha recibido por efecto de su contemplación. Tal unidad 
—que la naturaleza ostenta por medio de su contemplar— es la 
demostración palmaria de que este mundo no se descompone, a 
pesar de la multiplicidad de los seres que alberga. Si el mundo físi-
co permanece continuamente en su consistencia, ello no responde 
a sus propias virtudes biológicas, sino a la presencia profundamen-
te unitaria de la naturaleza en él. Así como el Uno, la naturaleza en 
cuanto vestigio suyo se muestra y no se muestra, está presente en 
el mundo, pero sólo a partir de la belleza que ella revela de sí mis-
ma: lo revelado a modo de imagen esplendente es lo que designa 
Plotino con el término de θεώρηµα.

Pero no sólo esto, al revelarse la naturaleza da cuenta a la vez de 
su contingencia, pues ella se muestra como la causa inmediata de la 
unidad del mundo a la vez que conduce hacia los peldaños superio-
res de la belleza inteligible, su verdadera causa. Esto lo manifiesta, a 
nivel textual, el final de III 8 (11, 26-45) y su vinculación inmediata 
con el comienzo de V 8 (1, 1-6). La omnipresencia de lo natural es al 
mismo tiempo una nulipresencia. Contemplar la naturaleza implica, 
por consiguiente, acoger el don de la luz que a cada alma en parti-
cular le viene como una atracción por el Bien supremo. Este vestigio 
permite que cada ser humano tenga abierta la posibilidad de elevarse 
por encima de su condición meramente natural, a fin de recobrar la 
semejanza que tenía desde un principio y que perdió por un aparta-
miento. El tiempo, que es vida del alma y de cada una de las almas, 
en cuanto sucesión cronológica de una multiplicidad inagotable de 
ahoras, se transforma entonces en el momento oportuno (καιρός) 
para emprender el ascenso a partir de la contemplación de una pre-
sencia que se manifiesta en la belleza de su callar. Sólo desde esta 



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

349

perspectiva debe interpretarse el parlamento donde la naturaleza en 
persona amonesta hacer silencio, a fin de comprender en la quietud 
del sosiego, que conocerla equivale a conocer su procedencia:

— No debieras preguntar, sino comprender en silencio tú también, 
como yo guardo silencio y no acostumbro a hablar. — ¿Comprender 
qué? — Que lo originado es un espectáculo mío, mientras guardo 
silencio, y […] como yo he nacido de una contemplación así, me co-
rresponde tener una naturaleza aficionada a contemplar. (Ἐχρῆν µὲν 
µὴ ἐρωτᾶν, ἀλλὰ συνιέναι καὶ αὐτὸν σιωπῇ, ὥσπερ ἐγὼ σιωπῶ 
καὶ οὐκ εἴθισµαι λέγειν. Τί οὖν συνιέναι; Ὅτι τὸ γενόµενόν ἐστι 
θέαµα ἐµόν, σιώπησις, […] καὶ µοι γενοµένῃ ἐκ θεωρίας τῆς ὡδὶ 
τὴν φύσιν ἔχειν φιλοθεάµονα ὑπάρχειν, III 8, 4, 3-7).

No obstante lo dicho, la culminación del ascenso contemplativo 
manifiesta la superioridad de un principio trascendente a toda dua-
lidad, porque funda la cabal integridad del proceso. En el estado de 
visión unitiva, hacia cuyo gozo tiende el alma singular, se experi-
menta la beatitud, por la presencia del Bien inefable. El Uno-Bien 
embarga de tal manera el alma que, unificada en su ser, recobra por 
la semejanza su propia mismidad. Estaba fuera y al final ha encon-
trado su auténtica morada en el reposo de lo alto, ha ingresado en 
el amor que la restituye a su verdadero ser. Toda vez que se trata del 

amor aquel que guarda a la puerta, apostando siempre afuera, aspi-
rando a la belleza y deseando siempre participar de ella como pueda. 
Y es que aun los enamorados de acá no se apropian de la belleza del 
ser amado, sino que se limitan a quedarse cerca. Aquel [el Uno-Bien], 
en cambio, permanece en sí mismo, y la multitud de enamorados 
del Uno, prendados como están de la unidad entera, cuando lo po-
seen, lo poseen de manera íntegra, porque el ser amado era la uni-
dad completa. (Καὶ οὗτός ἐστιν ὁ θυραυλῶν Ἔρως παρὼν ἔξωθεν 
ἀεὶ καὶ ἐφιέμενος τοῦ καλοῦ καὶ ἀγαπῶν ἀεὶ οὕτως ὡς δύναιτο 
μετασχεῖν· ἐπεὶ καὶ ὁ ἐνταῦθα ἐραστὴς οὐ δεχόμενος τὸ κάλλος, 
ἀλλὰ παρακείμενος οὕτως ἔχει. Τὸ δὲ ἐφ’ ἑαυτοῦ μένει, καὶ οἱ ἑνὸς 
ἐρασταὶ πολλοὶ ὅλου ἐρῶντες ὅλον ἔχουσιν οὕτως, ὅταν ἔχωσι· 
τὸ γὰρ ὅλον ἦν τὸ ἐρώμενον, VI 5, 10, 3-9).



Fernando Gabriel Martin De Blassi

350

Bibliografía

Aristóteles (1982). Ética Nicomáquea. Introducción, traducción y notas de 
J. Pallí Bonet. Gredos.

Armstrong, A.-H. (1940). The Architecture of the Intelligible Universe in the 
Philosophy of Plotinus. Cambridge University Press.

von Arnim, H. (Ed.) (1968). Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. I-IV. Teubner.
Arnou, R. (1921a). Le désir de Dieu dans la Philosophie de Plotin. Félix Alcan.
Arnou, R. (1921b). ΠΡΑΞΙΣ et ΘΕΩΡΙΑ. Étude de détail sur le vocabulaire et la 

pensée des Ennéades de Plotin. Félix Alcan.
Beierwaltes, W. (2001). Plotins Begriff des Geistes. En W. Beierwaltes. Das 

wahre Selbst (pp. 16-83). Klostermann.
Beierwaltes, W. (Ed.) (19813). Über Ewigkeit und Zeit (Enn. III 7). Texto 

griego, traducción alemana y comentario. Klosterman.
Brisson, L. (2009). Logos and Logoi in Plotinus. Their Nature and Function. 

ΣΧΟΛΗ, 3(2), 433-444.
Brisson, L. (1998). Le même et l’autre dans la structure ontologique du Timée 

de Platón. Academia Verlag.
Bussanich, J. (1988). The One and its relation to Intellect in Plotinus. Brill.
Charrue, J.-M. (1978). Plotin, lecteur de Platon. Les Belles Lettres.
Cilento, V. (Ed.) (1971). Plotino. Paideia antignostica. Ricostruzione d’ un unico 

scritto da Enneadi III 8, V 8, V 5, II 9. Felice le Monnier.
Creuzer, F y Moser, G.-H. (Eds.) (1896). Plotini Enneades cum Marsilii Ficini 

interpretatione castigata. Didot.
Deck, J.-N. (1967). Nature, Contemplation and the One. University of To-

ronto Press.
Dillon, J. (1992). Plotinus at Work on Platonism. Greece & Rome. Second 

Series, 39(2), 189-204.
Dodds, E.-R. (1960a). Tradition and Personal Achievement in the Philoso-

phy of Plotinus. The Journal of Roman Studies, 50(1-2), 1-7.
Dodds, E.-R. (1960b). Los griegos y lo irracional. Traducción de M. Araujo. 

Revista de Occidente.
Dörrie, H. (1976). Ὑπόστασις. Wort– und Bedeutungsgeschichte & Zum 

Ursprung der neuplatonischen Hypostasenlehre. En H. Dörrie. Plato-
nica minora (pp. 12-69, 286-296). W. Fink Verlag.



Un intento histórico para articular la pregunta por la trascendencia

351

De Gandillac, M. (1966). Analogie et Apophase. En M. De Gandillac. La 
sagesse de Plotin (chp. IX, p. 211 ss.). Hachette.

García Bazán, F. (1992). Plotino. Sobre la trascendencia divina: sentido y origen. 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Cuyo.

García Bazán, F. (1981). Plotino y la gnosis. FECIC.
García Yebra, V. (Ed.) (1998). Metafísica de Aristóteles. Gredos.
García Yebra, V. (Ed.) (1974). Poética de Aristóteles. Gredos.
Gatti, M.a-L. (1996). Plotino e la metafisica della contemplazione. Vita e Pensiero.
Gerson, Ll.-P. (1994). Plotinus. Routledge.
Hadot, P. (1960). Être, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin. En E. R. 

Dodds et al (Ed.). Les sources de Plotin (pp. 105-141). Entretiens sur 
l’Antiquité Classique V, Fondation Hardt.

Henry, P., y Schwyzer, H.-R. (Eds.) (1951-1973). Plotini opera. Brill (ed. maior).
Henry, P., y Schwyzer, H.-R. (Eds.) (vol. I: 1964, vol. II: 1977, vol. III: 

1982). Plotini opera. Oxford Clarendon Press (ed. minor).
Hunt, D.-P. (1981). Contemplation and hypostatic procession in Plotinus. 

Apeiron: A Journal for Ancient Philosophy and Science, 15(2), 71-79.
Jaeger, W. (1985). “El primer encuentro” y “El neoplatonismo”. En W. Jae-

ger. Cristianismo primitivo y paideia griega (pp. 9-25, 58-70). Traducción 
de E. C. Frost. FCE.

López Eire, A. (1973). Plotino frente a sus fuentes. Boletín del Instituto de 
Estudios Helenísticos, 7(1), 65-77.

Martin De Blassi, F. (2015). Plotino y la potencia desasosegada del Alma: 
¿dispersión o contemplación? Tópicos. Revista de Filosofía, 48, 169-199.

Martin De Blassi, F. (2017). Considerations on the Concept of Audacity 
(tólma) in Plotinus. International Philosophical Quarterly, 57(1), 225, 19-
30. https://doi.org/10.5840/ipq201713175

Morel, P.-M. (2009). Comment parler de la nature? Sur le traité 30 de 
Plotin. Les Études philosophiques, 90(3), 387-406.

O’Meara, D. (1975). Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin. Brill.
Page, T.-E. (Ed.) (1933). Cicero. De natura Deorum – Académica. Traduc-

ción inglesa de H. Rackham, Heinemann / Putnam’s sons. Loeb 
Classical Library.

Pigler, A. (1999). Ennéade III, 7 [45]: De l’éternité et du temps. Plotin. Ellipses.



Fernando Gabriel Martin De Blassi

352

Plotin (vol. 1: 1924, vol. 2: 1924, vol. 3: 1925, vol. 4: 1927, vol. 5: 1931, 
vol. 6-a: 1936, vol. 6-b: 1938). Ennéades. Traducción francesa de É. 
Bréhier. Les Belles Lettres.

Plotino (vol. I: 1947, vol. II: 1948, vol. III: 1949). Enneadi. Traducción 
italiana y comentario crítico de V. Cilento. Gius. Laterza & Figli.

Plotinus (1952). The six Enneads. Traducción inglesa de S. MacKenna y B. S. 
Page. Encyclopaedia Britannica.

Porfirio y Plotino (vol. I: 1982, vol. II: 1985, vol. III: 1998). Vida de Plotino / 
Enéadas I-II, III-IV, V-VI. Introducción, traducción y notas de J. Igal. Gredos.

Porphyry y Plotinus (vol. I: 1989, vol. II: 1966, vol. III: 1967, vol. IV: 1984, 
vol. V: 1984, vol. VI: 1988, vol. VII: 1988). On the life of Plotinus / En-
neads. Traducción inglesa de A. H. Armstrong. Harvard University Press.

Rappe, S. (2000). Reading Neoplatonism. No-discursive Thinking in the Texts of 
Plotinus, Proclus and Damascius. Cambridge University Press.

Ross, W.-D. (Ed.) (1955). Aristotle. Parva naturalia. Oxford Clarendon Press.
Santa Cruz, M.a-I. (2012). El ‘cuidado de sí’: Plotino, lector del Alcibíades 

I de Platón. Cuadernos de filosofía, 59, 85-100.
Santa Cruz, M.a-I. (1979). La genèse du monde sensible dans la philosophie de 

Plotin. Prefacio de P. Hadot. PUF.
Schiller, J.-P. (1978). Plotinus and Greek Rationalism. Apeiron: A Journal for 

Ancient Philosophy and Science, 12(1), 37-50.
Sleeman, J.-H. y Pollet, G. (1980). Lexicon Plotinianum. Brill.
Trouillard, J. (1955). La procession plotinienne. PUF.
Vannier, M.-A. (1997). «Creatio», «conversio», «formatio» chez S. Augustin. 

Éd. Universitaires Fribourg.
Vázquez Ortiz, A. (2009). Las tres hipóstasis dentro del pensamiento de 

Plotino: El camino de la materia. A Parte Rei, 63. http://serbal.pntic.
mec.es/AParteRei/vazquez63.pdf

Verbeke. (1971). Les critiques de Plotin contre l’entéléchisme d’Aristote: 
essai d’interprétation de l’Enn. 4.7.85. Philomathes, 194-224.

Wilberding, J. (2022). Nature: Plotinus’ Fourth Hypostasis? En Ll.-P. Ger-
son y J. Wilberding (Eds.). The New Cambridge (pp. 312-337). Cambrid-
ge University Press. https://doi.org/10.1017/9781108770255.014

Zamora Calvo, J.-M.a (Ed.). Platón. Timeo. Abada Editores.



353

 

Ἐγρήγορσις (Plotino VI 8, 16, 32)

Luz, puro fulgor procede del Uno. 
Tal resplandor es belleza sin par, 
un gozo que irradia el Bien en su faz, 
al dar la vida eterna de consuno.

Lo emanado es espíritu afín, 
reino indecible de paz singular, 
cuya hermosura llama sin forzar 
a un alma que porta fiel celemín.

Este mensaje lo enseña Plotino, 
mediante sus preclaras Enéadas. 
Así pues nadie caiga en desatino

de dar con las ilusiones deseadas 
por un falso amor carnal, paulatino, 
en que la mente termine asolada.

f.m. 

26.01.2024†





355

capítulo xii

el orden natural según plotino y su 
significado para las religiones1

Raúl Gutiérrez 
José León Herrera 

In Memoriam

A diferencia de la concepción aristotélica del Dios como noēseos nóē-
sis2, como autorreflexión absoluta, que, en virtud de su naturaleza 
esencialmente intelectiva, es directamente accesible al pensamien-
to3, la absoluta transcendencia y simplicidad del Uno plotiniano, 
tanto como la complementariedad de la procesión y la conversión 
como fases de un único y eterno proceso de generación de la multi-
plicidad, exigen necesariamente que las hipóstasis4 de la Inteligen-

1	 Los artículos ya publicados a los que me remito en este capítulo, modificándolos en 
cierta medida y abriendo otras perspectivas, son Gutiérrez, 1998; Gutiérrez, 2005 y 
Gutiérrez, 2015.

2	 Aristóteles, Metafísica 1074b34.
3	 Aristóteles, Metafísica 1072b14-17; 24-30; cf. Ética a Nicómaco 1177b26-1179a23.
4	 A pesar de que usa el término hipóstasis para referirse a la realidad inteligible, Plotino 

aún no le asigna el carácter técnico que adquirió posteriormente. Aparece en los títulos 
de dos de sus Enéadas, la V 1 [10] “Sobre las tres hipóstasis principales” y V 3 (49) “Las 
hipóstasis que conocen y lo que está más allá”, pero el autor de esos títulos es Porfirio. 



Raúl Gutiérrez

356

cia y el Alma sean concebidas por Plotino no sólo como las únicas 
instancias requeridas para la generación de la multiplicidad, sino 
también como las dos mediaciones necesarias y suficientes para que 
nosotros podamos tener noticia de la unidad absolutamente simple 
del Uno. Inteligencia y Alma son, pues, los dos modos distintos del 
ser por los cuales el Uno se hace manifiesto como principio crea-
dor, constitutivo y diferenciador de todas las cosas, pero, al mismo 
tiempo, son los dos modos del pensamiento por los cuales el Uno, 
que en su absoluta simplicidad es anterior al principio de no contra-
dicción5 y, por eso mismo, es transcendente al pensamiento, se hace 
accesible para nosotros.

Esto quiere decir, además, que estas naturalezas no deben ser 
entendidas únicamente como realidades que existen independien-
temente de “nosotros” —como en la filosofía de Platón y Aristó-
teles—, sino como dimensiones nuestras6 que nosotros mismos 
podemos actualizar al identificarnos con ellas en la vuelta hacia 
nuestro verdadero yo y su origen, la Unidad absoluta como prin-
cipio universal7. En consecuencia, la pregunta por las mediaciones 
de lo Uno no puede serle indiferente, y, en efecto, si se tiene en 
cuenta la enorme influencia del neoplatonismo, no le ha sido in-
diferente a las religiones, en particular, a las monoteístas, pues, de 
los principios establecidos en las diversas épocas de la historia de 
la filosofía, lo Uno absolutamente simple y transcendente tanto al 

Precisamente en la Enéada V 1 (10), 8, 27 Plotino habla más bien de las “tres naturalezas 
(φύσεσι ταῖς τρισίν)”. 

5	 El principio de no-contradicción y la “intelección de la intelección” se relacionan en 
Aristóteles como el aspecto formal y el contenido de un mismo principio, pues, en 
sentido estricto, como acto puro, la intelección divina es la única que cumple a plenitud 
con el principio “más firme de todos” (Aristóteles, Metafísica 1005b11-12). Sobre este 
principio véase Calvo Martínez, 1988 y Bloom, 2017.

6	 Enéada V 1 (10]), 10, 5-6: “Ahora bien, del mismo modo que esta tríada de la que hemos 
hablado existe en la naturaleza (ἐν τῇ φύσει), así hay que pensar también que habita en 
nosotros (παρ’ ἡμῖν)”. Traducción ligeramente modificada de Jesús Igal. Para el texto sigo 
la editio minor de Henry y Schwyzer, 1964-1983. 

7	 Enéada V 1 (10), 12, 5-15: “Pues no todo cuanto hay en el alma es ya por eso perceptible, 
sino que llega a nosotros cuando ingresa en la percepción […]. Por tanto, si ha de 
haber aprehensión de las cosas presentes [en nosotros], es necesario volver hacia dentro 
aquello que aprehende y hacerlos prestar atención a lo que está allí”.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

357

ser como al pensar es el único que no es directa e inmediatamente 
accesible a nuestro pensamiento, razón por la cual incluso su reco-
nocimiento como principio universal requiere necesariamente de 
su propia manifestación. Siendo en sí mismo, inefable e indescrip-
tible, sólo podemos conocer al Uno por sus efectos (VI 9 (9), 5, 
35-6), lo cual quiere decir que no lo podemos conocer directa e 
inmediatamente en sí mismo, sino sólo desde la perspectiva de la 
multiplicidad actualmente existente, es decir que sólo lo podemos 
reconocer como condición necesaria de todo lo existente8. Conse-
cuentemente, aun permaneciendo en sí mismo sin volverse hacia 
lo que le es inferior (VI 8 (39), 17, 25-27, VI 9 (9), 3, 50-51), él 
mismo funda la condición de la posibilidad no solo de su recono-
cimiento como principio, sino del efectivo retorno hacia él en la 
medida en que pone en nosotros “algo semejante a él” (III 8 (30), 
9, 23) e incluso el deseo de retornar hacia él (ὑπὸ τοῦ δόντος τοῦ 
ἕρωτα, VI 7 (38), 22,19). Precisamente esta estructura de proce-
sión y conversión es fundamental para las religiones, ya que, inde-
pendientemente del modo en que cada una de ellas entiende la re-
lación del principio con la multiplicidad, en general, el saber de las 
religiones tiene como contenido un principio para saber del cual él 
mismo tiene que haberse manifestado9: la Unidad absolutamente 
simple y transcendente10. De todos modos, a diferencia de las re-
ligiones monoteístas —y del platonismo posterior11—, en las que 

8	 Esta es una cuestión a tener en cuenta cuando se plantea la duda acerca del porqué lo Uno 
genera la multiplicidad. Esa es una pregunta que, strictu sensu, es imposible de responder 
filosóficamente, pues implicaría someter al principio mismo a una explicación y, de 
ese modo, despojarlo de su transcendencia respecto del pensamiento. Asimismo, las 
diversas “descripciones” que ofrece Plotino sobre el modo de esa generación, no pueden 
ser consideradas más que como metáforas o, en el mejor de los casos, como hipótesis, 
tal vez al modo en que Platón en el Timeo ofrece un mito o un discurso meramente 
probable (εἰκὼς μύθος/λόγος). Por lo demás, como veremos, el discurso filosófico sobre 
la generación de la multiplicidad, específicamente del Nous/Inteligencia, se desarrolla 
desde la perspectiva de la multiplicidad ya existente.

9	 Cf. Eliade, 1973, pp. 18-19. Sobre el carácter “misterioso” de la manifestación de lo 
sagrado al que hace referencia Eliade véase la nota anterior.

10	 Cf. Uhde, 1982 y Uhde, 2019.
11	 El platonismo posterior toma en consideración libros revelados como Poimandres (Corpus 

Hermeticum) y “libros sagrados” investidos de autoridad como los Oráculos Caldeos.



Raúl Gutiérrez

358

el Dios Uno se da a conocer mediante diversas formas de revela-
ción, Plotino considera la posibilidad de la revelación solamente 
como una hipótesis negada:

Si lo absolutamente indivisible necesitara expresarse a sí mismo, ten-
dría primero que decir lo que no es, y, de este modo, sería múltiple a 
fin de ser uno. Si, entonces, dijera, ‘soy esto’, si con ‘esto’ designara 
algo distinto de sí, mentirá; si un accidente suyo, expresará una multi-
plicidad; o bien dirá: ‘soy soy’ y ‘yo yo’. (V 3 (49), 10, 33-37)12 

Como podemos apreciar, Plotino se refiere claramente a la posi-
bilidad de una revelación, pero solo en condicional. No hay en él 
ningún pasaje en que considere positivamente esa hipótesis. Pero 
veamos en primer lugar cómo establece Plotino este principio. 

1. La Unidad absolutamente simple y 
trascendente como principio universal

Como hemos señalado, el punto de partida es la multiplicidad 
ya existente.

Todos los seres son entes por lo uno, tanto los que son primordialmen-
te como los que de un modo u otro se cuentan entre los seres. Porque, 
¿qué podrían ser si no fuesen uno? Toda vez que despojados de lo uno 
que de ellos se dice, esos seres ya no son. (VI 9 (9), 1, 1-4)13 

Sin la unidad, los seres no serían en absoluto ni serían lo que son. 
Ni siquiera las diversas partes de un compuesto podrían existir si 
cada una de ellas no constituyera “una” unidad, menos aún podría 
existir una conexión entre las partes. De ahí que sólo en la medida 
en que cada ser —sea sensible o inteligible, primordial o deriva-

12	 Sobre este pasaje cf. Horn, 2002. Extrañamente, Igal pone al Nous/Inteligencia como 
sujeto de esta frase y a lo absolutamente indivisible como objeto. Remite a O’Daly 
(1973, p. 92), quien, sin embargo, tampoco da una explicación.

13	 Traducción ligeramente modificada de Santa Cruz y Crespo en Plotino, 2007, pp. 20- 21. 
Como señalan las traductoras, el uso de hen en el presente pasaje es ambiguo, y puede 
referirse tanto a la propiedad de la unidad como al principio. 



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

359

do— participa necesariamente de la Unidad y, sólo así, constituye 
una unidad, “un todo” estructurado, puede pensarse y decirse de él 
que es uno y que, por tanto, es. Por encima de los entes sensibles 
–sean magnitudes discretas o magnitudes continuas– Plotino men-
ciona además los conceptos. Todos ellos son fáciles de distinguir de 
la unidad absolutamente simple. Pues todos tienen partes y pueden 
ser descompuestos o analizados. Siguiendo en esta línea ascendente, 
Plotino examina al alma, que, si bien no consta de partes, recono-
ce que hay en ella múltiples potencias. Finalmente, entre los seres 
que Plotino considera primordiales y que podrían ser auténticos 
candidatos para identificarlos con lo Uno, encontramos tanto a las 
Formas inteligibles del “divino Platón” como al Dios de Aristóteles. 
Si bien Platón caracteriza a las Formas como monoeidés14, término 
que frecuentemente se entiende como “simple” en lugar de “unifor-
me”, la permanente interrelación de las Formas pone de manifiesto 
que ellas transmiten y reciben una serie de determinaciones unas 
de otras15. Consecuentemente, son concebidas como un todo, es 
decir, como una unidad de múltiples elementos (cf. Prm. 157d8-
e2). Desarrollando esa concepción, Plotino piensa que cada Forma 
es a la vez la totalidad de las Formas16. No son, pues, absolutamente 
simples. Y más bien presuponen a la Forma del Bien que, sin embar-
go, radicalizando la transcendencia que le atribuye el texto platóni-
co —la tan discutida afirmación de que está más allá de la esencia 
en dignidad y poder—17. Plotino claramente identifica con el Uno 
de la primera hipótesis del Parménides del filósofo ateniense: un uno 
que si es no es y ni siquiera es uno, de manera que de él no puede 
haber ni ciencia ni opinión ni sensación, pero tampoco definición ni 
nombre18. Por lo tanto, estamos ante un principio que, como pare-

14	 Fedón 78d, Banquete 211a.
15	 República 476a, 500c; Sofista 248a-258d, 259e, 262c.
16	 Enéada III 6 (26), 6, 23; IV 2 (4) 2, 44; V 3 (49), 15,21; V 8 (31), 4, 6-19, 22-23; VI 4 

(22), 14, 4-6; VI 7 (38), 33, 8. Véase Bonazzi, 2022, pp. 121-123.
17	 República 509b8-9: ἔτι ἐπέκεινα τῆς οὐσίας πρεβείᾳ καὶ δυνάμει ὑπερέχοντος. Sobre la 

diferencia entre Platón y Plotino cf. Gutiérrez, 2022.
18	 Parménides 141e9-a3-6. Defienden esta lectura actualmente Gerson, 2022 y Halfwassen, 

1992.



Raúl Gutiérrez

360

ce indicar este pasaje, no se somete al principio de no-contradicción 
sino que, más bien, es su presupuesto.

De este modo, el principio en cuestión es despojado de su con-
dición de principio universal aunque mantiene su vigencia en el 
ámbito de la multiplicidad. En el mismo sentido, la “intelección de 
la intelección”, en contra de lo que sostiene Aristóteles19, tampoco 
puede ser identificada con la simplicidad absoluta propia del prin-
cipio, ya que para pensarse aunque sea a sí mismo, debe desplegar-
se y diferenciarse cuando menos en lo que intelige y lo que es in-
teligido, para volver sobre sí mismo20. En suma, “es doble, mas no 
simple ni uno”21. En este sentido lo Uno no es uno (οὐδὲ ἔν), pues 
no es algo unitario (τὶ ἕν), no es un sujeto del cual se pueda predi-
car la unidad, sino que, en general, siendo anterior al “algo” (τί), 
es decir, a todo lo que es en tanto en cuanto es siempre algo de-
terminado, es lo Uno mismo (αὐτοέν) (V 3 (49), 12, 51) anterior 
a toda predicación. Por ende, es distinto de todo aquello de lo que 
es principio (οὐ πάντα, V 2 (11), 1, 1), y más bien es no-ente (οὐδὲ 
ὄν, VI 9 (9), 3, 37) o la nada (τὸ μηδέν, III 8 (30), 10. 28). De este 
modo quiere decir que en tanto principio es absolutamente simple, 
es anterior y distinto de todo lo que es (V 4 (7), 1, 5-15, V 1 (10), 
7, 18; V 2 (11), 1, 1). Así pues, a diferencia de la Idea del Bien y 
del Dios de Aristóteles no es forma ni Idea (ἄμορφον, ἀνεἰδεον, VI 
7 (38), 17, 40; 32, 9-10), sino que es en sí mismo indeterminado 
e infinito (ἀπειρον, V 5 (32), 11, 1-4). Así pues, sabemos de él so-
lamente mediante su manifestación. En ese sentido, una negación 
semejante no implica ninguna privación sino más bien su “sobrea-
bundancia” y el “poder inconcebible” (ἁμήχανος δύναμις, V 3 (49), 
16, 2) de generar todo lo que posee en sí indistinta o indiscrimi-
nadamente (ὡς μὴ διακεκριμένα, V 3 (49), 15. 31) sin verse afecta-
do por lo así generado (VI 4 (22), 11, 20). Es, pues, un “poder” 
generador “de todo”: δύναμις πάντων (III 3 (15) 10, 1; V 3 (49), 

19	 Metafísica XII 7, 1072a32, 9, 1075a3-4.
20	 Sobre la relación entre el principio de no-contradicción y la intelección de la intelección 

en Aristóteles véase Calvo Martínez, 1988.
21	 Enéada VI 9 (9), 2, 36-37, V 1 (10), 9. 7-9; V 3 (49), 10, 45-48; III 8 (30), 9. 1-5.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

361

15. 33; V 4 (7), 2, 38). Como se puede apreciar, el término dyna-
mis no se entiende en oposición a enérgeia, como en Aristóteles; es 
decir, no es la mera posibilidad de llegar a ser actualmente lo que 
es potencialmente, pero, por eso mismo, tampoco corresponde a 
la distinción gnóstico-valentiniana entre, por un lado, un Absoluto 
previo a su condición de principio —προαρχή, προπάτωρ, ἀρχὴ 
ἀγγένητος— y que reposaba en sí mismo antes de toda “creación”, 
y, por otro, su poder activo como principio —ἔννοια, ἐνθύμησις— 
efectivamente generador de los restantes 28 eones22. 

2. La primera mediación como 
Inteligencia sustancial del Nous y la 
exclusión de modelos alternativos

Si tomamos en cuenta que así como la participación en lo Uno ad-
mite una gradación tal que a mayor unidad mayor ser, también la 
procesión procede gradualmente de manera que establece un orden 
jerárquico según ese mismo principio. Consecuentemente, la pri-
mera forma de manifestación de lo Uno tiene que constituir la ma-
yor forma de unidad en la multiplicidad, esto es, un todo. Además, 
como ya señalamos, la crítica plotiniana de la concepción aristotéli-
ca del Dios y del principio de no-contradicción no implica su com-
pleta negación, sino solo la restricción de su ámbito de vigencia y, 
por ende, el reconocimiento de que la Inteligencia es el más divino 
de los fenómenos (Metaph. XII 9, 1074b1-2)23. Pero a diferencia de 
la concepción aristotélica de la Inteligencia divina, en Plotino esta 
no solo presupone a lo Uno, sino que procede de él y vuelve hacia él 
para, en el vano intento de pensarlo, constituirse a sí misma como 
un todo que se piensa a sí mismo como la totalidad de las Formas 
inteligibles. Vano es ese intento, pues, dada su simplicidad, lo Uno 
es trascendente no solo al ser sino al pensar. Así pues, la Inteligencia 
no lo puede aprehender tal cual es en sí mismo, sino solo conforme 
a su propia capacidad, es decir, intelectualmente, distinguiendo los 

22	 Cf. Krämer, 1967, pp. 238-241.
23	 Cf. VI 9 (9), 6, 12-13: “Si lo concibes como Inteligencia o como Dios, es más que eso”.



Raúl Gutiérrez

362

contenidos que indistinta o virtualmente están en lo Uno y arti-
culándolos en un todo siempre presente para sí. A diferencia de lo 
Uno, la Inteligencia es una multiplicidad indistinta y, a la vez, dis-
tinta: πλῆθος ἀδιάκριτον καὶ αὗ διακεκριμένον (VI 9 (9), 5, 16; cf. V 
9 (5), 6, 3). Y, al distinguir y articular esa multiplicidad, se piensa y 
conoce a sí misma como la totalidad de sus contenidos. En sí misma 
es, pues, autorreflexión absoluta. Pero en la medida que en ella se 
despliega todo lo que está indistintamente presente en lo Uno, esto 
es, en su relación con lo Uno, es autopredicación.

Por ende, procesión y conversión significan que la Inteligencia 
recibe de lo Uno no solo su capacidad de inteligir —la condición 
de la posibilidad de pensarlo—, sino también la unidad que le per-
mite relacionar e integrar sus contenidos, las Formas inteligibles, 
en un todo y pensarse a sí misma como Inteligencia omniabarcan-
te y actualmente pensante. Ambas son, en realidad, momentos o 
aspectos de un único y eterno proceso de su generación. En ese 
sentido dice Plotino: “Lo así generado” —la Inteligencia— “se vol-
vió hacia él y fue llenada por él, y llegó a ser al mirar hacia aquél. Y 
su estar dirigido hacia él, produjo el ser, y su contemplación de él 
la Inteligencia” (V 2 (11), 1, 9-12). Una vez más, el filósofo habla 
aquí desde la perspectiva de lo ya generado, la Inteligencia, en la 
cual, sin embargo, distingue dos “momentos” o aspectos. El prime-
ro es un movimiento o actividad indeterminada que procede del 
Uno —como expresión de sus “sobreabundancia”— como condi-
ción de la posibilidad de la autoconstitución de la Inteligencia. O, 
dicho en términos antropomórficos, es su capacidad de ver o inte-
ligir, una vista sin impronta que no ve todavía (ὄψις οὔπω ἰδοῦσα) 
pero que, dado que procede del Uno, lleva consigo una vaga repre-
sentación suya (ἀόριστως φάντασμα τι) que despierta en ella el de-
seo (ἔφεσις) de volverse hacia su progenitor24. En un segundo “mo-
mento”, al detenerse para volverse hacia el Uno con el propósito 
de contemplarlo, esa primera actividad recibe su determinación y 
es configurada, estampada y llevada a su plenitud por su “objeto 

24	  Cf. V 3 (49), 11, 5-12, VI 7 (38), 16, 14.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

363

intencional”, lo Uno. Curiosamente, la limitación de su capacidad 
de aprehender a lo Uno en sí mismo, le permite creativamente 
fragmentarlo e integrarlo en un todo absolutamente transparente 
para sí. De este modo, esa vista inicial se convierte efectivamente 
en visión (ὅρασις, V 1 (10), 7, 5-6, ἰδοῦσα ὄψις, V 3 (49), 11, 10). 
No hay, sin embargo, que olvidar que en esa visión persiste y sigue 
actuando la intencionalidad o el deseo de ver. Es, en conclusión, 
intelección sustancial (οὐσιώδης νόησις, V 3 (49), 5, 37).

Semejante comparación podría llevar a pensar en una distin-
ción entre dos entidades por sí mismas subsistentes, en una Inte-
ligencia en un estado de quietud y reposo, y en una Inteligencia 
en movimiento. Ambas coincidirían, entonces, solamente en la 
actualización de lo que potencialmente está presente en la Inteli-
gencia en reposo, las Formas inteligibles, mediante la actividad in-
telectiva de la Inteligencia en movimiento. Históricamente es esta, 
en efecto, una posición compartida por el Platonismo Medio, en 
particular por Numenio25. Al menos tal como la presenta Plotino, 
parece más bien una descripción del intelecto humano en términos 
de potencia y acto. Por eso, respecto de la Inteligencia divina él se 
pregunta: “¿En qué consistiría la callada quietud de la Inteligencia, 
en qué el movimiento y la prolación? ¿En que la inoperancia de la 
una y la operación de la otra? Pues la Inteligencia es como es, siem-
pre del mismo modo, sita en actividad estable (ἀεὶ ὡσαύτως ἐνέργεἰᾳ 
καίμενος ἑστώςῃ)” (II 9 (33), 1, 26-30). En contra de esa distinción, 
Plotino concibe a la Inteligencia como una entidad cuya sustancia 

25	 Cf. Numenio, Fr. 15: “Estas son las vidas, la del primer dios, y la del segundo dios. Es 
manifiesto que el primer dios ha de estar en reposo, mientras el segundo en movimiento. 
El primero se ocupa de los inteligibles, el segundo de los inteligibles y los sensibles. No 
te sorprendas si digo esto, pues has de oír algo aún más sorprendente. Pues en lugar 
del movimiento perteneciente al segundo dios, yo afirmo que al reposo perteneciente 
al primero le es congénito un movimiento, de donde procede el orden del mundo, su 
permanencia y que de él depende la conservación de la realidad toda.” La traducción 
sigue la edición de E. des Places en Numénius, 1973. El reposo del primer dios se refiere 
muy probablemente a su condición de causa de o principio de ciertas propiedades, 
como el ser y la Inteligencia, de modo que es anterior a ellas; su movimiento congénito 
se refiere a que es de manera eminente esas propiedades que otorga a los otros, y por 
ello es también Inteligencia y ser primero o el ser en sí, cf. Bonazzi, 2004.



Raúl Gutiérrez

364

es intelección. Es por ello que como sustancia primordial (οὐσὶα 
πρώτη) es también acto y actividad primera (πρώτη ἐνέργεια), de 
manera que en ella lo inteligible no solo es Inteligencia sino in-
telección, y la Inteligencia no solo es intelección sino Inteligible: 
“Todo será uno a la vez, la Inteligencia, la intelección y lo inteli-
gible” (ἓν ἅμα πάντα ἔσται, νοῦς, νόησις, τὸ νοητόν, V 3 (49), 5, 
43-44). La unidad de la inteligencia implica, por tanto, la identidad 
del ser y el pensar. No es esta una unidad en sí misma indistinta, 
como la del Uno, sino que, si ha de ser pensamiento, tiene que 
desdoblarse distinguiéndose en lo que piensa y lo pensado, la Inte-
ligencia y lo inteligible: “Porque piensa, es dos; pero, puesto que se 
piensa a sí misma, es una” (V 6 (24), 1, 23). Así pues, en contraste 
con el Dios aristotélico, Plotino le atribuye movimiento (κίνησις) 
y rescata así la intencionalidad propia del pensamiento. Pero, ade-
más, puesto que al pensar el ser (= lo inteligible) se piensa a sí 
misma, no cambia sino que permanece en reposo en la identidad 
de lo mismo. Así pues, a partir de estos géneros y principios (γένη 
καὶ ἀρχαί) —ser, movimiento, reposo, identidad y diferencia—26, 
la Inteligencia produce en sí y para sí la totalidad de los seres o 
Formas inteligibles distinguiéndolos y articulándolos en un todo. 

Una vez más, en el vano intento de pensar al Uno, la Inteligen-
cia lo fragmenta pero no en sí mismo sino para sí, generando de 
esa manera la multiplicidad de las Formas inteligibles. Al pensar 
cada una de ellas, estas muestran, en primera instancia, su propia 
potencia o poder (δύναμις ἰδία, V 9 (5), 6, 9) y su carácter par-
ticular (ἴδιος τύπος, VI 7 (38), 16, 5). Pero puesto que no serían 
plenamente inteligibles si no estuvieran plenamente determinadas, 
necesariamente requieren de su comunión e interacción con el res-
to de Formas y, de ese modo, su articulación en la totalidad del 
ámbito inteligible. Por ende, cada uno de sus contenidos así gene-
rados, es a la vez todos y uno (πάντα καὶ ἑν, V 3 (49), 15, 26), tan-
to inteligible como pensante, Forma como Inteligencia (νοῦς καὶ 
νοερὰ οὐσία, V 9 (5), 8, 8). Así pues, al pensar la totalidad de los 

26	 Sobre la recepción plotiniana de los “géneros del ser” véanse Volkmann-Schluck, 31966 
y Beierwaltes, 1967. 



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

365

seres inteligibles se piensa a sí misma como idéntica con esa totali-
dad. Esta recíproca y absoluta transparencia la expresa Plotino con 
toda claridad de la siguiente manera:

Pues todo allí es diáfano, nada es oscuro y opaco, sino que cada uno 
es transparente a cada uno y en todo, puesto que la luz lo es a la luz. 
Y es que cada uno tiene en sí a todos, y ve, a su vez, en otro a todos, y 
todo es todo y cada uno es todo, y el resplandor es inmenso, porque 
cada uno de ellos es grande, pues aun lo pequeño es grande. El sol allá 
es todos los astros. En cada uno predomina algo, pero también se hace 
manifiesto todo en él. (V 8 (31), 4, 6-10)

Si bien lo diferente y hasta los opuestos están presentes en la unidad 
de la Inteligencia, por contraste con su indistinta presencia en lo 
Uno, cada Forma conserva en ella su propia identidad de modo tal 
que todas están de modo diferente en cada una. En este sentido, en 
virtud de la concordancia del ser y el pensar, es sabiduría (σοφία) y 
verdad (V 5 (32), 2, 18-20; V 3 (49), 5, 25; V 8 (31) 4, 35).

Ahora bien, esta concepción de la Inteligencia como “intelec-
ción sustancial”, es decir, como una Inteligencia que en todos sus 
actos y contenidos está absolutamente presente para sí, le permi-
te a Plotino rechazar tanto a) una distinción real entre una inteli-
gencia intencional y una inteligencia reflexiva, es decir, entre una 
inteligencia que solo piensa su objeto (ὁ μὲν νοεῖ) y otra que sabe 
que piensa (ὁ δὲ νοεῖ, ὅτι νοεῖ) y, de ese modo, se aprehende a sí 
misma como sujeto de la intelección (II 9 (33), 1, 33 ss.), como b) 
una distinción conceptual entre el primer acto por el que la Inteli-
gencia piensa a su objeto y un segundo acto por el que esa misma 
Inteligencia se piensa a sí misma como pensante (II 9 (33), 1, 33 
ss.). En lugar de la mutua implicación entre ser y pensar propia 
de la intelección sustancial, la distinción real implicaría una con-
cepción del ser inteligible como algo extrínseco a la Inteligencia. 
Ya no se trataría, entonces, de una, sino de dos Inteligencias. Una 
que, al pensar la totalidad de las Formas inteligibles, no se pensaría 
a sí misma. Y otra, la inteligencia reflexiva, que solo se pensaría a sí 
misma, pero no establecería ninguna relación con la otra inteligen-



Raúl Gutiérrez

366

cia. Serían efectivamente dos entidades diferentes, a ninguna de las 
cuales le correspondería la intelección sustancial. Por eso se resiste 
Plotino a la tendencia aparentemente gnóstica de hipostasiar “no 
solamente conceptos abstractos, sino incluso productos de la re-
flexión sobre los mismos.”27 Al no saber que piensa, la primera in-
teligencia estaría sumida en estado de inconciencia, posibilidad que 
Plotino no acepta ni siquiera en el caso del pensamiento humano, 
pues, aun cuando en ese caso la distinción meramente conceptual 
entre dos actos, uno intencional y otro reflexivo, sea pertinente, 
en realidad se trataría de un solo acto de aprehensión que no es 
inconsciente de sus propios actos (μῖα προσβολὴ οὐκ ἀναίσθητος 
τῶν ἐνεργημάτων ἑαυτῆς, II 9 (33), 1, 35-36).28 

Una vez más, la referencia a la inteligencia humana le permite 
rechazar la distinción meramente conceptual de dos actos de una 
misma inteligencia. La admisión de un estado de inconciencia tal 
en los hombres que son capaces de controlar sus tendencias y pen-
samientos aun si solo son medianamente virtuosos, implicaría atri-
buirles una condición semejante a la idiotez (ἀφροσύνη) (II 9 (33), 
1, 41-46). Por último, el absurdo (ἄτοπον) de esa distinción se 
hace todavía más evidente en la medida en que, como en la crítica 
moderna del denominado modelo reflexivo de la autoconciencia, 
conduce a un regressus ad infinitum. Pues, además de la primera dis-
tinción entre el acto meramente intencional de la inteligencia y su 
reflexión, sería posible considerar esta misma distinción y, de ese 
modo, introducir un nuevo acto reflexivo que “enuncie que piensa 
que piensa que piensa” y así indefinidamente. En verdad, al distin-
guir entre el pensamiento del objeto y el pensamiento del pensa-
miento ya realizamos una reflexión de este nivel, solo que al tomar 
consciencia de ella tendríamos una reflexión de la primera re-
flexión del pensamiento del objeto. Esta serie se puede continuar 

27	 Cf. Kalligas, 2014, p. 374. La referencia de Halfwassen (1994, pp. 49-59) a Numenio en 
este pasaje me parece forzada.

28	 Como bien señala Kalligas (2014, p. 174), Plotino sigue aquí una línea aristotélica de 
argumentación. Cf. Arist. Metafísica XII 7, 1072b19-21; XII 9, 1074b33-1075a5; De 
anima III 4, 430a3-5.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

367

indefinidamente de suerte que, ya que el primer acto reflexivo no 
puede en verdad reconocerse a sí mismo como sujeto del primer 
acto intencional, la iteración es inevitable y no puede conducir a la 
plena autoconciencia. Por contraste, según Plotino, la Inteligencia 
es “todo a la vez” (V 9 (5), 6, 8-9). Es una vida que permanece 
siempre en lo mismo, pues es ella misma la totalidad de los seres 
inteligibles (V 3 (49), 9, 27 ss.; 5. 13 ss.). Por eso, la vida de la In-
teligencia es la eternidad como el acto por el cual ella está siempre 
presente para sí misma en una identidad o mutua implicación del 
ser y el pensar. En razón de ello, Plotino rechaza el modelo reflexi-
vo de la autoconsciencia29.

3. El Alma como segunda mediación y la 
exclusión del Lógos como intermediario 

Como la Inteligencia a partir del Uno, el alma procede de la In-
teligencia y se constituye en una entidad en sí y por sí subsistente 
al volverse hacia aquella para aprehenderla conforme a su propia 
capacidad30. Consecuentemente, la totalidad que se encuentra en 
lo Uno sin distinción alguna, que en la Inteligencia aparece como 
una multiplicidad diferenciada y, a la vez, articulada como un todo 
absolutamente transparente en sí y para sí, se encuentra también 
en el alma cuasi desarrollada y cuasi separada (οἷον ἀνειλιγμένα καὶ 
οἷον κεχωρισμένα, I 1 (53), 8, 7-8). La partícula hoĩon/cuasi indica 
que no están efectivamente desarrolladas y separadas espacialmente 
como lo están en el ámbito sensible, sino al modo propio del alma, 
es decir, dianoéticamente. Pues, el alma es fundamentalmente diá-
noia, un pensamiento que discurre y razona (λόγισμος) distinguien-
do y separando sucesivamente cada una de las Formas inteligibles 
que en su totalidad son absolutamente transparentes para la Inteli-
gencia. Por ende, a diferencia de la vida de la Inteligencia abocada a 
una única actividad —la eterna autorreflexión—, en el alma se da 

29	 La crítica de este modelo refuerza la idea de que Plotino es el primero en la historia 
de la filosofía que plantea la cuestión de la unidad de la autoconsciencia ofreciendo una 
“solución paradigmática”, cf. Halfwassen, 1994.

30	 Cf. V 1 (10), 3. 14-15; 21; 6. 46 ss.; 7. 38-42.



Raúl Gutiérrez

368

una multiplicidad de quehaceres y la distensión de los momentos 
de la vida (διάστασις ζωῆς, III 7 (45), 11, 41) en el tiempo: la vida 
del alma es el tiempo (III 7 (45), 11. 43). El alma piensa sus conte-
nidos uno tras otro, en la sucesión temporal, que adquiere empero 
su sentido en la aspiración a aprehender la totalidad, de manera 
que, simultáneamente con su distinción y su separación sucesiva, 
mantiene la tendencia permanente a articular esa multiplicidad en 
una totalidad diferenciada. Es “movimiento hacia y en torno a la In-
teligencia” (II 9 (33), 1, 30). Así se explica su doble direccionalidad 
y la diversidad de sus niveles y actividades31. De la Inteligencia re-
cibe las Formas en su modo “psíquico” de ser, como un compendio 
de formas racionales (κεφάλαιον τῶν λόγων) que le sirven como 
principios y criterios (ἀρχαὶ καὶ κάνονες) que, a su vez, le permiten 
pensar dialécticamente, es decir, por un lado, distinguir y definir 
las Formas inteligibles y, por otro, reunir la multiplicidad de re-
presentaciones que recibe sea de lo inteligible, sea de lo sensible en 
una unidad conceptual cada vez mayor. En ese sentido, el alma es el 
Lógos –la expresión de una naturaleza superior en una inferior y, 
como tal, más oscura (ἀμυδρός) que el original e imagen (εἴδωλον) 
suya– de la Inteligencia y cierta actividad procedente de ella, tal 
como la Inteligencia lo es del Uno (οἷον καὶ ἡ ψυχὴ λόγος νοῦ καὶ 
ἐνέργεια τις, ὧσπερ αὐτὸς ἐκείνου, V 1 (10), 6, 45-46)32. Siendo así, 

31	 Cf. II 9 (33), 2, 4-9: “Hay que admitir […] que, de nuestra alma, una parte está siempre 
aplicada a las cosas de allá, otra vuelta a las de acá y otra en medio de ambas. Porque 
ocurre que, como nuestra alma es una sola naturaleza en multitud de potencias, unas 
veces toda ella es transportada junto con la mejor parte de sí y del Ser, pero otras la 
parte peor de ella, arrastrada hacia abajo, arrastra consigo la parte intermedia”. 

32	 Por el contrario, Rist (1967) se opone a esta interpretación de la Inteligencia como 
Lógos del Uno. Menciona tres pasajes. En el pasaje citado, Plotino parece decir que la 
Inteligencia solo es ἐνέργεια, pero no λόγος del Uno. Por el contrario, según Rist, en VI 4 
(22), 11, 16 sí pareciera decir que lo es, aunque, en verdad, solo dice que es λόγος γὰρ 
εἰς καὶ πολύς, es decir, que la estructura de la Inteligencia es una y múltiple, pero sin hacer 
referencia al Uno. Por último, es verdad que en VI 7 (38), 17, 41-42 Plotino se expresa 
condicionalmente: εἰ δ’ ἐκεῖνος εἶδος, ὁ νοῦς ἦν ἂν λόγος – si aquél (= el Uno) fuera forma, 
la Inteligencia sería Lógos. Rist (1967) al respecto: “And the only possible conclusion 
from this passage mut be that logos is the representative of something determined and 
informed. It must not be the representative of the One, but only of Nous” (p. 85); cf. 
Kalligas (2023, p. 145). Sin embargo, de este modo la Inteligencia tampoco podría ser, 



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

369

resultaría superflua la consideración de este Lógos como una hipós-
tasis más entre la Inteligencia y el Alma. Pues, de ese modo, el alma 
solo sería un “simulacro de pensamiento” (εἴδωλον λόγου) y, como 
tal, quedaría privada de su capacidad de pensar en función de las 
Formas inteligibles y, por ende, del pensar como tal, así como, en 
última instancia, se le negaría la posibilidad de acceder, más allá del 
pensamiento discursivo, a una intuición intelectual de las mismas. 
De esa manera, la Inteligencia se convertiría en el “dios desconoci-
do” (ἄγνωστος θεός) para el alma, como parece ser el caso entre los 
gnósticos y en Numenio33. 

En conclusión, Inteligencia y Alma son las únicas mediacio-
nes necesarias y suficientes para saber de lo Uno y acceder a una 
presencia en él. Ellas cumplen una función fundamentalmen-
te hermenéutica de lo Uno inefable. Por eso Plotino concibe a la 
Inteligencia como Lógos de lo Uno y al Alma como Lógos de la 
Inteligencia. Pues el Lógos es el intérprete –ἑρμηνεύς–, la forma 
racional de expresión de una instancia superior en otra inferior, tal 
como la palabra proferida es expresión de la interior en el alma (V 
1 (10) 3, 7-9; I 2 (19), 3, 27-30). Siendo en sí misma inaccesible 
al pensamiento, la Unidad absolutamente simple y trascendente 
se manifiesta primeramente como un Todo absolutamente trans-
parente para sí. El todo no es, empero, inmediatamente accesible 
al pensamiento, pero sí constituye el horizonte de referencia del 
pensamiento. Si bien el pensamiento humano discurre, es decir, re-

como señala en el contexto de este último pasaje, una huella (ἴχνος) o imagen del Uno. 
En tal caso, la cuestión nos remite al dilema fundamental de la filosofía de Plotino y que 
él mismo expresa de la manera siguiente: “¿Cómo lo que surgió de él (= del Uno) pudo 
ser un Lógos múltiple y omniabarcante (= la Inteligencia), cuando está claro que el Uno 
no es Lógos? Si el Uno no es Lógos, ¿cómo entonces ha surgido un Lógos de lo que no 
es Lógos?”, V 3 (49), 16, 16-18. Justamente, el Uno no es Lógos del mismo modo en 
que no es Eidos, pero esta vez Plotino da por sentado que lo Lógos –lo uno y múltiple– 
surge de lo Uno indeterminado y sin forma. La pregunta es, pues, cómo la multiplicidad 
pudo generarse a partir de lo Uno absolutamente simple. 

33	 Numenio de Apamea (1991), Fr. 17: “Puesto que Platón sabía que entre los hombres 
sólo el demiurgo es conocido y que, por el contrario, el primer Intelecto, el que se llama 
ser en sí, es entre ellos totalmente ignorado, por esto habló igual que la persona que se 
expresara así: «Hombres, aquel que vosotros conjeturáis el Intelecto no es el Primero, 
sino que anterior a él hay un Intelecto más antiguo y más divino»”. 



Raúl Gutiérrez

370

corre paso a paso sus contenidos, siempre presupone el todo que 
pretende aprehender. Añadir más instancias mediadoras iría en 
contra de la simplicidad de lo Uno, provocaría la desintegración 
del Todo o despojaría del pensamiento al Alma. Reducirlas impli-
caría la identificación de lo Uno con el Todo despojándolo de su 
absoluta simplicidad o elevar al Alma al nivel del Todo, con lo cual 
estaríamos negando su temporalidad. Así pues, si la Unidad absolu-
tamente simple y transcendente ha de ser accesible al pensamien-
to, se requieren necesariamente de esas dos mediaciones. Plotino 
lo ha visto con toda claridad. 

4. La estructura de la mediación en 
las religiones: Judaísmo, Cristianismo, 
Islam, Hinduísmo y Budismo

Como hace ver Plotino, el pensamiento no puede conocer a lo Uno 
en sí mismo. Lo máximo a lo que puede acceder el pensamiento es 
al reconocimiento de lo Uno como condición necesaria de todo lo 
existente, un conocimiento que solo es posible desde la perspectiva 
de la multiplicidad ya existente. Por eso mismo, sabemos de lo Uno 
porque él mismo se ha manifestado o, visto de otra manera, porque 
está presente pero no lo percibimos y, en ese sentido, permanece 
ausente. Una estructura semejante encontramos en las religiones, 
pues también presuponen a la Unidad absolutamente simple y tras-
cendente como principio34. Pero, además, al establecer Plotino a la 
Inteligencia y al Alma como sus dos únicas mediaciones, establece 
una economía de los principios “conforme a la naturaleza” (κατὰ 
φύσιν). No son más ni pueden ser menos. Son, pues, la mediacio-
nes necesarias y suficientes para saber de lo Uno. También en las 
religiones podemos reconocer un “orden” formalmente semejan-
te. Determinante es la manera en que se concibe la relación de lo 
Uno con el Todo. La concepción de esa relación es, en cada caso, 
diferente. De manera semejante al Islam, Plotino lo concibe como 
una relación de autopredicación, pero hay concepciones alternati-

34	 Cf. Uhde, 1982 y Uhde, 2019.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

371

vas que constituyen diversas “posibilidades del pensamiento”35. Son 
esas “posibilidades del pensamiento” que examinaremos brevemen-
te a continuación36. 

4.1. Judaísmo
“Oye Israel: Él es nuestro Dios, Él es Uno”  (Dt. 6.4)

Lo que en Plotino es mera hipótesis, y más aún, una hipótesis ne-
gada, en el judaísmo es constitutivo. Con ocasión de la muerte del 
faraón, Yahvéh no reacciona a las oraciones sino que él mismo toma 
la iniciativa y se vuelve hacia su pueblo. Si durante el exilio había 
guardado silencio, ahora se acuerda de su Alianza con Abraham e 
interviene en la historia para poner fin al sufrimiento del pueblo 
elegido (Ex. 3, 7-10). A partir de entonces, Yahvéh está siempre 
presente como protagonista de esa historia. La revelación en el Sinaí 
es un acto fundacional: inaugura la historia de Dios con el pueblo 
elegido, historia que, no obstante, se inicia con la creación, conti-
núa con el diluvio y Noé y con la alianza de Yahvéh con Abraham. 
Sin embargo, esta vez no se manifiesta como en otras ocasiones me-
diante un poder natural —en un huracán, un temblor, en el fuego o 
una suave brisa—, sino mediante un fenómeno contradictorio, en 
la zarza ardiente que arde, pero no se consume (Ex. 3, 2-6). Fenó-
menos como este presuponen una causa que tampoco se somete al 
principio de no-contradicción y, como tal, es inexplicable para el 
entendimiento humano37. La llama —el Ángel de Yahvéh— es el 
signo que atrae la mirada de Moisés, pero la voz que suena desde el 
medio de la zarza, es la voz de alguien que no se ve pero que está 
ahí presente: “¡Moisés, Moisés!” Y Moisés responde: “Heme aquí.” 
Así tenemos, la voz de Dios que no se ve pero está presente — “Yo 

35	 Cf. Uhde, 2019.
36	 Evidentemente cada religión tiene su propia historia y, como tal, al interior de ellas se 

desarrollan diversas corrientes de pensamiento. Obviamente no podemos desarrollar 
más en este capítulo porque exceden no solamente el espacio del que disponemos sino 
también mis posibilidades, pero sí me remito a sus posiciones fundamentales y, cuando 
voy más allá, trato de vincularlas con estas. 

37	 Uhde, 2019, pp. 47-50.



Raúl Gutiérrez

372

soy, el que está ahí”—, el Ángel de Yahvéh y Moisés. Uno, dos, tres. 
Como en Plotino, dos son las mediaciones del Uno. 

La escena remite a otro encuentro con Dios. “¡Abraham, Abra-
ham! El respondió: Heme aquí.” Pero, en esa ocasión, Abraham se 
pone de inmediato en marcha para cumplir la orden divina de inmo-
lar a su hijo. Abraham sabe perfectamente de quién viene esa orden. 
Moisés, en cambio, requiere de la instrucción divina y de tiempo 
para darse cuenta: “No te acerques aquí; quita las sandalias de tus 
pies, porque el lugar en que estás es tierra sagrada.” En contraste con 
Abraham, Moisés solo se da cuenta una vez que se ha quitado las san-
dalias: “Yo soy el Dios de tu padre, el Dios de Abraham, el Dios de 
Isaac, el Dios de Jacob.” Pero, entonces, Moisés se estremece: “Moi-
sés se cubrió el rostro, porque temía ver a Dios” (Ex. 3, 2-6)38. ¿A 
qué se debe este temor? Fenómenos contradictorios como el de la 
zarza ardiente y la travesía del Mar Rojo desde ya nos remiten a un 
principio inaccesible para el entendimiento humano: la Unidad ab-
solutamente simple. Se sabe de su presencia solo porque él mismo 
da testimonio de sí enunciando su nombre: “Yo soy ‘el que está ahí’” 
(Ex. 3, 13-15)39. Está siempre presente pero no es posible verlo 
“porque no puede verme hombre y seguir viviendo” (Ex. 33. 20, cf. 
Jn. 1,18). No puede verlo el hombre porque si él mismo apareciera 
—si la Unidad absoluta se presentara ella misma—, tomaría el lugar 
de la multiplicidad y la aboliría. Por eso el hombre no puede ver su 
rostro, pero sí sus “espaldas” (Ex. 33, 23). El rabino español Abra-
ham ibn Ezra (1092-1167) entiende las “espaldas” como una referen-
cia a la forma más elevada de conocimiento de Dios a la que puede 
acceder el hombre. No es un conocimiento de Dios tal cual es en sí 

38	 Cf. Assmann, 2015, pp. 151-154.
39	 El nombre que Dios le revela a Moisés es un juego de palabras con el nombre JHWH. 

La forma ᾿ehjeh de hājāh, “ser”, significa “estoy ahí/estaré ahí”. Este “ser” se refiere a 
un ser que está ahí presente ofreciéndonos compañía, es “estar con”. Muy diferente es 
la comprensión de esta fórmula en el cristianismo. El horizonte occidental cristiano, 
determinado por la interpretación filosófica de la frase, sugiere que Dios, al dar a 
conocer su nombre, nombra al ser. Para el judaísmo, en cambio, no quiere decir “Yo soy 
el ser”, esto es, que Dios no recibe su ser de otro, sino que es el ser mismo. No quiere 
decir que dios es el ser en sí mismo subsistente y, por ende, no apunta a una definición 
de la esencia de Dios.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

373

mismo —“cara a cara” (Ex. 33, 11)—, de la esencia divina, sino de 
Dios como causa y como creador:

Con el ojo de su corazón, Moisés […] puede conocer y ver cómo las 
creaturas dependen del creador de la creación; allí le llaman espaldas.” 
Esto es, solo puede ver a Dios “en cuanto es el Todo y su gloria llena el 
Todo y el todo es de Él.40

La mirada del corazón no es la de una visión directa e inmediata de 
la Unidad de Dios, sino de Dios como “creador de la creación”, es 
decir, en relación con la multiplicidad, con sus obras: “El hombre 
está obligado a disponerse y a conocer los mandamientos de Dios 
y a comprender sus obras. Entonces conoce a su creador. Por eso 
dice Moisés: ‘Hazme saber tus designios, para que yo te conozca’, 
(Ex. 33, 13).” Una vez más, la Unidad de Dios, el Dios creador y 
sus obras. 

Por eso, en el Sinaí, Yahvéh establece una alianza con el pueblo 
para que este vea su obra (Ex. 34, 10). Dios se da a conocer me-
diante sus obras, obras que por su carácter —en sí mismas contra-
dictorias— no solo remiten a una causa en sí misma inconcebible, 
sino a la incomparabilidad y el carácter único de sus obras: “ […] 
ninguno como tú Señor, ni obras como las tuyas” (Sal. 86, 8; cf. 34, 
10). De ahí la secuencia al comienzo de la oración Schema (Dt. 6, 
4, ver supra): primero su obra, por eso “nuestro Dios”, y después 
su unidad y unicidad. Y al final la oración concluye diciendo: “Yo, 
el Eterno, vuestro Dios, que os sacó del país de Egipto, de la casa 
de la servidumbre, para ser vuestro Dios, yo, el Eterno, vuestro 
Dios”. Así pues, Dios se da a conocer por sus obras que liberan al 
pueblo de la servidumbre y que, como tales, son obras de salva-
ción. La Torá es, en ese sentido, el relato de la obras incomparables 
de Dios, del Dios que creó el mundo, que eligió y salvó a Israel 
y que cumplirá con sus promesas y conducirá la historia hacia su 

40	 Cf. Excurso al Comentario del Éxodo 33, 21. Citado y traducido de Sefär jesôd môra we sôd 
tô XII, cita tomada y traducida de Greive, 1973, p. 78.



Raúl Gutiérrez

374

meta. Por eso es el judaísmo la religión de la historia creída41. Y 
esa “historia” es la Torá, la “instrucción”, que ha sido obsequiada a 
Israel para su estudio. No solo es concebida como la ley o el or-
denamiento jurídico que rige “todos” los ámbitos de la vida, sino 
también como el plan mismo y el orden de la creación42. Es, pues, 
la esencia de “toda” sabiduría y la fuente de “todo” conocimiento. 
Como tal, no puede ser aprehendida inmediatamente por el hom-
bre, sino que requiere del estudio y su puesta en práctica, y, de ese 
modo, del tiempo43. Solo de ese modo puede Israel dar testimonio 
de su elección44. Así pues, en la medida en que Dios crea el mundo 
según el plan de la Torá y esta, a su vez, ha sido aceptada por Is-
rael en el Sinaí, la Torá requiere de su cumplimiento por Israel, así 
como Israel requiere de la Torá. Una vez más, uno, dos, tres: Dios, 
la Torá y el pueblo elegido.

Consecuentemente, el gran Maimónides (1135-1204) distin-
gue cinco clases de atributos divinos45. Los dos primeros son atri-
butos esenciales, el tercero es accidental, el cuarto es relacional, 

41	 Cf. Maier, 2007, pp. 21 ss.
42	 Cf. Genesis Rabba I: El Rabbi Hoshayah dijo, “It is written of Wisdom, ‘Then (before the 

world was created) I was with him amon, meaning architect. For as a king employs an 
architect when he proposes to build a palace, and looks into his plans and designs to 
know where the various recesses and chambers shall be placed, so did look into the 
Torah when he was about to create the world”, citado de Schechter, 1961, 127.

43	 En un cuento jasídico se cuenta que el rabino Hirsch de Rymanow (†1846) repetía una 
y otra vez el himno de Moisés: “...‘Un Dios de lealtad, no de perfidia’ (Dt. 32, 4). Y 
entonces dijo: “Esta es la quintaesencia de la sagrada Torá, saber que es un Dios de la 
lealtad, y que no se da ninguna perfidia. Vosotros querrán preguntar: ‘Si así es, ¿para qué 
entonces toda la Torá? ¿Nos bastaría que Dios hubiera dicho en el Sinaí ese único verso!’ 
La respuesta es: Ningún hombre puede comprender este único verso antes de que haya aprendido 
y practicado toda la Torá”, traducido de Buber, 1949, pp. 605 s. Otra historia: “En una 
ocasión se presentó alguien que no era judío ante Schammei y dijo: ‘Puedes hacer de 
mí un prosélito con la condición de que me enseñes toda la Torá mientras me sostengo 
en un pie (i.e. en muy corto tiempo)’. Entonces lo empujó con la vara que tenía en la 
mano. A continuación fue donde Hille y este hizo de él un prosélito y le dijo: ‘Lo que a 
ti no te place, no se lo hagas a tu prójimo’. Esa es toda la Torá y todo lo demás sólo es su 
explicación; vete (i.e. camina, usa los dos pies) y estúdiala”, en: bShab 31 a, traducido 
de Uhde, 1978.

44	 Cf. Is. 43, 10: “Vosotros sois mis testigos [...] y mis siervos a quienes elegí, para que se 
me conozca y se me crea por mí mismo, y se entienda que Yo soy (Dios).”

45	  Cf. Moše ben Maimon (Maimónides), 1994, cap. 52.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

375

y el quinto se refiere a las acciones o las obras del sujeto. Dios no 
puede tener atributos esenciales, ni accidentales ni relacionales. 
Los únicos atributos predicables de Dios y de las cosas son atri-
butos de acción. No puede tener atributos esenciales, pues estos 
son los predicados que se expresan en la definición o en parte de 
ella. La definición contiene el género y la diferencia específica, de 
modo que en ambos casos implicaría la composición de su esencia 
y, por ende, multiplicidad. Los atributos accidentales presuponen 
un substrato al que se atribuyen y, por ende, implican la adición 
de una cualidad a la esencia y, de ese modo, una multiplicidad. 
A continuación examina los atributos relacionales. Admite que no 
comprometen la unidad de Dios, pues no expresan la esencia de la 
cosa, ni subsisten en ella. Consecuentemente, podría pensarse que 
se pueden aplicar a Dios. Pero excluye esta posibilidad, ya que se-
mejantes atributos implican una relación con el tiempo, el lugar o 
con otro individuo. En el caso de las relaciones que Maimónides 
menciona, ninguno de los términos de la relación es concebible 
sin el otro. Un esclavo es esclavo solo en relación a su señor, un 
padre solo es padre de su hijo y viceversa. Esto no puede ser así en 
el caso de Dios, pues este es concebido como un ser necesario que 
puede existir sin la existencia de ningún ser contingente, mientras 
que los seres contingentes no pueden existir sin el ser necesario. 
Consecuentemente no puede haber una correlación entre ellos. 
El único tipo de atributo que queda es el que describe una cosa 
por sus acciones y que refieren a algo que ha sido hecho por el 
agente. Por ejemplo, si Zayd ha hecho una puerta, construido este 
muro y tejido este traje. Tales atributos no implican la existencia 
de diversas nociones en el agente. Así por ejemplo, el fuego licúa 
ciertos objetos, endurece otros, cuece, quema y ennegrece, y to-
dos estos efectos los produce por una sola cualidad operativa, el 
calor. “No es, por tanto, inadmisible,” concluye Maimónides, que 
sus “diversos actos procedan de una sola esencia simple, en la cual 
no hay multiplicidad, ni cosa alguna sobreañadida, de manera que 
todo atributo que aparezca en los Libros de la Divinidad designa 
un atributo de su acción o denota una perfección absoluta, no que 



Raúl Gutiérrez

376

tenga una esencia compuesta de cosas diversas” (I 52). Como ta-
les, estos atributos de acción no refieren a la esencia de Dios, sino 
a aquello a lo que se refiere la acción. Así pues, cuando Maimóni-
des señala que los atributos de acción son los únicos que pueden 
predicarse en el mismo sentido de Dios y de los humanos, está 
diciendo que son los únicos atributos que pueden ser correcta-
mente representados por el lenguaje humano y que pueden ser 
plenamente entendidos por los hombres. No refieren directamen-
te al agente de la acción, sino a su relación con lo que padece la 
acción. Es una relación de reflexión: “La Reflexión” —dice Hegel 
(1969, p. 197)— “es la actividad de establecer los opuestos y de ir 
de uno de los opuestos al otro.”

4.2. Cristianismo
“En el principio era el Logos, y el Logos estaba con Dios y Dios 

era el Logos… Y el Logos se hizo carne”  (Jn. 1, 1-14).

Si en el judaísmo Dios se da a conocer al pueblo elegido mediante 
sus obras, es decir, por su reflexión, como lo expresa el epígrafe 
anterior, lo esencial en el cristianismo es el vínculo y la unidad de 
los opuestos46. A diferencia de la experiencia de la zarza ardiente 
en el judaísmo, en el que Dios se da a conocer mediante sus obras 
en sí mismas contradictorias, es Dios mismo el que en el cristia-
nismo se hace presente, y lo hace reconciliando los opuestos: es 
todo Dios y todo hombre, es un muerto que vive. La contradicción 
inherente a esta concepción se resuelve si Dios mismo como unidad 
absoluta está presente en Cristo. Si se piensa así, también se puede 
concebir a Cristo como absoluta unidad. “Es perfecto, porque es la 
unidad, y es la unidad porque es perfecto” (Uhde, 2019, p. 100). 
Como lo expresa Nicolás de Cusa: “La humanidad de Cristo está 
elevada al máximo, de modo que se une con la naturaleza divina, 
es la humanidad verdaderísima y perfecta de todos los hombres”47. 

46	 Naturalmente que esta doctrina tiene una historia imposible de desarrollar aquí. Me 
remito a una muy breve y sintética exposición de esta historia en Uhde, 2019, p. 90 ss. 

47	 Nicolás de Cusa, Sermo XXII, 38, 4 ss.: “Christi humanitas in ellam maximitatem elevata, 



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

377

Siendo la unidad un presupuesto del principio de no-contradicción, 
no admite predicados contradictorios, sino solo infinitos, de mane-
ra que corresponde al concepto de infinitud y, como tal, no admite 
opuestos. Si Dios mismo se hizo carne, la Unidad misma aparece y 
resuelve la contradicción. Pero, una vez más, sin distinción no sería 
el hombre capaz de reconocerla. Por ello se requiere de una segun-
da mediación que permite distinguir entre Dios y el hombre, pero 
sin oposición. El dios del cristianismo abole las determinaciones 
de los opuestos que la reflexión reconoce como permanentes. Es, 
pues, autorreflexión. 

4.3. Islam
“No hay dios, sino un Dios único” / “No hay ningún otro dios que Dios Uno” 

Corán 5, 77; cf. 37, 34; 47, 21 etc.48

El principio del Islam es el Dios Uno y Altísimo, “no existe nada 
semejante a Él” (42, 9); “Di: ‘Él es Dios, Uno, Dios, el Eterno. 
No ha engendrado, ni ha sido engendrado y no tiene par” (112, 
Cortés). En su absoluta simplicidad, escapa a la estructura de la 
predicación. No admite ninguna “asociación” (shirk, 4, 36), esto 
es, no admite que ponga nada por encima o al lado de sí, por lo 
cual ningún saber humano puede por sí solo acceder a Él (2, 256). 
“Él es el Principio y el Fin, lo manifiesto y lo oculto” (57, 3, Ver-
net). Por eso Él habla mediante sus revelaciones para el bien de sus 
criaturas, revelaciones que culminan con la transmisión del Corán. 
Y solo Él puede hablar de sí y hacerse oír, pues ninguna criatura 
puede dar testimonio de él, solo Él da testimonio de sí mediante 
la autopredicación: “Dios atestigua que no hay Dios sino Él” (3, 
16, Vernet). Esta frase del Corán es Palabra de Dios. En verdad, 
el Corán todo es la palabra de Dios. Pero ya la teología tradicional 
asharita distingue entre el discurso interior de Dios (kalām nafẓi) y 
el discurso exterior de Dios (kalām lafẓi) que da forma y expresión 

ut divinae unitur, est ómnium hominum verissima atque perfectissima humanitas […].”
48	 Citamos la traducción de Juan Vernet (BackList, 2008) y la traducción de Julio Cortés 

(Herder, 2005), respectivamente.



Raúl Gutiérrez

378

al primero. Mientras el primero corresponde a la esencia divina, el 
segundo es la palabra humana creada por Dios. Así pues, la teología 
islámica tradicional distingue entre un aspecto trascendente y otro 
inmanente del Corán49.

Así pues, el Islam distingue dos aspectos del Corán, uno ‘on-
tológico’ y cósmico (takwīnī) y el otro escrito y compuesto (tad-
wīnī). El primero constituye el plan de la creación, la “tabla guar-
dada” (85, 22; Cortés): “Él tiene las llaves de lo desconocido, no 
las conoce nadie más que Él; sabe lo que está en la tierra y en el 
mar, y no cae una hoja sin que lo sepa; no hay un grano en las 
tinieblas de la tierra ni una brizna, sea verde o seca que no estén 
registradas en un Libro explícito (= el Corán)” (6, 59; cf. 41, 53). 
Y el segundo es el modo como se lo ha inspirado palabra por pala-
bra —la palabra descendida— a Muhammad durante un período 
de veintitrés años: “Y hemos hecho descender un Corán, al que 
hemos dividido, para que lo recites a los hombres poco a poco” 
(17, 107), “lenta y claramente” (73, 4) (Vernet). Por eso el ángel 
Gabriel se dirige a él diciéndole: “¡Recita en el nombre de tu Se-
ñor, él que te ha creado! ¡Recita! Tu Señor es el Dadivoso que ha 
enseñado al hombre a escribir con el cálamo: ha enseñado al hombre 
lo que no sabía” (96, 1-5, Vernet). Una vez más: Uno/Dios, dos/
Corán y tres/Mahoma.

Asimismo, el Islam distingue entre la unidad de la esencia de 
Dios y la pluralidad —noventa y nueve— de sus nombres y atribu-
tos revelados en el Corán. Ibn al-Arabi, místico español del S. XIII, 
explica esta idea de la siguiente manera:

Esta es la descripción que Él hace. Le dio a su esencia una posición 
excepcional al decir: Dios, Único. La pluralidad, por el contrario, se 
muestra en los atributos que conocemos de Él… Ese uno, sin embar-
go, está elevado sobre estos atributos, precisa de ellos tan poco como 
precisa de nosotros. En Dios no hay ninguna relación de referencia 
fuera de la indicada en el sentido de esta sura, la sura Al-ihlậș (CXII). 
Por eso aportó este la revelación. La unidad de Dios con respecto a los 

49	 Cf. Khorchide, 2018, p. 155.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

379

nombres divinos que nos presuponen como existentes es la unidad de 
la pluralidad (expuesta en el Corán); la unidad de Dios, en la medida 
en la que Él no precisa de nosotros ni de los nombres, es la unidad de 
la esencia. Para ambos se emplea el nombre ‘el Uno’50. 

A pesar de esta última indicación, el autor distingue claramente 
entre la Unidad absolutamente simple y trascendente de Dios por 
encima de la estructura de la predicación, y la unidad en la plura-
lidad, es decir, el todo por el cual él mismo da testimonio de sí y, 
de ese modo, es sujeto de autopredicación. Siendo sagrados, estos 
nombres no solo constituyen el medio por el cual sabemos de Dios 
—“nos presuponen como existentes”—, sino también por el cual 
nos volvemos hacia él. Pues así como Mahoma ha de recitarnos los 
versos del Corán “poco a poco”, los musulmanes han de invocarle 
a Dios con “los nombres más bellos” (7, 180, cf. 17, 110). Una vez 
más: Uno, dos y tres.

4.4. Las religiones hindúes51

“El universo entero tiene por Sí mismo (Atman) a esta esen-
cia sutil. Esto es el Atman. Y eso eres tú, Svetaketu”

Chandogya Upanishad VI 12

Reflexión, Autorreflexión y Autopredicación caracterizan esencial-
mente al judaísmo, el cristianismo y el Islam. Podría decirse que 
en las religiones hindúes y en el budismo, hay un cambio radical 
de perspectiva. Mientras las revelaciones monoteístas presuponen 
una perspectiva de arriba hacia abajo, en las orientales se invierte 
el orden. Pues se da por supuesto que el principio, aunque ausen-
te, está siempre presente, pero se muestra a quien se vuelve hacia 
él. Así pues, en las religiones hindúes, la idea de que después de 
la muerte permanezca una causa que no produce ningún efecto, 
resulta inaceptable. Por tanto, si se tiene en cuenta la causalidad 

50	 Ibn al-Arabi, Los engarces de la sabiduría, en Gramlich, 2004, p. 209.
51	 “Hinduísmo” es una denominación geográfica para referirse a las “religiones de la India”, 

a las religiones que surgieron de diversas cultura mixtas en el valle del Indo alrededor 
del 2000 a. C.



Raúl Gutiérrez

380

de todos los procesos, es perfectamente pensable que el principio 
del movimiento siga existiendo al abandonar el cuerpo después de 
la muerte. Visto de ese modo, después de la muerte, ese principio 
pasa a habitar otro cuerpo. Así tenemos la idea de la transmigración, 
del samsāra, la rueda de nacimientos y muertes. Y nuestra forma 
actual de existencia sería, en cada caso, el resultado de nuestras 
propias acciones anteriores. Pues bien, conjuntamente con la idea 
de la transmigración surge el sistema de castas, así como, subyacen-
te a ambas, las concepciones de esta ley de la causalidad universal 
(karma) y de la justicia universal (dharma), así como de la posibilidad 
de alcanzar la liberación (moksha) de la rueda de transmigraciones. 
Posible es esta liberación si no se produce ningún efecto causal, lo 
cual puede alcanzarse por diversos caminos (marga) o religiones. 
Sea mediante el total reposo de la voluntad y, por tanto, de todos los 
procesos mentales (karma marga, yoga), o mediante el conocimiento 
de que todo el mundo de la multiplicidad y la causalidad es mera 
ilusión (māyā)52, de manera que, en verdad, no hay transmigración 
(jñana marga, Vedanta) o que este mundo está separado del verdade-
ro yo (Dvaita, Samkhya); o mediante la unión de la propia voluntad 
con la voluntad de otro (de un amado, p.ej. Krishna en el bhakti 
marga). Todas estas escuelas o religiones hindúes buscan salir de la 
secuencia continua de las transmigraciones, del samsāra. En ese sen-
tido declara el Señor Krishna:

Debes pensar que el auténtico asceta
Es aquel que ni odia ni desea,
Porque, oh guerrero de poderosos brazos,
Si te sitúas más allá de los contrarios,
Tus cadenas cederán fácilmente.

52	 Sin embargo, tómese en cuenta que “no era éste el significado de la palabra en la India 
védica temprana. En este caso, māyā se refería por lo común a la misteriosa habilidad 
de los dioses para construir formas objetivas donde previamente no había ninguna”, 
habilidad que “da cuenta de un poder creador y transformador insondable, incluso 
milagroso (…). La māyā de los dioses era un extraordinario arte imaginativo que les 
permitía desplegar el mundo objetivo y, en consecuencia, conferirle realidad” (Mahony, 
2022, p. 28).



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

381

Los ignorantes, a diferencia de los sabios,
Ven en el samkhya y en el yoga
Caminos diferentes.
Pero aquel que se entrega plenamente a uno de ellos,
Consigue el fruto que deparan ambos53.

En la Bhagavad Gitā se narra cómo el héroe Arjuna es instruido por 
el auriga de su carruaje, el conductor del carro de la vida, el Señor 
Krishna, a luchar incluso contra su familia para eliminar una situa-
ción injusta, la usurpación de su propio trono. La restitución del 
dharma, de la justicia y el orden universal, es la función del héroe, 
independientemente de la situación. Semejante idea corresponde 
a la concepción causal de todo acontecer sin excepciones. De ese 
modo es posible pensar en la liberación del sometimiento a la ley 
de la causalidad accediendo a un absoluto reposo que, por eso 
mismo, no desarrolla ya ninguna causalidad. Esa es la enseñanza 
de Krishna:

Aquel cuyos actos se hallan despojados
De deseos e ilusiones,
Cuyas acciones han sido consumidas
Por el fuego del conocimiento,
A aquel la gente inteligente lo llama sabio.
Quien abandona el apego por el fruto de sus acciones
Y se halla permanentemente en paz,
Sin depender de nada,
Aunque consagrado a la acción,
Ese ya no hace nada.
Sin esperar nada,
Con su ser y su mente en calma,
Habiendo abandonado toda posesión
Llevando a cabo solo las acciones corporales,
Ese hombre ya no incurrirá en ninguna falta,
Contento con lo que el azar le trae,
Más allá de los pares de contrarios,

53	 Bhagavad Gitā V, 3-4.



Raúl Gutiérrez

382

Sin envidia, 
imperturbable en el éxito y el fracaso,
aunque actúe, no se verá encadenado
Toda acción se diluye para aquel
Que abandonó el apego y está libre de atadura,
Cuya mente se afinca en el conocimiento,
Que actúa sólo como quien realiza un sacrificio54.

Este camino de la acción (karma marga) elimina poco a poco todo 
movimiento consciente del cuerpo y el espíritu mediante la abo-
lición de todos sus deseos y objetivos. El yoga, dice Patañjali, “es 
la cesación de las modificaciones de la mente”55. De ese modo se 
libera el principio de la vida o el Atman: 

Es el Atman del cual solo se puede decir neti neti —no es esto, no es esto—, 
inasible, pues no es asido; indestructible, pues no es destruido; no está adherido 
a algo, pues no se adhiere; libre de todo lazo; no tiembla, no sufre daño. Y a 
aquel que sabe esto, ya no lo alcanzan estos pensamientos: ‘Hice mal’, ‘hice 
bien’. Ha superado estos pensamientos. Lo que ha hecho y lo que no ha hecho 
no lo atormentan56.

Al igual que lo Uno plotiniano, el Atman no es algo determinado y, 
por lo tanto, no se somete a los opuestos, sino que está más allá de 
los mismos. Esa es también la condición del sabio.

Atman es, pues, la esencia permanente que subyace a todo el 
círculo de transmigraciones y que, como tal, permanece siempre 
idéntico consigo mismo, pero que, sin embargo, desata el proceso 
de causa y efecto. Es inmutable y produce el cambio, del mismo 
modo en que el origen de todo, Brahman, permanece inmóvil en 
sí mismo y es causa de todo. Siendo Atman inmutable no puede 
haberse separado de Brahman, de modo que Atman es idéntico con 
Brahman, “lo inmutablemente real que subyace como fundamen-
to del mundo es la misma realidad que constituye la esencia del 

54	 Bhagavad Gitā IV 19-23.
55	 El Yogasutra de Patañjali con el comentario del rey Bhoja.
56	 Brihadaranyaka Upanishad IV 4.22; en Tola, 1973, pp. 117-118.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

383

mundo interior”57. El problema radica en que al pensar —aquí el 
cambio de perspectiva— “yo soy esto” o “esto es mío”, por igno-
rancia (avidya) nos identificamos con algo que no es nuestra propia 
esencia y, de ese modo, superponemos los atributos de una cosa so-
bre otra, los atributos fenoménicos sobre el Atman, sobre nuestro 
verdadero ser, que no es esto ni esto58, sino “testigo de todo” y, por 
tanto, distinto de todo:

Trae un fruto de aquel árbol Nyagrodha. Helo aquí Señor. Pártelo. Partido está 
Señor. ¿Qué ves allí? Estas semillas muy pequeñas. Parte una de ellas. Partida 
está Señor. ¿Qué ves allí? Nada, Señor. Entonces le dijo: Pues aunque tú no 
puedas ver aquí esta esencia sutil, querido mío, es en virtud de esta esencia sutil 
que se levanta este árbol Nyagrodha. Ten la convicción, querido mío. El universo 
entero tiene por Sí mismo (Atman) a esta esencia sutil. Esto es lo verdaderamen-
te real. Esto es el Atman. Y eso eres tú, Svetaketu59.

El mundo de la multiplicidad fenoménica y, con él, el círculo de 
las transmigraciones es, por consiguiente, mera ilusión: māyā. Esta 
superposición (adhyāsā) sin principio ni fin constituye una serie de jui-
cios sintéticos a priori que oculta la verdadera naturaleza del Atman y 
que es la causa de que las almas individuales aparezcan como las que 
padecen los resultados de sus acciones. Así quedan sometidas a la ley 
universal de la causa y el efecto, cuando la verdad es que TAT TVAM 
ASI, “eso eres tú”, Brahman es Atman. A diferencia de las religiones 
monoteístas en las que se mantiene la diferencia entre el Dios Crea-
dor y las criaturas, en las diversas religiones y filosofías hindúes se 
busca la identidad originaria entre unidad y multiplicidad mediante 
el restablecimiento de la unidad primordial. Y una vez más tenemos 
al Atman (1), al jivatman o alma individual (2) y a māyā (3). 

57	 León Herrera, 1996, p. 11.
58	 Martín, 2000, p. 35.
59	 Chandogya Upanishad VI 12; en Tola, 1973, pp. 203-204.



Raúl Gutiérrez

384

4.5. Budismo
“No hay diferencia alguna entre saṃsāra y nirvana, ni entre nirvana y saṃsāra. La cima del 

nirvana es la cima del saṃsāra. Entre ambos, no es concebible ni la más sutil diferencia.” 
Nâgârjuna, Mūlamad  hyamakakārikāḥ XXV, 19-2060 

Una imagen utilizada tanto en las religiones hindúes como en el 
budismo nos permite entender la diferencia entre este y aquellas. 
Si bien la imagen parece ser de origen budista61, en razón de la sis-
tematicidad de la presente exposición, me permito comenzar por 
un texto del Advaita Vedanta, un texto del comentario de Gaudapada 
(S. VIII) a la Mandukya Upanishad 17-18, comentario que a su vez es 
comentado por su gran discípulo Śankara: 

17. Lo mismo que una cuerda desconocida se imagina como una serpiente u 
otros objetos, así sucede con el Atman, que se imagina de diversas formas.
(Comentario de Śankara:) En la experiencia común sucede que una cuerda cuya 
naturaleza real se desconoce, de la que no se puede decir «esto es así», se imagi-
na de diversas maneras. En la oscuridad, se ve como una serpiente, una línea de 
agua, o un palo, porque no se ha determinado su verdadera naturaleza, ya que 
si se conociera su esencia de cuerda no se vería como serpiente. Por ejemplo, no 
se da esa clase de imaginaciones en relación con los dedos de la propia mano.
De la misma manera se imagina que el Atman es una criatura individual o 
energía vital, etc., porque no se ha determinado su verdadera naturaleza de in-
teligencia pura, de pura esencia, no-dual, exenta de males como el determinismo 
causal que caracteriza al mundo empírico. Ésta es la conclusión que deriva de 
la enseñanza de todas las Upanisad.
18. Cuando se revela la verdadera naturaleza de la cuerda, todas las ilusiones 
en torno a ella se desvanecen. Y sobreviene la certeza de que allí no hay nada 
más que una cuerda. Así es la certeza al tomar conciencia del Atman.
(Comentario de Śankara:) Cuando se llega a la convicción de que lo único que 
hay allí es una cuerda, todas las imaginaciones desaparecen y solo queda la 
cuerda sin nada más. Las escrituras, con el texto «Ni esto ni esto» (Br. Up. IV, 4, 
22), afirman que el Atman está exento de atributos. Y revelan la luz, semejante a 
la del sol, que conduce a esta evidencia respecto al Atman. «Todo esto no es sino 

60	 Nāgārjuna, 2003, p. 191. Sobre el lugar de Nāgārjuna en el desarrollo del budismo véase 
Fatone, 1972, pp. 15-156.

61	 Cf. Aklan, 2018, pp. 9-25.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

385

el Atman» (Ch. Up. VII, 25, 2). «(El Atman) no tiene antes ni después, no tiene 
ni interior ni exterior» (Br. Up. V, 19). «Imperecedero, inmortal, sin decadencia, 
sin temor» (Br. Up. IV, 4, 25). «Uno sin segundo» (Ch. Up. VI, 2, 1)62.

Mientras que en la tradición hindú del Advaita Vedanta, el Atman es la 
realidad subyacente a los juicios sintéticos a priori como consecuen-
cia de avidya, la ignorancia, en el comentario al tratado denominado 
el Cabello sobre la mano (Hastavalanamaprakaranavŗtti), atribuido a 
Aryadeva, filósofo del S. II de la escuela Madhyamaka del budismo 
Mahayana, no basta con mostrar que la serpiente es el resultado de 
un error de percepción y que en realidad es una soga, sino que la 
percepción de la soga como una realidad independiente también es 
el resultado de un error, pues, en realidad, la soga es un compuesto 
de varios otros componentes. Si se examina la soga, se podrá cons-
tatar que la soga tampoco existe. Así pues, dice el Tratado 1.c-d:

Cuando se ven las partes de la soga, el conocimiento de la soga es también 
ilusorio, al igual que el conocimiento de la serpiente. Y Aryadeva comenta: “si 
también examinamos la soga, después de dividirla en partes, no se percibe la 
existencia misma de la soga. Puesto que no se percibe (la existencia misma de la 
soga), también la percepción de la soga, como el pensamiento de “una serpiente”, 
es una mera ilusión, del mismo modo en que, respecto de las partes de la soga, 
cuando se examinan sus fracciones, partículas y demás, tampoco se aprehende su 
existencia misma (i.e. la existencia de las partes de la soga) como algo real; el 
pensamiento que tiene la forma de la percepción de las partes de la soga, como 
el pensamiento de la soga, es una mera ilusión63.

Dicho de otra manera, y a diferencia de Gaudapada y Śankara, a la 
superposición de los atributos no le subyace ninguna realidad últi-
ma, pues, en verdad, tampoco hay un substrato subyacente a esos 
atributos. Estos atributos tanto como el supuesto substrato de los 
mismos son vacíos. Son el resultado de juicios analíticos a priori. Vea-
mos cómo se llega a una posición semejante.

62	 Gaudapada, Māndūkya-karika 2, 17-18. Traducción citada de Martín, 1998. Cf. The 
Māndūkyopanișad with Gaudapāda’s Kārikā and Śankara’s Commentary, 51968, pp. 105-107.

63	 Traducido de Dragonetti y Tola, 1980, pp. 24 ss.



Raúl Gutiérrez

386

En contra de la ley del karma, Buddha, el Iluminado, compren-
de y enseña que no es sostenible, pues, en realidad, la causa y el 
efecto se condicionan mutuamente. Esta es una doctrina básica del 
budismo y se encuentra una y otra vez expresada en el Canon Pali. 
La causa no es sin el efecto, ni el efecto sin la causa, uno no es sin 
el otro. “Estando esto, aquello existirá, de la aparición de esto, pro-
viene aquello; si esto no está, aquello tampoco; el cese de aquello, 
conlleva el cese de esto”64. En consecuencia, no hay nada perma-
nente en este mundo, ni un dios ni un Atman. El extraordinario 
conocimiento de la “generación o surgimiento condicionado” de 
todo (paticcasamuppāda) vuelve superflua la tesis de un Atman, de 
un principio sustancial de la vida. La comprensión de esta doctrina 
requiere del cultivo de altos valores éticos (el óctuple sendero), 
pero, ante todo, de la extinción de la sed o el deseo de vivir, esto 
es, del recogimiento de la propia voluntad. Así se produce la libe-
ración del samsāra, de la rueda de la existencia, del sufrimiento y el 
temor, se produce el nirvana. Pero, si no hay sujeto de sufrimiento, 
no hay quien sufra, ni quien transmigre, aunque si hay sufrimien-
to. Solo queda una impresión de la consciencia, que, sin embargo, 
puesto que carece de un contenido real, se extingue por sí sola. En 
última instancia, si no hay nada permanente, no hay un sujeto per-
manente, pero tampoco un mundo que permanece, pues, al igual 
que aquel, es pura ilusión, y, por consiguiente, no hay samsāra del 
que haya que liberarse. Así, el samsāra es lo mismo que el nirvana65, 
el puro vacío, la disolución de la unidad y la multiplicidad. Sin em-
bargo, esto no significa caer en un nihilismo, si bien Nâgârjuna sos-
tiene que es imposible afirmar entidad alguna. «“¡No somos nihi-
listas!”, exclamaban los comentadores de Nâgârjuna, repitiendo el 
pensamiento de este. “¡No somos eternalistas!” es una advertencia 
tácita por demasiado evidente. Tanto el ser como el no ser deben 
ser negados. Pero la negación del ser y la del no ser deben ser igual-
mente negadas —no afirmadas—, como la afirmación. Lo imposible 
es, entonces, tanto la afirmación como la negación. Lo imposible 

64	 Samyutta Nikaya II, 28; citada siguiendo a Cornu, 2004, p. 228.
65	 Nâgârjuna, Mūlamadhyamakakārikāḥ XXV, 19-20.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

387

es el juicio, y eso es lo que debe entenderse por negación de la 
afirmación y negación de la negación. Afirmar el ser y afirmar el 
no ser eran los dos extremos —eternalismo y nihilismo— comba-
tidos por Buddha.» (Fatone, 1972, p. 148).

5. Conclusión

En Lo sagrado y lo profano dice Mircea Eliade (1973): 

Lo sagrado se manifiesta siempre como una realidad de un orden total-
mente diferente al de las realidades ‘naturales’ (…). El hombre entra 
en conocimiento de lo sagrado porque se manifiesta, porque se mues-
tra como algo diferente por completo de lo profano. Para denominar 
el acto de la manifestación de lo sagrado hemos propuesto el término 
de hierofanía que es cómodo, puesto que no implica ninguna precisión 
suplementaria: no expresa más que lo que está implícito en su conte-
nido etimológico, es decir, que algo sagrado se nos muestra. Podría 
decirse que la historia de las religiones de las más primitivas a las más 
elaboradas, está constituida por una acumulación de hierofanías, por 
las manifestaciones de las realidades sacras. (p. 18)

Lo totalmente otro es aquello que es absolutamente diferente y, por 
lo tanto, no es nada de lo que es. Eso es, según Plotino, lo Uno o la 
unidad absolutamente simple y trascendente. La Unidad es el único 
principio para saber del cual tiene él mismo que haberse manifes-
tado —judaísmo, cristianismo, islam— o, también, el único prin-
cipio que estando siempre presente, permanece ausente, pero se 
muestra a quien se vuelve hacia él (religiones hindúes, budismo). Su 
total alteridad consiste precisamente en que, a diferencia de cual-
quier ente que, como tal, es determinado y, por tanto, excluye una 
infinidad de seres, no excluye nada y, por ende, es infinito. Pero, 
además, siendo realmente infinito, no admite nada a su lado, no 
admite, por tanto, opuesto alguno. Como vio muy bien Nicolás de 
Cusa, lo totalmente otro es lo no otro. Así entendida, si se dan las 
condiciones —la negación o el recogimiento de la voluntad—, la 
Unidad infinita recoge a su opuesto en sí misma aboliendo la oposi-
ción, pero conservando la diferencia —en las religiones monoteís-



Raúl Gutiérrez

388

tas—, identificando los aparentemente opuestos —en las religiones 
hindúes— o aboliendo uno y otro lado de la oposición —budismo.

Ahora bien, en cada caso, la Unidad aparece siempre como un 
todo, de manera que, asumiendo a la Unidad como principio de re-
ligión, el modo en que ella se manifiesta en el todo o es ocultada por 
el todo, es entendido en cada religión de manera diferente. De ahí 
las contradicciones que necesariamente surgen entre las religiones. 
Así pues, si la Unidad aparece, lo hace mediante su propia reflexión 
—judaísmo—, su autorreflexión —cristianismo— o su autopredi-
cación —islam—; o, si está presente, pero permanece ausente, es 
velada por una serie de juicios analíticos a priori —las religiones hin-
dúes— o por una serie de juicios sintéticos a priori —budismo. En 
todos los casos, como lo hace ver Plotino, si se concibe a lo Uno ab-
solutamente simple y trascendente como principio, dos son las me-
diaciones necesarias del principio. Ese es el orden katà phýsin.

Bibliografía

Aklan, A. (2018). The Snake and the Rope in Greek and Indian Philosophy. 
Annual of Medieval Studies at CEU, 28, 9-25.

Assmann, J. (22015). Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Beck.
Beierwaltes, W. (1967). Plotin über Ewigkeit und Zeit. Enneade III 7. Übersetzt, 

eingeleitet und kommentiert von W. B. Klostermann.
Bhagavad Gitā (2021). Traducción del sánscrito, introducción y notas de 

Fernando Tola. Errata naturae.
Bloom, L. (2017). The Principle of Non-Contradiction in Plato’s Republic. Le-

xington Books.
Bonazzi, M. (2004). Un lettore antico della Repubblica: Numenio di Apa-

mea. Méthexis, XVII, 71-84.
Bonazzi, M. (2022). Plotinus and the Theory of Forms. En L. Gerson y J. 

Wilberding (Eds.). The Cambridge Companion to Plotinus (pp. 115-135). 
Cambridge University Press.

Buber, M. (1949). Die Erzählungen der Chassidim. Manesse.
Calvo Martínez, T. (1988). El principio de no-contradicción en Aristóte-

les: sus presupuestos e implicaciones de carácter ontológico. Methéxis, 
I, 53-70.



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

389

Cornu, P. (2004). Diccionario Akal de Budismo. Akal.
Dragonetti, C. y Tola, F. (1980). The Hastavālanāmaprakaranavrtti. Journal of 

Religious Studies, 8(1), 18–31.
Eliade, M. (1973, orig. 1957). Lo sagrado y lo profano. Guadarrama.
Fatone, V. (1972). El budismo “nihilista”. En V. Fatone, Obras Completas II 

(pp. 15-156). Sudamericana.
Gerson, L. (2022). Plotinus and Parmenides. En L. Brisson, A. Macé y O. 

Reanut (Eds.). Plato’s Parmenides (pp. 491-499). Academia.
Gramlich, R. (2004). Los místicos del Islam. Sal Terrae.
Greive, H. (1973). Studien zum jüdischen Neuplatonismus. Die Religionsphilo-

sophie des Abraham ibn Ezra. Walter de Gruyter.
Gutiérrez, R. (1998). Inteligencia y alma como las dos mediaciones ne-

cesarias y suficientes de la Unidad absoluta: Plotino. Revista Teológica 
Limense, XXXII, 1/2, 7-22.

Gutiérrez, R. (2005). El Uno de Plotino y sus mediaciones. Una reflexión 
sobre la estructura de la mediación en el neoplatonismo y las religio-
nes monoteístas. Hypnos, 15, 2 sem., 102-116.

Gutiérrez, R. (2015). Unidad y multiplicidad en las grandes religiones. 
En O. F. Bauchwitz, E. Fernandes y Bezerra, C. (Org.). Seminários do 
Seridó: Solidão e Liberdade (pp. 371-390). EDUFRN.

Gutiérrez, R. (2022). La presencia en el principio: un argumento gnoseo-
lógico sobre la diferencia entre Platón y Plotino. Archai 32. https://
doi.org/10.14195/1984-249X_32_08.

Halfwassen, J. (1992). Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und 
Plotin. Teubner.

Halfwassen, J. (1994). Geist und Selbstbewusstsein. Studien zu Plotin und Nu-
menios. F. Steiner.

Hegel, G. F. W. (1969). Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Werke 
16. Suhrkamp.

Henry, P. y Schwyzer H.-R. (Eds.). (1964-1983). Plotini Opera (editio mi-
nor). Oxford Clarendon Press.

Horn, C. (2002). L’ auto-déclaration de l’Un dans l’ Ennéade V, 3 [49] et 
son arrière-plan dan la théorie plotinienne de la prédication. En M. 
Dixsaut (Ed.). La connaissance de soi. Études sur le traité 49 de Plotin (pp. 
41-71). Vrin.



Raúl Gutiérrez

390

Kalligas, P. (2014). The Enneads of Plotinus. A Commentary. Volume 1. Trans-
lated by E. Key Fowden & N. Pilavachi. Princeton University Press.

Kalligas, P. (2023). The Enneads of Plotinus. A Commentary. Volume 2. Transla-
ted by N. Koutras. Princeton University Press.

Khorchide, M. (2018). Gottes Offenbarung in Menschenwort. Der Koran im Li-
cht der Marmherzigkeit. Herder.

Krämer, H. J. (1967). Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen zur 
Geschichte des Platonismus zwischen Platon und Plotin. Schippers.

León Herrera, J. (1996). Upanishads. Traducción del sánscrito, introduc-
ción, glosario y bibliografía de J. L. H. Pontificia Universidad Católica 
del Perú.

Mahony, W. K. (2022). El universo como una obra de arte. Atalanta.
Maier, J. (2007). Judentum. Vandenhoeck & Ruprecht.
Martín, C. (1998). Conciencia y realidad. Estudio sobre la metafísica advaita, 

con la Māndūkya Upanisad, Kārikā de Gaudapāda y comentarios de Śankara. 
Siruela.

Martín, C. (Ed.) (2000). Brahma-Sūtras con los comentarios Advaita de Śanka-
ra. Trotta.

Moše ben Maimon [Maimónides] (1994). Guía de perplejos [Môrèb ne-
bûkîm]. Edición de D. G. Maeso. Trotta.

Nāgārjuna (2003). Fundamentos de la vía media. Edición y traducción del 
sánscrito de Juan Arnau Navarro. Siruela.

Numenio de Apamea (1991). Fragmentos y testimonios. Introducciones, tra-
ducciones y notas de F. García Bazán. Gredos.

Numénius (1973). Fragments. Texte établi et traduit par E. des Places, S.J. 
Les Belles Lettres.

O’Daly, G. J. P. (1973). Plotinus Philosophy of the Self. Irish University Press.
Patañjali (1977). El Yogasutra de Patañjali con el comentario del rey Bhoja. Tra-

ducción de José León Herrera. Ed. Ignacio Pastor.
Plotino (2007). Enéadas. Textos esenciales. Traducción, notas y estudio preli-

minar de M.a I. Santa Cruz y M. I. Crespo. Colihue.
Rist, J. (1967). Plotinus. The Road to Reality. Cambridge University Press.
Schechter, S. (1961). Aspects of Rabbinic Theology. Major Concepts of the Tal-

mud. Schocken Books.
The Māndūkyopanișad with Gaudapāda’s Kārikā and Śankara’s Commentary 



El orden natural según Plotino y su significado para las religiones

391

(51968). Translated and Annotated by Swāmi Nikhilānanda. Sri Ra-
makrishna Ashrama.

Tola, F. (1973). Doctrinas secretas de la India. Barral.
Uhde, B. (Ed.) (1978). Judentum im Religionsunterricht. Sekundarstufe II. Ein-

führung, Texte, Unterrichtsmodelle, Arbeitsmaterial. Don Bosco.
Uhde, B. (1982). Gegenwart und Einheit. Versuch über Religion. Habilitación 

inédita, Freiburg i. Br.
Uhde, B. (2019, orig. 2013). Por qué creen lo que creen. La comprensión de las 

cinco grandes religiones. Herder.
Volkmann-Schluck, K.-H. (31966). Plotin als Interpret der Ontologie Pla-

tos. Klostermann.





393

  capítulo xiii

la convergencia de física y teología en la 
filosofía de la naturaleza de proclo*

José Manuel Redondo Ornelas

“Yo soy el presente, el futuro y el pasado.  
Nadie ha removido mi vestidura.  

Yo he dado el fruto que el Sol ha generado” 
Oráculo de Isis, transmitido por Proclo, In Tim. I, 98, 15.

“la particularidad de la filosofía de Platón,  
el hacer depender de los dioses toda la generación” 

Proclo, In Tim. III, 354, 10.

En el presente capítulo, pretendemos acercarnos a la compleja con-
cepción acerca de la Naturaleza que expone Proclo (412-485), uno 
de los últimos y más sobresalientes filósofos helenos.  Se trata de 
una noción central en su filosofía natural o fisiología —como él le 
llama—, la cual fundamenta su rigurosa y sofisticada metodología 
articulada en diversos niveles y de acuerdo con el método geomé-

*	 Las traducciones del griego al español son mías salvo en donde se indica algo distinto.



José Manuel Redondo Ornelas

394

trico. El filósofo fue uno de los (neo)platónicos1 más notables y re-
conocidos de la antigüedad, así como uno de los más influyentes en 
la posteridad bizantina, medieval, renacentista y hasta en la filosofía 
idealista alemana2. Proclo desarrolló toda su actividad filosófica en 
Atenas a lo largo del crítico siglo V (d.n.e.), dirigiendo la escuela 
platónica por cerca de cincuenta años, poco antes de la prohibición 
definitiva de la filosofía griega por parte del cristianismo, lo que 
conllevó la clausura de la escuela ateniense. El platonismo de la 
antigüedad tardía concebía la filosofía de Platón como una síntesis 
y reforma de sabiduría que adapta y transmite el conocimiento de 
Orfeo y de Pitágoras, en consonancia (symphōnía) con la sabiduría 
de los egipcios y los caldeos, así como con Homero y Hesíodo. La 
filosofía es presentada como análoga a las tradiciones mistéricas, 
y Platón es considerado como un mistagogo que se expresa de di-
versos modos, recurriendo al mismo tiempo a diferentes tipos de 
discursos: teológicos, científicos, poéticos, etcétera. Esto se refleja 
en la extensa obra de Proclo que aún se conserva y que incluye 
desde diversas obras científicas propias (sobre astronomía, física, 
geometría), comentarios a diálogos platónicos y textos aristotéli-
cos, obras de hermenéutica teológico-filosófica, composiciones de 
himnos a los dioses, hasta obras notoriamente sistemáticas y com-
plejas (como los Elementos de Teología y la Teología Platónica) que im-
plican una visión holística expresada por medio de un intrincado 
sistema unitario y coordinado de teología, metafísica, lógica, ética, 
epistemología, filosofía de la naturaleza (cosmología, física y mate-
máticas) y estética. Esto es, la propuesta filosófica de Proclo recurre 
a la expresión multimodal de diversas perspectivas de investigación, 
presentando diferentes discursos (míticos, científicos, poéticos, ló-

1	 El término “neoplatonismo” obscurece más que aclarar, como afirma Gerson (2002); 
ver también Gerson, 2013. Cf. Ramos, 2006. La categoría “neoplatonismo” es una 
categoría moderna, formulada principalmente por teólogos protestantes alemanes 
del siglo xviii. Fue utilizada inicialmente como una categoría polémica con una clara 
intención peyorativa que buscaba separar a quienes fueron los más duros críticos del 
cristianismo durante los primeros siglos de nuestra era.	

2	 Particularmente en el caso de Hegel, lo que se ha ocupado de señalar, entre otros, 
Giovanni Reale (cf. Reale, 2015; 1989 y 1996). 



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

395

gicos, simbólicos, etcétera) concebidos como complementarios y 
simultáneos —algo que, de acuerdo con nuestro filósofo, hace el 
mismo Platón3. Para Proclo, es fundamental que los filósofos se 
ejerciten no sólo intelectualmente, sino que también puedan culti-
var una simpatía con los misterios divinos por medio de discursos 
inspirados (entheastikón) o revelados, como los oráculos y los mitos, 
que recurren a imágenes y símbolos, no nada más con discursos 
demostrativos (apodeiktikón)4. Esta postura hermenéutica la vamos 
a encontrar plasmada en sus exposiciones cosmológicas, en su fi-
losofía de la naturaleza; en concreto, en su multifacética concep-
ción acerca de la phýsis. Todas estas temáticas, según ilustra lo que 
acabamos de apuntar en relación a la obra conservada del filósofo, 
forman parte de sus investigaciones, elaboradas conforme a una 
visión que integra ciencia y teología, rigor y piedad. Para Proclo, 
por ejemplo, el diálogo platónico Timeo —la principal referencia 
de nuestro filósofo para su filosofía natural— es al mismo tiempo, 
tanto un himno al Demiurgo5 como una exposición científica acer-
ca del cósmos y la phýsis.

Además de ser identificada en cierto sentido importante con 
el Destino (heimarménē), como veremos con más detenimiento, 
la naturaleza, para Proclo, es comprendida como un poder incor-
póreo, fuente de toda moción: “Naturaleza, que es el principio de 
movimiento y reposo de todos los cuerpos, establecida en las cosas 
mismas que se mueven y se detienen; me refiero por Naturaleza 
a la vida única que permea la totalidad del cosmos”6. A pesar de 

3	 Proclo, 1968-1997: Theol. Plat. I, 4; Proclo, 2007-2009: In Parm. 646, 16-647, 15. Sobre 
los diferentes métodos de instrucción usados por Platón en sus diálogos, de acuerdo 
con el platonismo tardío, ver también Anonymous, 2011: XXVII, donde se enumeran 
quince métodos diferentes: 1) profecía inspirada (tō enthousiastikō), 2) demostración, 
3) definición, 4) división, 5) análisis, 6) evidencia indirecta (tō tekmēriōdei), 7) imagen 
o metáfora (tō eikonikō), 8) ejemplo (tō paradeigmatikō), 9) inducción, 10) analogía, 11) 
aritmética, 12) abstracción (tō katà aphaíresin), 13) suma o adición, 14) historia y 15) 
etimología. Sobre el recurso discursivo multimodal de Proclo, ver Gersh, 2000.

4	 Cf. Theol. Plat., I, 6,
5	 Respecto al Timeo como un himno al Demiurgo, ver también Theol. Plat. V, 20; 75, 10-14.
6	 «λέγοιμεν ἂν ταύτην εἶναι τὴν φύσιν οὐκ ἀπεικότως, ἀρχὴν κινήσεως οὖσαν καὶ ἠρεμίας πᾶσι 

τοῖς σώμασιν, ἐν αὐτοῖς ἡδρασμένην τοῖς κινουμένοις καὶ ἠρεμοῦσι—λέγω δὲ φύσιν τὴν μίαν 



José Manuel Redondo Ornelas

396

ser incorporal, es inseparable de los cuerpos. No obstante, tiene 
su causa más allá de sí, en el paradigma inteligible total y en el 
Demiurgo; de ahí que sea vista como “artesanía demiúrgica” (dē-
miourgiké technēn). Incluso, al participar del Bien, tiene un origen 
divino; participación que hace de ella una diosa, ser como su mani-
festación viva, como también la Tierra será concebida como divina. 
Proclo llama a la Naturaleza el instrumento u órgano de los dioses 
(órganon tòn theón). Se trata de una postura distinta a la de Plotino, 
con quien polemiza, pues para aquel, la Naturaleza es como la par-
te inferior del alma (Enn. III, 8)7; frente a lo cual, Proclo afirmará 
claramente que se trata de dos hipóstasis diferentes, la Naturaleza 
actuando como una hipóstasis transicional, entre lo inteligible y lo 
corporal (aunque igualmente veremos que se trata de una hipósta-
sis muy peculiar o cuasi-hipóstasis). También se critica duramente 
al extraordinario (daimónios) Aristóteles (y a los estoicos) por no 
ver que, lo que en cierto sentido es un principio independiente de 
movimiento, solo lo es relativamente, pues tiene un origen trans-
cendente con el que se halla intrínsecamente vinculado. A pesar 
de ello, Proclo recurre ampliamente a los discursos, las argumen-
taciones y vocabulario técnico de la filosofía natural aristotélica, 
como principalmente ocurre en sus Elementos de Física. Puesto en 
términos simples, es como si para Proclo, la Naturaleza es todo lo 
que es para Aristóteles, a lo que se suma lo que es para Platón; este 
último, nos enseña lo que la Naturaleza es en esencia, el primero, 
acerca de su dinámica física8. 

Como parte de esta introducción, cabe por último subrayar 
que, para el platonismo tardo antiguo, el estudio de la naturaleza 
queda enmarcado por un contexto mayor de investigación cosmo-
lógica, la cual, a su vez, es inseparable de la metafísica; como, así 
mismo, la metafísica es inseparable, o es continua con la cosmolo-

ζωὴν τοῦ κόσμου παντὸς ὑπάρχουσαν καὶ μετασχοῦσαν μετὰ νοῦν καὶ ψυχήν, διὰ νοῦ καὶ ψυχῆς, 
ἑνώσεως—» In Parm. 1045.

7	 Ver Plotino, 2016; en particular IV, 4, 13 y III, 8, 4, 14-16.
8	 Sobre la relación Platón-Aristóteles acerca de la física, según Proclo, ver Proclo, 1903-

06: In Tim. I, 2, 15–30.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

397

gía, en la medida en que el cosmos mismo es contemplado como un 
esquema metafísico. Por estas razones, el estudio de la naturaleza 
para los platónicos es, en primer lugar, la investigación de las causas 
metafísicas de los fenómenos, lo que no resta importancia a la in-
vestigación de los fenómenos físicos como tales. De manera que el 
mundo físico, parece tanto el resultado de fuerzas incorpóreas que 
lo trascienden, como el ámbito de las operaciones de éstas. Es por 
todo ello que aún hace algunas décadas era escasa la atención dada 
a la filosofía de la naturaleza de los (neo)platónicos, pues se asumía 
que no había propiamente tal, cuando se tenía la impresión de que 
solamente se interesan en cuestiones metafísicas o místicas. Sin em-
bargo, las investigaciones científicas de Proclo sobre astronomía y 
física son un claro contraejemplo del prejuicio que, afortunadamen-
te, se va diluyendo frente al cada vez mayor número de publicacio-
nes derivadas de investigaciones académicas sobre el tema9. Como 
muy atinadamente sugiere M. Martijn, del inmensamente denso, 
heterogéneo, y en ocasiones abigarrado, “sistema” filosófico de Pro-
clo, aquello concerniente al mundo sensible, puede ser considera-
do, con mucho, la parte más fascinante, en tanto que combina una 
metafísica idealista muy demandante con el hecho dado de nuestra 
vida natural, nuestra vida diaria en el mundo10.

Aproximación hermenéutica al Timeo platónico

La principal fuente de Proclo para elaborar su noción de una filoso-
fía de la naturaleza y sus métodos es el diálogo de Platón Timeo11. En 
su Comentario al Timeo Proclo encuentra que Platón responde a tres 
preguntas acerca de la Naturaleza: qué es, de dónde viene y hasta 

9	 Por ejemplo, ver Chiaradonna y Trabattoni, 2009. Algo similar ha ocurrido al respecto 
de la filosofía política de los platónicos, la cual, automáticamente se asumía que no 
existía. Ver también Wilberding y Horn, 2012.

10	 Cf. Martijn, 2010, Acknowledgements, s/n. 
11	 En particular el proemio; Platón, 2005a: Tim. 27c 1–29d 3. Cf. In Tim. I, 204–355. 

Respecto a este diálogo de Platón, cabe hacer eco del recordatorio de Jan Opsomer 
(2017, p. 139), de que se presenta aquí una enseñanza acerca de la naturaleza, que no 
precisamente una investigación (“The Timaeus, though, is not exactly an inquiry into 
nature, but a teaching related to nature”).



José Manuel Redondo Ornelas

398

dónde se extienden sus actividades (In Tim. I, 10, 2-5). Respuestas 
que para Proclo manifiestan una concepción polivalente donde Na-
turaleza refiere a un rango o gradación de significados filosóficos 
que van de ser un principio irracional inmanente a una diosa.

Desde las primeras líneas de su comentario, Proclo declara ex-
presamente que el punto de enfoque (skopós) o tema dominante del 
Timeo es “la fisiología en su totalidad” (hólēs physiologías [in Tim. I, 
1, 4-5]). Más adelante, califica al diálogo como natural (ho diálo-
gos physikós), el cual “imparte enseñanza acerca de la totalidad de la 
creación cósmica”12. Dedicado a la filosofía natural, tiene entonces 
como objeto la Naturaleza: sus principios y su finalidad, así como 
su dinámica. Proclo precisa que el diálogo tiene como objeto la 
totalidad de la creación, “la demiurgía entera” (hólēn dēmiourgían 
[In Tim. I, 214, 19-20]). Y esta proyección tiene como punto de 
partida la cuestión de si el cosmos fue o no generado (si tuvo un 
comienzo temporal) (In Tim. I, 252, 11-254, 18 y 294, 28-295, 
19)13, la cual, a su vez se vincula con la distinción entre tiempo y 
eternidad (In Tim. I, 238, 5 ss)14, así como con una distinción más 
fundamental aún, aquella entre el Ser y el Devenir o la Generación 
(Tim. 27d 2-28a 4. Cf. In Tim. I, 219, 23-31 y 235, 32-236, 13); 
distinción a la que sigue a continuación el también planteamiento 
básico del principio de que todo lo que llega a ser, necesariamente 
lo hace por una causa (Tim. 28a 4-5). De este modo, para Proclo, 
la filosofía de la naturaleza platónica parte del planteamiento hi-
potético de dos géneros metafísicos, el Ser y la Generación, rela-
cionado con la cuestión de la eternidad del cosmos, con la cual va 
a estar asociado nuestro filósofo —en la historia de la filosofía— 
desde la antigüedad, al ser un tema de encendida polémica entre 
helenos y cristianos, que se replicaría en el judaísmo y el islam me-
dievales y más allá.

En contra de la postura aristotélica (De Caelo I, 10), Proclo ar-
gumenta que el universo es tanto eterno como generado. Como ser 

12	 «ὅπως ὁ διάλογος φυσικός, ὁ περὶ τῆς ὅλης κοσμοποιίας ἀναδιδάσκων» In Tim. I, 12, 28-30.
13	 Cf. Proclo, 2017: E. T. 34 (corolario) y 55.
14	 Cf. E. T. 53-55 sobre la relación entre tiempo y eternidad.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

399

corpóreo, el cosmos no puede producirse a sí mismo, ni mantener 
él mismo su ser; su existencia depende de una causa superior, ra-
zón por la que se le puede considerar como generado. No obstan-
te, ello no imposibilita que pueda existir por siempre, teniendo una 
duración sin fin, y entonces, en ese sentido, puede ser considerado 
como eterno, o, mejor dicho, como perpetuo (en rigor, la eter-
nidad corresponde a lo inteligible), pues el cosmos es “eterno” tal 
como el creador crea eternamente. Sin embargo, el creador eterna-
mente es; en cambio, el cosmos “eternamente” está llegando a ser. 
De tal forma el significado de eterno no es exactamente el mismo 
para ambos15. Como indicamos más arriba, la concepción de la Na-
turaleza procleana se halla enmarcada por el estudio del universo; 
forma parte integral de su teoría cosmológica, siendo un elemento 
fundamental de esta. Dicha teoría contempla el cosmos como una 
totalidad unificada en devenir continuo, como un proceso genera-
tivo sin principio ni fin temporal, lo que a su vez implica una igual-
mente extraordinaria visión del tiempo como cíclico16.

Ahora, si bien, según Proclo, el Timeo se enfoca en lo físico, 
en lo cósmico, el diálogo despliega lo que puede ser considerado 
como una filosofía de la naturaleza teológica al haber una conti-
nuidad entre teología/metafísica y cosmología, cual indicamos 
más arriba. Esto queda ilustrado por la relación concebida por los 
platónicos tardo antiguos, entre los diálogos Parménides y Timeo, tal 
como lo refiere Proclo en su comentario (In Tim. I, 13, 1-14, 3), 
donde expone una relación de complementariedad. Pues la filoso-
fía en su totalidad, afirma, se divide en el estudio de los inteligibles 
y en el estudio de las cosas inmanentes, del mismo modo que el 
cosmos es doble, cosmos inteligible y cosmos sensible. El Parméni-
des se enfoca en el estudio de los inteligibles, el Timeo en el estudio 
de los sensibles:

15	 Cf. E. T. 52 y 55, sobre distinción entre eternidad y perpetuidad (aiōnion y aïdiótēs).
16	 Proclo escribe una monografía donde expone Dieciocho argumentos sobre la eternidad 

del mundo. Sobre este texto y temática en Proclo, puede consultarse nuestro artículo, 
Redondo, 2015. Para la también compleja concepción del tiempo en Proclo, ver el 
reciente estudio comprensivo de Costa Vargas (2021), una referencia insoslayable sobre 
el tema. 



José Manuel Redondo Ornelas

400

[…] Aquel [Parménides] nos enseña acerca de todos los órdenes divinos, 
y este [Timeo], todas las procesiones de las cosas en el cosmos. Pero 
ni el primero deja enteramente de lado el estudio de las cosas que 
forman parte del todo, ni el último deja de estudiar los inteligibles, 
porque los sensibles también se hallan paradigmáticamente presentes 
en los inteligibles, mientras que los inteligibles se hallan presentes icó-
nicamente entre los sensibles17.

Este carácter doble, se refleja también en la manera en que, si-
guiendo a los pitagóricos, según Proclo, Platón en el Timeo “[…] 
mezcla el método demostrativo con el revelatorio, y nos prepara 
para comprender lo físico no solo físicamente, sino también teo-
lógicamente”18. La influencia del pitagorismo es evidente en la 
importancia que tienen las matemáticas así como la geometría en 
la cosmología procleana.

Proclo compara el método de Platón en el Timeo, establecien-
do los principios a partir de los cuales desarrolla su cosmología, 
con los métodos de los geómetras, para lo cual identifica dichos 
principios presentados en el proemio que hace el personaje con el 
mismo nombre que el diálogo, como definiciones, axiomas, hipó-
tesis y demostraciones. Esto le permite resaltar el carácter hipoté-
tico de la filosofía de la naturaleza, dada la asunción de los géneros 

17	 «τῆς γὰρ ὅλης φιλοσοφίας εἴς τε τὴν περὶ τῶν νοητῶν καὶ <τὴν> περὶ τῶν ἐγκοσμίων θεωρίαν 
διῃρημένης, καὶ εἰκότως, ὅτι καὶ διττὸς ὁ κόσμος, ὁ μὲν νοητός, ὁ δὲ αἰσθητός, ὡς ἐρεῖ καὶ αὐτὸς 
προελθών, ὁ μὲν Παρμενίδης τὴν περὶ τῶν νοητῶν πραγματείαν περιείληφεν, ὁ δὲ Τίμαιος τὴν τῶν 
ἐγκοσμίων· ὃ μὲν γὰρ ἁπάσας τὰς θείας τάξεις παραδίδωσιν, ὃ δὲ ἁπάσας τῶν ἐγκοσμίων τὰς 
προόδους· οὔτε δὲ ἐκεῖνος πάντη παραλείπει τὴν τῶν ἐν τῷ παντὶ θεωρίαν, οὔτε οὗτος τὴν τῶν 
νοητῶν, διότι καὶ τὰ αἰσθητὰ ἐν τοῖς νοητοῖς ἐστι παραδειγματικῶς καὶ τὰ νοητὰ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς 
εἰκονικῶς·» In Tim. I, 13, 1-10. Cf. In Tim. I, 8, 17-20. Reproduzco el pasaje completo del 
griego, incluyendo la cita.

18	 «διὸ δὴ σεμνὸς μέν ἐστιν ὁ διάλογος καὶ ἄνωθεν ἀπὸ τῶν πρωτίστων ἀρχῶν ποιεῖται τὰς 
ἐπιβολάς, μίγνυσι δὲ τῷ ἀποφαντικῷ τὸ ἀποδεικτικόν, καὶ τὰ φυσικὰ οὐ φυσικῶς μόνον, ἀλλὰ καὶ 
θεολογικῶς νοεῖν ἡμᾶς παρασκευάζει· καὶ γὰρ αὐτὴ ἡ φύσις ἡ ποδηγετοῦσα τὸ πᾶν ἐξηρτημένη 
τῶν θεῶν καὶ ὑπ’ αὐτῶν ἐμπνεομένη κατευθύνει τὸ σωματοειδὲς καὶ οὔτε ὡς θεός ἐστιν οὔτε ἔξω 
τῆς θείας ἰδιότητος τῷ προσλάμπεσθαι παρὰ τῶν ὄντως ὄντων θεῶν. εἰ δὴ δεῖ καὶ τοὺς λόγους 
ὁμοιοῦσθαι τοῖς πράγμασιν, ὧν εἰσιν ἐξηγηταί, καθάπερ αὐτὸς ὁ Τίμαιος ἐρεῖ, πρέπον ἂν εἴη καὶ 
τόνδε τὸν διάλογον ἔχειν μὲν καὶ τὸ φυσικόν, ἔχειν δὲ αὖ καὶ τὸ θεολογικόν, μιμούμενον τὴν φύσιν, 
ἧς ἐστι θεατής.» In Tim. I, 8, 3-13. Reproduzco el pasaje completo del griego, incluyendo 
la cita.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

401

fundamentales del ser y la generación, así estableciendo límites 
metodológicos. Pero también permite mostrar en qué sentido la 
fisiología es ciencia, a pesar de que su objeto es generado y por lo 
tanto inestable. Dado que el mundo deriva de causas superiores o 
trascendentes, y como el efecto siempre contiene en sí algo de su 
causa (E.T. 23 y 29-32), siguiendo el modo de exposición de los 
pitagóricos, Proclo aplica el principio de analogía al observar el or-
denamiento de los seres naturales para así comprender el orden 
jerárquico de sus causas trascendentes: el estudio de las estructuras 
del mundo físico nos dice algo acerca de las estructuras espiritua-
les/inteligibles que reflejan, siendo como su resultado dinámico, 
su imagen. Por ello el recurso al modo de enseñanza icónico atri-
buido a los pitagóricos. Como imagen, la naturaleza se caracteriza 
por un alto grado de indeterminación, careciendo de la perfección 
de sus causas. De modo que, necesariamente, nuestras explicacio-
nes de la naturaleza son falibles e imprecisas, en comparación con 
las matemáticas, por ejemplo. Para Proclo el estudio de la natura-
leza tiene un carácter hipotético al partir de principios metafísicos 
que no son inicialmente demostrados (lo que no significa que no 
sean demostrables), como los géneros ya referidos (ser y devenir). 
En términos generales, este método se basa en la opinión (dóxa), la 
cual emplea la percepción y el razonamiento discursivo; en compa-
ñía del segundo es posible construir una epistēmē, una ciencia de la 
naturaleza y el cosmos, de acuerdo con el filósofo19.

Proclo expone que la investigación de la naturaleza para los 
platónicos consiste en el estudio de la materia, considerando la 
causa material junto con la causa formal, distinguiéndolas de las 
verdaderas causas: la productiva, la paradigmática y la final; esto 
es, la materia y la forma son concebidas solo como causas auxilia-
res (In Tim. I, 2, 1-3; 22)20. Pero para un platónico como Proclo, lo 
que Aristóteles llama forma es la forma inmersa en la materia, par-
te del compuesto hilemórfico; imagen de la forma trascendente, 

19	 Sobre el método geométrico de la fisiología, en qué sentido es ciencia y el papel que la 
doxa tiene en dicho método, ver Martijn, 2010, cap. 3, pp. 67 ss.

20	 Cf. In Parm. IV, 888, 15–24



José Manuel Redondo Ornelas

402

constituyente del paradigma inteligible del mundo, su causa para-
digmática. Esta última, se trata de una concepción que distingue a 
Platón de Aristóteles, según Proclo, quien afirma que el ateniense 
también sigue en esto a los pitagóricos (In Tim. I, 2, 30). Asimismo, 
frente a Aristóteles, Proclo considera que la concepción platónica 
de la causa productiva, representada por el Demiurgo, es más per-
fecta que aquella acerca de la causa eficiente (In Tim. I, 2, 20-9). Es 
necesario considerar la causa productiva representada por el divino 
artesano en tanto que el mundo como tal es incapaz de producirse 
a sí mismo o de conservar su propia existencia; de manera que la 
causa productiva es también aquello que mantiene al mundo unido 
(In Tim. I, 3, 8-10). En el caso de la causa final, se trata del primer 
principio de la metafísica platónica, el Uno-Bien, hacia el cual to-
dos los seres tienden o buscan retornar. 

Así, Platón nos enseña en su diálogo acerca de la causa demiúr-
gica del Todo, como también sobre su causa paradigmática y su causa 
final, indica Proclo en sus comentarios preliminares al plan del Ti-
meo. Con éstas como pre-existentes, el Todo es fabricado tanto en 
su totalidad como en sus partes. Asimilado al Animal inteligible, el 
resultado es una divinidad inteligente y con alma. Pero además del 
alma del cosmos, el Demiurgo crea las almas particulares, estructu-
radas de un modo análogo a la primera, lo que lleva a tocar el tema 
del lugar del ser humano en el cosmos; su íntima relación con este. 
Proclo alude a la exposición preliminar acerca de las almas en el diá-
logo (41d-47e). De I, 5, 7 a 6, 6 nuestro filósofo procura explicar 
por qué los seres humanos, sus almas, si bien son parciales, son refe-
ridos en relación a la totalidad. La importancia de esto descansa en 
que “el ser humano, siendo un microcosmos, contiene parcialmente 
todas aquellas cosas que el cosmos contiene divinamente y por com-
pleto” (In Tim. I, 5, 11-15)21. De manera que podemos estudiar al 

21	 «ἢ διότι μικρὸς κόσμος ὁ ἄνθρωπος καὶ ἔστι καὶ ἐν τούτῳ πάντα μερικῶς, ὅσα ἐν τῷ κόσμῳ θείως 
τε καὶ ὁλικῶς·» ver también In Tim. I, 202, 25-28, donde Proclo menciona al Filebo (29a 
30-d) como referencia de la idea del ser humano como microcosmos, además del Timeo.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

403

ser humano estudiando al cosmos (“aquí los principios básicos de la 
medicina también son revelados”)22 y viceversa.

La Naturaleza, instrumento divino: principio 
cósmico, técnica demiúrgica y diosa

Como parte de las observaciones preliminares a la interpretación 
del Timeo platónico, que expone Proclo al inicio de su comentario 
y que le sirven para introducirnos a los principios de su cosmolo-
gía, donde la phýsis es uno de los elementos centrales, el filósofo 
nos presenta una digresión acerca de la Naturaleza; una especie de 
breve tratado (In Tim. I, 9, 25-12, 26), en el que me concentraré a 
continuación, haciendo una paráfrasis parcial. Dado que el término 
phýsis ha sido usado de diferentes formas por distintas personas, 
dice Proclo al comienzo, esto crea confusión en quienes quieren 
comprender a Platón al respecto, qué es lo que entiende por la 
esencia (ousían) de la naturaleza. Por lo que, a continuación, refiere 
cómo otros filósofos han comprendido el término (principalmen-
te Aristóteles23 y los peripatéticos), frente a los cuales, Platón no 
cree que haya de referir a la materia, ni a la forma en la materia ni 
tampoco al cuerpo o a las propiedades físicas, además de que no 
identifica a la naturaleza con el alma.

Él [Platón] nos enseñó el acercamiento más exacto al localizar su esen-
cia entre las dos, esto es, entre el alma y las propiedades corporales, 
inferior a la primera al hallarse dividida en los cuerpos y por no poder 
revertir (epistréphein) hacia sí, superior a las cosas que vienen tras ella 
al tener los principios formales (lógous) de todas las cosas, generándo-
las todas, trayéndolas a la vida24.

22	 «οὗ δὴ καὶ αἱ ἀρχαὶ τῆς ἰατρικῆς ἀναφαίνονται·» In Tim. I, 6, 11.
23	 Ver Aristóteles, 1998: Phys. II, 1, 193a 30-b 12. La naturaleza es definida por Aristóteles 

como aquello que tiene en sí su principio de movimiento y reposo. Ver también Metaf. 
VI, 1, 1025b18 ss; 1026a10 ss y XI, 7, 1064a15 ss.

24	 «ὁ δέ γε Πλάτων ὕλην μὲν ἢ τὸ ἔνυλον εἶδος ἢ τὸ σῶμα ἢ τὰς δυνάμεις τὰς φυσικὰς οὐκ ἀξιοῖ 
πρώτως ἐπονομάζεσθαι φύσιν, ψυχὴν δὲ αὐτὴν αὐτόθεν ὀκνεῖ προσαγορεύειν, ἐν μέσῳ δὲ ἀμφοῖν 
τὴν οὐσίαν αὐτῆς θέμενος, ψυχῆς λέγω καὶ τῶν σωματικῶν δυνάμεων, ὑφειμένην μὲν ἐκείνης τῷ 
μερίζεσθαι περὶ τὰ σώματα καὶ τῷ μὴ ἐπιστρέφειν εἰς αὐτήν, ὑπερέχουσαν δὲ τῶν μετ’ αὐτὴν 



José Manuel Redondo Ornelas

404

Proclo remarca las diferencias entre el alma y la naturaleza como 
dos cosas distintas, reiterando que la naturaleza pertenece a los 
cuerpos, profundamente embebida en ellos, siendo inseparable de 
los mismos; a diferencia del alma, separable y en sí misma. A pesar 
de estar participada por otro, el alma no entra en este.

Así pues, la naturaleza es pensada como: 

La última de aquellas causas que construyen este mundo sensible cor-
poral y el límite del plano de las substancias corporales, aunque se 
halla llena de principios formales y propiedades por medio de los cua-
les dirige las cosas inmanentes, y mientras es una divinidad, es una 
divinidad por haber sido divinizada, no obteniendo de sí misma su ser 
una divinidad25.

Llamamos dioses a los cuerpos divinos (theía sōmata) como llamamos 
divina a una estatua (agálmata) de los dioses, aclara Proclo26. La Na-
turaleza dirige la totalidad del cosmos por medio de sus propios po-
deres, preserva el cielo, gobernando la generación por medio de este, 
por todos lados asegurando los vínculos entre los particulares y los 
universales. Dado semejante carácter, “la Naturaleza ha procedido de 
la diosa generadora de vida: Sobre las espaldas de la diosa se balancea una 
naturaleza inmensa.”27 De manera que la fuente última de la Naturaleza 

τῷ λόγους ἔχειν τῶν πάντων καὶ γεννᾶν πάντα καὶ ζῳοποιεῖν, τὴν ἀκριβεστάτην περὶ αὐτῆς 
θεωρίαν ἡμῖν παραδέδωκε.» In Tim. I, 10, 14-21. Reproduzco el pasaje completo del 
griego, incluyendo la cita.

25	 «ἡ τοίνυν φύσις ἐσχάτη μέν ἐστι τῶν τὸ σωματοειδὲς τοῦτο καὶ αἰσθητὸν δημιουργούντων 
αἰτίων καὶ τὸ πέρας τοῦ τῶν ἀσωμάτων οὐσιῶν πλάτους, πλήρης δὲ λόγων καὶ δυνάμεων, δι’ 
ὧν κατευθύνει τὰ ἐγκόσμια, καὶ θεὸς μέν, τῷ δὲ ἐκθεοῦσθαι καὶ οὐκ αὐτόθεν ἔχουσα τὸ εἶναι θεός.» 
In Tim. I, 11, 10-15. 

26	 A lo que cabe añadir nuestra aclaración de que, en el contexto cultural de Proclo, 
las estatuas de los dioses eran concebidas como efectivamente vivas, como llenas de 
la presencia de la diosa o dios. Los platónicos (partiendo del Fedro de Platón) hacen 
analogías entre una estatua animada por la divinidad y el cuerpo del ser humano 
vivificado por el alma.

27	 «τοιαύτη δὲ οὖσα προελήλυθεν ἀπὸ τῆς ζῳογόνου θεᾶς· νώτοις δ’ ἀμφὶ θεᾶς φύσις ἄπλετος 
ᾐώρηται·» In Tim. I, 11, 21. Aquí Proclo cita uno de los llamados Oráculos Caldeos; cf. 
Proclo, 1991: Or. Chald. 54. Para nuestro filósofo, así como para platónicos anteriores 
como Porfirio, Jámblico y su maestro Siriano, son una fuente de sabiduría divinamente 
inspirada con enorme valor filosófico. Más adelante en su comentario, Proclo vuelve a 



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

405

se halla más allá del Demiurgo, estando en la diosa generadora de vida 
(zōogónou theās); muy probablemente Rhea/Hécate28. Es de ella que 
toda vida procede, tanto la intelectiva (noerà) como aquella que es 
inseparable de las cosas conducidas (las cosas de este mundo); las per-
mea en su totalidad, soplando su aliento de vida en ellas, encontrán-
dose suspendida de ese como punto que es la diosa. Así es como lo 
que parece más inerte participa de algún tipo de vida e igualmente así 
es como el cosmos entero es sostenido, pleno de vida. Y en relación a 
esto cita nuevamente un Oráculo Caldeo (fr. 70): “Porque la naturaleza 
inagotable gobierna los mundos [los elementos cósmicos] y las obras, 
para que el cielo arrastrándolo todo recorra una carrera ininterrum-
pida y el sol vaya rápido alrededor del centro según su hábito.”29 

Tras estas referencias teológicas, Proclo enumera tres princi-
pios fundamentales en relación a la fabricación del cosmos: la men-
te demiúrgica (dēmiourgikón noūn), el alma y la naturaleza universal 
(tēn hólēn phýsin), sobre los que desarrolla ampliamente en el resto 
de su comentario. Su breve digresión concluye con una reflexión 
crítica acerca de la concepción de la naturaleza como “artesanía de-
miúrgica” (dēmiourgiké technēn), que, si bien él la comparte, rechaza 
el modo en que esto es comprendido por algunos (principalmente 
los estoicos), quienes están en lo incorrecto, dice, si con ello quie-
ren indicar que dicha “artesanía demiúrgica” reside en el Demiurgo 

citar el mismo oráculo comentándolo más extensamente, en In Tim. III, 271, 1-12 y 22-
24. También ofrece una interpretación del mismo en Theol. Plat. V, 32, 117-120. Sobre la 
relación entre naturaleza y destino (heimarménê) en Proclo (el segundo siendo otra faceta 
importante de la primera), ver Linguitti, 2009.

28	 Mucho se ha especulado sobre la identidad de la diosa que, en los diversos momentos que 
es referida por Proclo, solamente lo hace como diosa generadora de vida, sin preocuparse 
por especificar su identidad (lo que en sí es notable, como observa Tarrant), si bien 
es cierto que en algunos pasajes apunta en la dirección de Rhea y Hécate, diosas que 
llega a identificar (por ello Rhea/Hécate). Ver Proclo, 2007, pp. 97-98, nota 28 de la 
traducción al inglés de H. Tarrant (en relación a I, 5, 15, donde previamente se habla de 
la diosa generadora de vida) para un recuento sobre la discusión académica al respecto. Ver 
también Martijn, 2010, pp. 51-54.

29	 «Ἄρχει γὰρ φύσις ἀκαμάτη κόσμων τε καὶ ἔργων, οὐρανὸς ὄφρα θέῃ δρόμον ἀΐδιον κατασύρων, 
καὶ ταχὺς ἠέλιος περὶ κέντρον ὅπως ἐθὰς ἔλθῃ.» cf. Or. Chald. 70. La actividad de la naturaleza 
como principio ontológico, la naturaleza universal, Proclo la relaciona con los cielos, en 
particular con las luminarias, el Sol y la Luna; ver, por ejemplo, In Tim. I, 47, 8-11.



José Manuel Redondo Ornelas

406

mismo, pero en lo correcto si se refieren a que procede de él30. 
Hay una téchnē en el Demiurgo que permanece en él; es él mis-
mo31. Luego hay una téchnē en el alma intelectiva, la cual se man-
tiene en sí a pesar de proceder, y por último, está la téchnē de la na-
turaleza que solamente procede: “Por esta razón [la naturaleza] es 
llamada instrumento de los dioses (órganon theón)”, pero no como 
si tratara de un instrumento sin vida o que únicamente recibe mo-
vimiento de otro (como sucede con los cuerpos), “sino como po-
seyendo en cierto sentido auto-movimiento, operando como desde 
su interior”. Pues los dioses tienen instrumentos que tienen como 
esencia principios activos; por ello son instrumentos que están vi-
vos y sincronizados con las actividades de los dioses32.

La Naturaleza como principio ontológico 
multi-dimensional y su estudio: una filosofía 
de la naturaleza multi-disciplinaria

En la constitución del mundo sensible, la Naturaleza tiene como 
funciones el ser el origen del movimiento (como fuente interna de 
movimiento y reposo) y vida de los cuerpos, así como de su susten-
to, convirtiéndose en su causa próxima. Produce todos los cuerpos, 
incluso los de los astros o cuerpos celestes33. Genera cuerpos cuyos 
lógoi físicos han de acomodarse a un alma particular; en ese sentido 
parece ser anterior al alma aun cuando hay una prioridad ontológica 
del alma respecto a la naturaleza. Como herramienta del Demiur-
go, crea y prepara los cuerpos estableciendo un vínculo, una vida 

30	 In Tim. I, 12, 10-14. Cf. In Tim. I, 10, 12. Para phýsis como theia téchnē en Platón, ver 
Soph. 265e3.

31	 El Demiurgo crea por su propio ser, no haciendo nada sino contemplando de manera 
ininterrumpida. Ver In Parm. IV, 843, 24-844, 2. La generación del mundo es el resultado 
de su contemplación del paradigma inteligible; ver In Tim. III, 244, 14-16.

32	 «ἡ μὲν οὖν ἐν τῷ δημιουργῷ τέχνη μένει τε ἐν αὐτῷ καὶ αὐτός ἐστι, καθ’ ἣν καὶ ἐργοτεχνίτης 
ὑπὸ τῶν λογίων ἐπονομάζεται καὶ κόσμου τεχνίτης πυρίου· ἡ δὲ νοερὰ ψυχὴ τέχνη μέν, ἀλλὰ 
μένουσα ἅμα καὶ προϊοῦσα· ἡ δὲ φύσις προελθοῦσα μόνον. διὸ καὶ ὄργανον λέγεται τῶν θεῶν, οὐκ 
ἄζων οὐδὲ ἀλλοκίνητον μόνον, ἀλλ’ ἔχουσά πως τὸ αὐτοκίνητον τῷ ἀφ’ ἑαυτῆς ἐνεργεῖν· τὰ γὰρ 
ὄργανα τῶν θεῶν ἐν λόγοις δραστηρίοις οὐσίωται καὶ ζωτικά ἐστι καὶ σύνδρομα ταῖς ἐνεργείαις 
αὐτῶν.» In Tim. I, 12, 16-25.

33	 In Tim. I, 261, 26-27; I, 2, 15-29.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

407

que une y armoniza contrarios, cosa que hace tanto a escala cósmica 
como a nivel de las naturalezas individuales34. La naturaleza univer-
sal establece este vínculo, esta vida en las naturalezas particulares 
introduciendo los principios formativos racionales (physikoí lógoi)35 
que posee de todas las cosas naturales. De esta manera, como ma-
dre, se encarga de toda nutrición, crecimiento y reproducción.

Nos hemos concentrado en la exposición que Proclo hace en 
su tratado sobre la phýsis, parte de su Comentario al Timeo, como 
punto de enfoque del acercamiento propuesto en este capítulo a 
la concepción de la naturaleza y la consecuente ciencia natural que 
articula el filósofo, en su aspecto superior, tratándose de una filo-
sofía de la naturaleza teológica. Por lo que, para finalizar nuestra 
presentación, vamos a continuación a complementar sucintamente 
dicha exposición con lo que expresa Proclo en algunos pasajes de 
otras de sus obras, en donde desarrolla de manera puntual acerca 
de la naturaleza universal, uno de los tres principios fundamentales 
de la creación (junto con la mente demiúrgica y el alma), según 
vimos más arriba. Se trata de la naturaleza al nivel ontológico de 
principio metafísico, lo cual, como hemos ido delineando, no ocu-
rre exactamente puesto que, es como si la naturaleza se hallara a 
medio camino entre lo corporal y lo inteligible, ámbito al que per-
tenecen los principios metafísicos en rigor; es como si la naturaleza 
fuera el punto de transición entre estos ámbitos. 

La Naturaleza, siendo una causa productiva incorpórea es por 
lo tanto una mónada trascendente; por lo que habría una forma 
imparticipable de la Naturaleza, si seguimos el esquema metafí-
sico de Proclo36, pero no es el caso, sino que hay una naturaleza 
universal participada. Ya vimos que la Naturaleza es inseparable de 
los cuerpos, si bien está más allá de estos; la Naturaleza no es lo 
natural37. De manera que la Naturaleza es considerada como una 
hipóstasis, aunque resulta ser una hipóstasis excepcional en la me-

34	 In Tim. I, 11, 16-17 y 78, 1.
35	 In Tim. III, 197, 30-31. Ver también Theol. Plat. V, 18, 66.
36	 Tratamos sobre la metafísica de Proclo en Redondo, 2020.
37	 Ver al respecto Martijn, 2010, pp. 35-38.



José Manuel Redondo Ornelas

408

tafísica procleana. La Naturaleza como hipóstasis es llamada natu-
raleza universal (hē holē phýsis; I, 12, 3) pero también naturaleza úni-
ca (mía phýsis; E. T. 21). Se trata de una hipóstasis peculiar puesto 
que no tiene una mónada imparticipada, según cabría esperar, sino 
una mónada participada, la naturaleza universal, que es también la 
naturaleza del universo: metafísicamente trascendente pero físicamen-
te inmanente38. Así pues, la naturaleza es una cuasi-hipóstasis, o es 
apenas una hipóstasis, no siendo autosuficiente (es de otro, a di-
ferencia del alma que es de sí y de otro), ni autoconstitutiva. Es 
distinta del alma pues entra en los cuerpos y es divisible. Pareciera 
ser el punto de transición entre el alma y lo corporal; por esto la 
señalamos previamente como una hipóstasis transicional. Se tra-
ta de un principio inmanente irracional, pues no revierte hacia sí 
misma (como sí ocurre con el alma), condición de un principio 
inteligible39; irracional, pues si no, se retiraría de lo que informa; 
pero racional pues contiene los lógoi que aseguran los límites y 
movimientos racionales de los cuerpos, algo que estos no pueden 
hacer por sí. Siendo la Naturaleza irracional, los lógoi corporales, 
administrados por ella, tienen su origen primero más allá de ella, 
en el Demiurgo, y en última instancia, en las formas, anteriores al 
Demiurgo. La racionalidad no-racional de la Naturaleza es posible 
debido a que ella siempre depende del Demiurgo, siendo utilizada 
por él40.

Como observa Martijn, habría que ver a la Naturaleza no 
como una causa real sino como causa subsidiaria, que como tal, 
solo parcialmente trasciende sus efectos: la naturaleza universal 
es inmanente pues así asegura una causa interna de movimiento y 
orden en aquello incapaz de moverse y ordenarse a sí. Asimismo, 
puede decirse que la Naturaleza es tanto una causa instrumental 
como una causa eficiente próxima, si bien no es realmente una 

38	 Efectiva fórmula empleada por Martijn. Ver su clarificador análisis sobre la naturaleza 
como hipóstasis que no tiene una mónada imparticipada, tal como esperaríamos en la 
metafísica procleana en Martijn, 2010, pp. 19-54.

39	 Ver E. T. 31-35.
40	 Cf. In Tim. I 298, 23-27.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

409

causa eficiente dada su no-racionalidad, su falta de divinidad pro-
pia y su inmanencia. De esta manera, al crear una conexión entre 
la causa eficiente propiamente, el Demiurgo, y la naturaleza, es 
como Proclo enfrenta la crítica aristotélica acerca de un descuido 
sobre la causalidad eficiente por parte de la filosofía platónica de 
la naturaleza41.

Que tenga un como tipo de auto-movimiento pudiera indicar 
que la Naturaleza es un tipo de alma, un alma irracional, pero esto 
no es el caso en la propuesta procleana, sino que, más bien, lo que 
pueden parecer almas irracionales son naturalezas. La Naturale-
za tiene un como tipo de auto-movimiento pues se trata de un 
agente propiamente, de una herramienta divina42. La Naturaleza 
es la soberana y fuente primera de las muchas naturalezas, como 
se afirma en el Comentario al Parménides, donde se reconoce que 
parecen traslaparse las naturalezas con las almas irracionales pero 
se distingue entre ambas, así como entre naturaleza y alma en ge-
neral43. Para esto, Proclo emplea una imagen muy sugerente, la 
de una mano y el anillo que porta con el que imprime su sello 
en la cera: la naturaleza, como el anillo, se adentra en la materia, 
esto es, en la cera; el alma, como la mano, no lo hace; es continua 
con el anillo, con el que comparte una dinámica demúrgica, pero 
es asimismo distinta44.

De tal manera, según hemos observado, en la naturaleza con-
vergen múltiples causas a las que corresponderán una serie de 
naturalezas o niveles de la naturaleza. La causa de la naturaleza 

41	 Cf. Martijn, 2010, p. 47. Más adelante, afirma Martijn (2010): “Proclus’ concept of 
nature is the ultimate justification of the efficiency of a transcendent cause, which is 
capable of informing the material world through nature as its immanent tool. At the 
same time, the rationality of the processes taking place in this world is guaranteed due to 
the dependence of nature on its demiurgic origin” (p. 65). Este trabajo se ha beneficiado 
del estudio exhaustivo de Martijn sobre la naturaleza en la filosofía de Proclo, una 
referencia obligada sobre el tema.

42	 In Tim. I, 12, 21-23. Ver Martijn, 2010, pp. 59-60.
43	 In Parm 820. Respecto a la diferencia entre el alma y la naturaleza en el Comentario al 

Timeo, ver I, 10, 16-21; 10, 24-11, 5 y I, 257, 6-11. Cf. E. T. 21 y 111. Ver también 
Martijn, 2010, pp. 27-35.

44	 In Parm. 884, 9-18.



José Manuel Redondo Ornelas

410

universal es el Demiurgo, pero la causa de la causalidad del De-
miurgo, digamos, se encuentra en el paradigma, compuesto por 
las formas, a su vez, modelo de la naturaleza y que, entonces, es 
naturaleza según la causa (kat’ aitían) y en un modo super-natu-
ral45. Sin embargo, vimos también que la fuente última de la Na-
turaleza está más allá del Demiurgo y el Paradigma, hallándose 
en la Diosa. En el caso del Comentario al Parménides, Proclo parece 
reconocer una serie de Naturalezas, en cuatro niveles (en orden 
ascendente): 1) naturalezas individuales (maternales); 2) la na-
turaleza universal como naturaleza de la Tierra; 3) la naturaleza 
universal como naturaleza de la Luna; 4) la naturaleza universal 
como naturaleza del universo46. Esta concepción de la naturaleza 
como dependiente de lo inteligible así como teniendo presencia 
en diferentes niveles metafísicos, determina la estructura del es-
tudio de la naturaleza como consistente en una serie continua de 
diferentes tipos de filosofía natural, del mismo modo que hay una 
continuidad entre el ámbito corporal, de la generación, y el ámbi-
to inteligible; es decir, la filosofía de la naturaleza de Proclo con-
siste en una serie de diferentes disciplinas, con diferentes objetos 
de estudio y métodos respectivos, hallándose como coronada por 
la filosofía de la naturaleza teológica. Proclo identifica cuatro fases 
y tipos filosofía de la naturaleza, cada uno con su propia meto-
dología, si bien hay sobreposiciones: una filosofía de la naturaleza 
teológica, la cual recurre a la dialéctica (y a la que dedica el li-
bro ii del Comentario al Timeo); una matemática, la cual recurre al 
razonamiento analógico (libro iii); una empírica (libro iv) y una 
filosofía de la naturaleza biológica (libro v). Cabe remarcar que, 
aún en su aspecto superior, la filosofía de la naturaleza teológica, 
digamos, no abandona nunca el mundo, manteniéndose dentro de 
los límites que le impone su objeto de estudio. En el caso de las 
facetas inferiores de la filosofía de la naturaleza de Proclo, estas 

45	 La naturaleza del universo que el Demiurgo les muestra a las almas no es la naturaleza 
como tal sino el paradigma, origen y causa de la naturaleza; ver In Tim. III, 270, 16-19.

46	 In Parm. 791, 21-795, 8. Es posible reconocer en la phýsis según Proclo, hasta ocho 
niveles; ver la tabla que presenta Martijn, 2010, pp. 53-54.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

411

las encontramos ilustradas por los Elementos de física, siendo una 
exposición more geometrico de la física aristotélica. Se trata de un 
tratado acerca del movimiento, temática central de la filosofía de 
la naturaleza aristotélica, que parte de algunos libros de la Física 
(vi y viii) así como de partes del De Caelo.47

La concepción de la Naturaleza de Proclo, de gran riqueza, como 
hemos podido atisbar, nos permite reconocerla como nuestra madre, 
fuente y sustento de nuestra vida; asimismo con la tierra, con nues-
tro mundo. La tierra, nuestra nodriza; la primera y más antigua de 
las divinidades, de acuerdo con arcaicas nociones helenas de las que 
hace eco el filósofo. Para Proclo, la tierra es un ser vivo. Hay en ella 
un intelecto, estando compuesta por un alma divina y un cuerpo vi-
viente. La tierra, los cielos, la naturaleza en su totalidad, el universo 
entero, están vivos; plenos de inteligencia, irradiando belleza y parti-
cipando del bien. Los platónicos tardo-antiguos son (de los últimos y 
más grandes) expositores de una asombrosa visión del cosmos como 
una realidad sagrada; una visión tan piadosa como rigurosa, donde el 
mundo es un templo divino. Y como servicio ofrecido a las divinida-
des que lo crearon y que nos crearon, lo estudiamos, pues al conocer 
acerca de él, conocemos acerca de nosotros; lo contemplamos en-
tonces con genuino interés y asombro.

Bibliografía

Anonymus (2011). Prolegomena to Platonic Philosophy (L. G. Westerink, 
Trad.). The Prometheus Trust.

Aristóteles (1994). Metafísica (T. Calvo Martínez, Trad.). Gredos.
Aristóteles (1996). Acerca del cielo [De Cae.]. Metereológicos (M. Candel, 

Trad.). Gredos.
Aristóteles (1998). Metafísica (V. García Yebra, Trad.). Gredos.
Aristóteles (2001). Física [Phys.] (U. Schmidt Osmanczik, Trad.). UNAM.
Chiaradonna, R. y Trabattoni, F. (Eds.) (2009). Physics and Philosophy of Na-

47	 Aquí dependo en gran medida del análisis de Nikulin (2019, pp. 158 ss.) sobre los 
Elementos de física. Ver también el apéndice que Martijn (2010, pp. 216 ss.) dedica a esta 
obra en su trabajo.



José Manuel Redondo Ornelas

412

ture in Greek Neoplatonism. Proceedings of the European Science Foundation 
Exploratory Workshop (Il Ciocco, Castelvecchio Pascoli, June 22-24, 2006). Brill.

Chlup, R. (2012). Proclus. An Introduction. Cambridge University Press.
Costa Vargas, A. L. (2021). Time’s Causal Power. Proclus and the Natural Theo-

logy of Time. Brill.
D’Hoine, P. y Martijn, M. (Eds.) (2017). All from One. A guide to Proclus. 

Oxford University Press.
Gersh, S. (2000). Proclus Theological Methods. The Program of Theol. 

Plat. I. 4. En A. P. Segonds y C. Steel (Eds.). Actes du colloque interna-
tional de Louvain (13-16. Mai 1998) en l’honneur de H.D. Saffrey et L.G. 
Westernik (pp. 15-27). Leuven University Press-Les Belles Lettres.

Gerson, L. P. (2002). The Study of Neoplatonism Today. The Journal of the 
International Plato Society, 2. DOI:10.14195/2183-4105_2_2

Gerson, L. P. (2013). From Plato to Platonism. Cornell University Press.
Linguiti, A. (2009). Physis as Heimarmene: On some fundamental prin-

ciples of the Neoplatonic philosophy of nature. En R. Chiaradonna y 
F. Trabattoni (Eds.). Physics and Philosophy of Nature in Greek Neoplato-
nism. Proceedings of the European Science Foundation Exploratory Workshop 
(pp.173-188). Brill.

Martijn, M. (2010). Proclus on Nature. Philosophy of Nature and Its Methods in 
Proclus’ Commentary on Plato’s Timaeus. Brill.

Nikulin, D. (2019). Neoplatonism in Late Antiquity. Oxford University Press.
Opsomer, J. (2017). The natural World. En P. D’Hoine y M. Martijn (Eds.) 

All from One. A guide to Proclus (pp. 139-166). Oxford University Press. 
Platón (1988). Diálogos III. Fedón, Banquete, Fedro (C. García Gual, M. Mar-

tínez Hernández e I. Lledó Íñigo, Trads.). Gredos.
Platón (2001). Statesman. Philebus. Ion (H. North Fowler y W. R. M. Lamb, 

Trads.). Harvard University Press.
Platón (2005). Timeo (C. Eggers Lan, Trad.). Colihue.
Platón (2005a). Timaeus [Tim.]. Critias. Cleitophon. Menexenus. Epistles (R. G. 

Bury, Trad.). Harvard University Press.
Platón (2010). Diálogos VI. Filebo. Timeo. Critias (F. Lisi, Trad.). Gredos.
Platón (2010a). Cratylus. Parmenides. Greater Hippias. Lesser Hippias (H. North 

Fowler, Trad.). Harvard University Press.



La convergencia de física y teología en la filosofía de la naturaleza de Proclo

413

Platón (2013). Lysis. Symposium. Phaedrus (C. Emlyn-Jones y W. Preddy, 
Trads.). Harvard University Press.

Platón (2017). Euthyphro. Apology. Crito. Phaedo (C. Emlyn-Jones y W. Pre-
ddy, Trads.). Harvard University Press.

Plotino (2016). Eneadas III- IV (Jesús Igal, Trad.). Gredos.
Proclo (1864). In Platonis Parmenidem (V. Cousin, Ed.). Durand.
Proclo (1903-06). In Platonis Timaeum commentaria [In Tim.], 3 vols. (Ernst 

Diehl, Ed.). Teubner.
Proclo (1966-1968). Commentaire sur le Timée, 5 vols. (Festugière, A.-J., 

Trad.). Vrin.
Proclo (1987). Commentary on Plato’s Parmenides (G. R. Morrow y J. M. 

Dillon, Trads.). Princeton University Press.
Proclo (1991). Oráculos Caldeos [Or. Chald.]. Con una selección de testimonios de 

Proclo, Pselo y M. Itálico. Traducción de García Bazán. Gredos.
Proclo (1992). The Elements of Theology (E. R. Doods, Trad.). Clarendon 

Press.
Proclo (1968-1997). Théologie platonicienne [Theol. Plat.], vols. 1-6 (H. D. 

Saffrey and L. G. Westerink, Eds.). Les Belles Lettres.
Proclo (1998). The Commentary to Timaeus, 2 vols. (Thomas Taylor, Trad.). 

The Prometheus Trust.
Proclo (2007). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 1, book I: Proclus on the Socratic 

State and Atlantis (H. Tarrant, Ed. y Trad.). Cambridge University Press.
Proclo (2007a). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 3, book III: Proclus on the 

World’s Body (D. Baltzly, Ed. y Trad.). Cambridge University Press.
Proclo (2008). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 2, book II: Proclus on the 

Causes of the Cosmos and its Creation (D. T. Runia y M. Share, Eds. y 
Trads.). Cambridge University Press.

Proclo (2007-2009). In Platonis Parmenidem Commentaria [In Parm.], Vol. 
I-III. (C. Steel, Ed.). Oxford University Press.

Proclo (2009). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 4, book III, Part 2: Proclus 
on the World Soul (D. Baltzly, Ed. y Trad.). Cambridge University Press.

Proclo (2013). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 5, book IV: Proclus on Time 
and the Stars (Baltzly, D. Ed. y Trad.). Cambridge University Press.

Proclo (2017). Elementos de Teología [E.T.]. Sobre la providencia, el destino y el 
mal (J. M. García Valverde, Trad.). Trotta.



José Manuel Redondo Ornelas

414

Proclo (2017a). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 6, book V: Proclus on the 
Gods of Generation and the Creation of Humans (H. Tarrant, Ed. y Trad.). 
Cambridge University Press.

Ramos, E. A. (2006). De Platón a los neoplatónicos: escritura y pensamiento 
griego. Síntesis.

Reale, G. (1989). Introduzione a Proclo. Laterza.
Reale, G. (1996). A History of Ancient Philosophy IV. The Schools of the Imperial 

Age (J. R. Catan, Trad.). State University of New York Press.
Reale, G. (2015). Introduzione. En Proclo, Teologia Platonica (M. Abbate, 

Trad). Bompiani.
Redondo Ornelas, J. M. (2015). Proclo. En E. Priani Saisó (Coord.) 

(2015). Sobre la Eternidad del Mundo. Bonilla.
Redondo Ornelas, J. M. (2020). Henadología y ontología, o los dioses y 

las formas: la metafísica binaria y erótica de Proclo. Theoría. Revista del 
Colegio de Filosofía, 36, 59-87.

Remes, P. y Slaveva-Griffin, S. (Eds.) (2014). The Routledge Handbook of 
Neoplatonism. Routledge.

Romano, F. (1998). Il neoplatonismo. Carocci editore.
Rosan, L. J. (2009). The Philosophy of Proclus: The Final Phase of Ancient Thou-

ght. Prometheus Trust.
Siorvanes, L. (1996). Proclus: Neo-Platonic Philosophy and Science. Yale Uni-

versity Press.
Steel, C. (2017). Providence and Evil. En P. D’Hoine y M. Martijn (Eds.). 

All from One. A guide to Proclus (pp. 240-257). Oxford University Press.
Van Riel, G. (2009). Proclus on matter and physical necessity. En R. Chia-

radonna y F. Trabattoni (Eds.). Physics and Philosophy of Nature in Greek 
Neoplatonism. Proceedings of the European Science Foundation Exploratory 
Workshop (pp. 231-258). Brill.

Wilberding, J. y Horn, C. (Eds.) (2012). Neoplatonism and the Philosophy of 
Nature. Oxford University Press.



415

notas biográficas

Étienne Helmer

Profesor titular en el Departamento de Filosofía de la Universidad 
de Puerto Rico (USA). Sus trabajos se ocupan principalmente del 
pensamiento económico, político y social del mundo griego anti-
guo. Entre sus contribuciones, destacan sobre todo La part du bronze. 
Platon et l’économie (Vrin, 2010), Épicure ou l’économie du bonheur (Le 
Passager clandestin, 2013), Le Dernier des Hommes. Figures du mendiant 
en Grèce ancienne  (Le Félin, 2015) y Diogènes le cinique  (Les Belles 
Lettres, 2017). Dirección electrónica: etienne.helmer@upr.edu

Jorge Lorca Leiva

Profesor de filosofía, escritor, ensayista, investigador, crítico visual, 
curador, coordinador editorial, corrector de estilo, scout literario, 
esteta, director en Fundación Gente de la Calle y docente en la Escuela 
de Psicología y en el Instituto de Filosofía Juvenal Dho de la Uni-
versidad Católica Silva Henríquez (UCSH). Doctor en Filosofía con 
mención en Estética y Teoría del Arte por la Universidad de Chile. 
Licenciado en Educación y Profesor de Filosofía por la Universidad 
Metropolitana de Ciencias de la Educación (UMCE). Tiene además 
un postítulo en Estética y Filosofía por la Pontificia Universidad Ca-
tólica de Chile, donde también se ha desempeñado como docente, y 



Notas biográficas

416

un postítulo en Dirección Teatral y Artes Escénicas en la Escuela de 
Teatro de la Universidad de Chile. Se ha adjudicado la beca “Capital 
Humano Avanzado” para Doctorado Nacional (2011-2015) por la 
Comisión Nacional de Ciencia y Tecnología, CONICYT, del Go-
bierno de Chile. Ha sido premiado en la línea de creación-ensayo 
por el Consejo Nacional de Cultura y las Artes (actual Subsecretaría 
de las Culturas, las Artes y el Patrimonio del Gobierno de Chile), 
Fondo del Libro, por el título La risa de los cínicos, variaciones en torno 
a la figura del cinismo en filosofía (2016), y en la modalidad Fondo del 
Libro y la Lectura, Fomento a la Industria, Apoyo a Ediciones, Libro 
Único, por el título Los filósofos cínicos, un modo peculiar de sabiduría 
antigua (2023). Tanto su actividad académica como su labor inves-
tigativa giran en torno al problema de la conformación de la subje-
tividad en el estadio actual del capitalismo tardío, centrándose en 
las consecuencias multiculturales que portan los cambios sociopo-
líticos y económicos a esfera global frente a la estetización de las 
mercancías y las relaciones culturales. Sus últimos libros publicados 
son: La risa de los cínicos; variaciones en torno a la figuración estética del 
cinismo (Ediciones A89, 2021); Los Filósofos Cínicos, un modo peculiar 
de sabiduría antigua (Ediciones A89, 2023); y Los progresos de la muerte 
(Ediciones A89, 2024). Dirección electrónica: jlorcal@ucsh.cl

Víctor Hugo Vásquez Gómez

Docente ocasional de tiempo completo de la Universidad del Va-
lle, Seccional Buga. Miembro del Grupo Ágora del Departamento 
de Filosofía en la misma institución. Candidato a Doctor en Filo-
sofía (Universidad del Valle), Magíster en Filosofía (Universidad 
del Valle, 2015) y Licenciado en Filosofía (Universidad del Valle, 
2011). Sus áreas de trabajo e investigación son ética y política en la 
Antigüedad grecorromana, literatura clásica grecorromana, diálo-
gos entre antiguos y modernos. Dirección electrónica: victor.vas-
quez@correounivalle.edu.co



Notas biográficas

417

Genaro Valencia Constantino

Profesor de Literatura Medieval en la Universidad Panamericana 
(México). Licenciado en Letras Cristianas y Clásicas por la Pontifi-
cia Universidad Salesiana (Roma, Italia), maestro en Letras Clásicas 
por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), maes-
tro en Filosofía Antigua por la Universidad Panamericana y actual-
mente cursa el Doctorado en Letras Clásicas en la UNAM. En el 
marco del Programa de Estudiantes Asociados (2023-2024) del Ins-
tituto de Investigaciones Filosóficas (UNAM) desarrolla una inves-
tigación doctoral sobre el filósofo estoico Cornuto. Es miembro de 
la Asociación Mexicana de Estudios Clásicos (2010), de la Asocia-
ción Latinoamericana de Filosofía Antigua (2019) y de la Asociación 
Mundo Novohispano (2023); también es miembro representante 
de doctorado en el Comité Académico del Posgrado en Letras de la 
UNAM. Sus líneas de interés consisten en literatura latina, textos 
jurídicos romanos y filosofía estoica, así como en la recepción clá-
sica en los periodos moderno y novohispano. En 2022 publicó, en 
coautoría con el doctor Mario Humberto Ruz, el libro El arzobispa-
do de Guatemala. Documentos sobre su creación (1742-1747), una serie 
inédita de documentos castellanos y latinos con traducción sobre la 
historia eclesial de la Guatemala colonial, en el Centro de Estudios 
Mayas del Instituto de Investigaciones Filológicas de la UNAM. En 
2023 publicó tres artículos acerca de la filosofía estoica, respecti-
vamente sobre Diógenes Laercio, Cleantes y Séneca, relacionados 
con el tema de la providencia y el destino, y sus conceptualizaciones 
particulares según diversos autores y testimonios. Dirección elec-
trónica: gvalencia@up.edu.mx

Óscar Giovanny Flantrmsky Cárdenas

Profesor en la Escuela de Filosofía de la Universidad Industrial de 
Santander. Filósofo (Universidad Industrial de Santander), aboga-
do (Universidad Industrial de Santander) y máster en Filosofía y 
Estudios Clásicos (Universidad de Barcelona, España). Doctor en 
Filosofía (Universidad Industrial de Santander). Líneas de investi-



Notas biográficas

418

gación: Filosofía Antigua, Filosofía Política, Filosofía y Literatura. 
Últimos artículos publicados: Novela gráfica y conflicto armado: 
Los once como literatura menor (2023). Revista Guillermo de Ockham, 
21(1), 319-335; Juicio reflexionante y republicanismo kantiano: 
ideas para pensar lo político más allá de la revolución, el dogmatis-
mo o el tradicionalismo (2023). Revista de Filosofía UIS, 22(1), 75-
92; Protección constitucional al derecho al buen nombre, la honra y 
la intimidad, en el ámbito de Internet: Análisis de las consideracio-
nes de la Corte Constitucional de Colombia (2022). Revista jurídica 
Mario Alario D’Filippo, 14(28), 217-237; Cómic y Novela Gráfica 
como Literatura Menor: debates y validez como producto cultu-
ral (2022). Folios, 55, 3-16; Giordano Bruno y la revolución social, 
política y teológica de un universo infinito (2022). Areté, Revista de 
Filosofía, 34(1), 49-71. Dirección electrónica: oflancar@correo.
uis.edu.co

Ramón Román-Alcalá

Catedrático de Filosofía de la Universidad de Córdoba, director 
del Departamento de Ciencias Sociales, Filosofía, Geografía y Tra-
ducción e Interpretación, y desde 2006 director de la Cátedra de 
Participación Ciudadana. Ha sido profesor visitante en las Universi-
dades de La Sorbonne (I y IV) y Denis Diderot VII (Paris), Berkeley 
y Riverside (California), Lecce (Italia) y Faro y Lisboa (Portugal). 
Estudió Geografía e Historia en la Universidad de Córdoba, Filo-
sofía y Psicología en la de Sevilla, y se doctoró en la Universidad 
de Granada con un trabajo sobre Pirrón de Élide. Especialista en 
filosofía helenística y, específicamente, en el escepticismo griego 
antiguo ha publicado, entre otros, El escepticismo griego, posibilidad del 
conocimiento y búsqueda de la felicidad (2004); El enigma de la Academia 
de Platón. Escépticos contra dogmáticos en la Grecia clásica (2007); Pirrón 
de Elis. Un pingüino y un rinoceronte en el reino de las maravillas (2011); 
la traducción del Libro IX y X de Diógenes Laercio de Las vidas de 
los filósofos más ilustres (2020-2021); (en colaboración) La democra-
cia griega y sus intérpretes en la tradición occidental (2023); y editor y 
coordinador del libro Arte y escepticismo (2023). Es responsable del 



Notas biográficas

419

Grupo de Investigación Internacional sobre “El escepticismo pirró-
nico-empírico y el escepticismo académico en su desarrollo histó-
rico” (I+D FFI2012-32989 y FFI2016-77020-P), siendo el creador 
de una de las páginas web más exitosas, completas y abiertas sobre 
la historia del escepticismo (http://www.uco.es/investiga/gru-
pos/philosophical-skepticism/index.html). Además, en el ámbito 
del ensayo ha publicado numerosos artículos en prensa diaria (Cua-
dernos del Sur) y el libro La terapia de lo inútil. Una filosofía después 
del desastre (3.ª edición aumentada y corregida en 2021). Ha cola-
borado en programas filosóficos de la Cadena Ser y en Para Todos 
la 2 de RTVE. Además, es miembro del Comité d’Experts des Sciences 
Humaines (Paris VII), vocal de la Sociedad Ibérica de Filosofía Griega 
(S.I.F.G.) y miembro de la International Association of Greek Philoso-
phy. Dirección electrónica: fs1roalr@uco.es

Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

Licenciada y maestra en Filosofía por la Universidad Veracruzana 
(UV). Actualmente estudia el Doctorado en Filosofía moral y Polí-
tica en la Universidad Autónoma Metropolitana campus Iztapalapa 
(UAM-I). Ha realizado estancias de investigación en la Universidad 
de los Andes y la Universidad Nacional de Colombia (2015), y en 
la Universitat de Barcelona (2016). Ha publicado algunos artículos 
académicos (p. ej. El equilibrio del no, 2019) y participado en con-
gresos naciones e internacionales (p. ej. La vida imposible de Pirrón, 
Cali, 2018). En el 2014 ganó el premio de la Asociación Filosófi-
ca de México por su tesis de licenciatura y en el 2017 la medalla 
Manuel Suárez Trujillo que otorga la UV por su tesis de Maestría. 
Esta última daría paso al libro Las palabras no escritas. Pirrón de Élide, 
publicado en la Serie Medea (SB editorial, UaMéx, 2023). En tér-
minos generales, sus intereses filosóficos giran en torno al antiinte-
lectualismo moral, el pesimismo antropológico, las posibilidades de 
expresión no declarativas del lenguaje y las formas no discursivas 
de expresión filosófica. En el campo de la historia de la filosofía, 
sus líneas de investigación son el pirronismo temprano y el cinismo. 
Dirección electrónica: fernanda.toribio@xanum.uam.mx



Notas biográficas

420

Marisa Divenosa

Profesora en Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras, Uni-
versidad de Buenos Aires, Magíster y Doctora en Filosofía Antigua 
por la Université de Provence (Aix-Marseille Université), Francia. 
Actualmente, docente de Lengua y Cultura Griegas y de Historia 
de la Filosofía Antigua (FFyL, UBA, y Doctorado en Filosofía, Uni-
versidad Nacional de Lanús). Ha participado en numerosos proyec-
tos de temática de lengua, cultura y filosofía clásicas como directo-
ra e investigadora (UBA, UNSAM, UNLa). Actualmente dirige el 
proyecto UBACyT “Perspectivas semánticas, realidad y narrativas 
en el pensamiento grecolatino” y espera aprobación de “Discurso, 
realidad y acción: el despertar de una problemática” en el marco 
de sus actividades investigativas en la UNLa. Como resultado de 
estas investigaciones ha presentado trabajos en numerosas jornadas, 
simposios y conferencias (conferencia: “Juego (paígnion) y engaño 
(apáte) en Gorgias de Leontini” en la Primera Jornada Interuniversitaria 
“Filosofía, oratoria y ficción”, Instituto Nóvoa, UCA, 13 de noviembre 
2023; comunicación: “Definition and knowledge: justice and piety 
in Euthyphro, Laches and Protagoras”, en el Foro di Studi Avanzati “Gaeta-
no Massa”, Roma, 1-5 de junio 2023; ponencia: “El valor del ónoma 
en Sexto Empírico. Herencia e innovación”, en Zetouméne episteme, 
jornada en torno a la labor de traducción del Dr. Eduardo Sinnott, 
Universidad del Salvador, Facultad de Filosofía, Historia, Letras y 
Estudios Orientales, 27 y 28 de abril de 2023; comunicación: “Los 
límites del conocimiento y el refugiarse en los símiles (Sof. 260 c-d)”, 
en el Symposium Platonicum XIII - Platón, Sofista, Athens, Georgia, 
USA, 18-22 de julio de 2022). Es autora de libros (Platón, Fedro: 
edición y estudio preliminar; Platón, República: introducción, tra-
ducción y notas, en colaboración con C. Mársico; Platón, Protágoras: 
introducción, traducción y notas; Platón, Laques y Menón: introduc-
ción, traducción y notas; entre otros) y numerosos capítulos de li-
bros, artículos en revistas especializadas (referadas e internaciona-
les). Dirección electrónica: mgdivenosa@uba.ar / madivenosa@
unla.edu.ar



Notas biográficas

421

Ignacio Marcio Cid

Nacido en Barcelona en 1980, soy profesor lector de historia de la 
filosofía antigua en la Facultad de Filosofía de la Universidad de Bar-
celona. Me licencié en filología clásica, filología hispánica y filosofía 
(estas dos últimas con premio extraordinario); poseo un Máster en 
Enseñanza del Español como Lengua Extranjera, además del Di-
ploma Europeo en Estudios Medievales (Roma). Obtuve el grado 
de doctor en filosofía con una tesis sobre Epicuro (UB, premio ex-
traordinario de doctorado). De la filosofía antigua, me interesan las 
helenísticas y la figura de Sócrates, la función terapéutica de lo an-
tedicho, junto a la utilidad interpretativa y la continuidad de los te-
mas y problemas antiguos en la actualidad, al igual que, por último, 
la innovación educativa-pedagógica. Pertenezco a varios grupos de 
investigación ligados a la filosofía antigua griega. Realicé estancias 
en Roma, Heidelberg, Toulouse y Lisboa. En la faceta investigadora, 
Peter Lang publicó en 2020 una versión revisada de mi tesis doc-
toral; algunas de mis contribuciones especializadas aparecen como 
artículos de revistas indexadas, capítulos de libros o bien se presen-
taron como ponencias en congresos nacionales e internacionales. 
Dirección electrónica: imarciocid@ub.edu

Estiven Valencia Marín

Docente e investigador de la Universidad Católica de Pereira 
(UCP) y de la Universidad Tecnológica de Pereira (UTP), Colom-
bia. Licenciado en Ciencias Religiosas, Magíster y Licenciado en 
Filosofía por la UTP. Miembro de los grupos de investigación sobre 
el Fenómeno Religioso en la línea de Filosofía y Religión, grupo Filosofía 
y Educación en la línea de Filosofía Antigua y del Centro de Estudios 
Clásicos y Medievales (CESCLAM-GSP) de Medellín, con intereses 
en los estudios patrísticos especialmente en los apologistas griegos 
y latinos, en la filosofía helenística con énfasis en el epicureísmo, y 
la injerencia de la tradición clásica en el pensar cristiano. Dirección 
electrónica: estiven.valencia@utp.edu.co



Notas biográficas

422

Fernando Gabriel Martin De Blassi

Profesor titular full time de Historia de la Filosofía Medieval en el De-
partamento de Humanidades de la Pontificia Universidad Católica del 
Perú (Lima) y profesor titular de Griego I y de Griego II en la Uni-
versidad Gabriela Mistral (Santiago de Chile). Es Doctor en Filosofía, 
cuya tesis sobre la metafísica de Plotino obtuvo en 2020 el premio 
de Posgrado de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argen-
tina). Ha sido becario de la Confederación Suiza en dos oportunida-
des (2016 y 2022) para realizar sendas estancias de investigación en la 
Université de Fribourg. Sus líneas de investigación se relacionan con la 
recepción del Liber de Causis en el s. XIII y sus recientes publicaciones 
son: La posición topológica de Plotino como el comienzo metafísico 
de la filo-SOPHIA medieval (2022). Scripta Mediaevalia - Revista de Pen-
samiento Medieval, 15(2), 41-73; Plotino y la novedad de su principio 
metafísico (2021). Franciscanum, 63(176), 1-25; Plotino y el problema 
de la unificación del alma con el principio primero (2020). Cuader-
nos salmantinos de filosofía, 47, 451-479; La liaison topologique entre 
Plotin et l’Évangile selon Saint Jean à propos de la métaphysique sur la 
transcendance absolue (2020). Patristica et Mediaevalia, 41(2), 47-69. 
Dirección electrónica: martindeblassi@ffyl.uncu.edu.ar

Raúl Gutiérrez

Profesor principal del Departamento Académico de Humanidades 
de la Pontificia Universidad Católica del Perú. Doctor en Filosofía 
por la Universidad de Tubinga y magíster en Filosofía e Historia de 
las Religiones por la Universidad de Friburgo, Alemania. Miembro 
fundador de la Asociación de Filosofía Antigua (ALFA). Reciente-
mente ha sido elegido presidente de la International Plato Society para 
el período 2025-2028. Es autor de El Arte de la Conversión. Un estudio 
de la República de Platón (2017), Los símiles de la República VI-VII de 
Platón (2003), Wille und Subjekt bei Juan de la Cruz (1999), Schelling: 
apuntes biográficos (1990) y de múltiples artículos sobre Platón, Plo-
tino, Meister Eckhart, Nicolás de Cusa. Dirección electrónica: rgu-
tier@pucp.edu.pe



Notas biográficas

423

José Manuel Redondo Ornelas

Doctor en filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico (UNAM) y maestro en filosofía de la religión, también por la 
UNAM y la Universidad de Lampeter (Reino Unido). Desde hace 
quince años imparte clases de filosofía antigua (Antigüedad tardía, 
Edad Media y Renacimiento) y de religiosidad griega en la UNAM 
(Facultad de Filosofía y Letras). Es miembro investigador del grupo 
Foro di Studi Avanzati “Gaetano Massa” así como de la International So-
ciety for Neoplatonic Studies. Asimismo, colabora con diversos grupos 
académicos dedicados a la investigación y traducción de textos de 
filosofía antigua. Recientemente concluyó una estancia posdocto-
ral de investigación en el Centro de Estudios Clásicos del Instituto 
de Investigaciones Filológicas (UNAM) acerca de la recepción que 
hace Marsilio Ficino, en el Renacimiento italiano, de la filosofía pla-
tónica de Proclo, siendo el (neo)platonismo de la Antigüedad tardía 
su principal tema de investigación. Como resultado de dicha estan-
cia, está próximo a publicarse el libro con el estudio introductorio 
y la traducción de Sobre el sacrificio y la magia de Ficino. Dirección 
electrónica: joseredondo@filos.unam.mx





Este libro, que usó tipografía Perpetua tamaño 11, 
se terminó de diagramar en Editorial Universitaria 
en el mes de noviembre de 2024 siendo rector 
de la Universidad Central del Ecuador el Dr. 
Patricio Espinosa del Pozo, Ph. D. y Director de la 
Editorial Universitaria el MSc. Edison Benavides.



En nuestra época, volver a los pensadores helenísticos 
es altamente fructífero, ya que trataron de modo tan 
polifacético y fundamental la pregunta por el puesto del 
hombre en el cosmos que pueden ofrecernos modelos de 
interpretación decisivos en la constelación actual de 
problemas. Dada la atemporalidad de sus temas y su 
apelación a la responsabilidad ética y a la agencia del 
individuo, la filosofía helenística desafía cualquier tipo 
de clasificación unilateral en una situación histórica 
concreta. Por ello, este libro invita a cada uno a          
entregarse a la tarea de llegar a ser lo más sabio y 
bueno posible. Esto implica no solo redescubrir la 
filosofía como forma de vida, sino sobre todo contribuir 
a la reconciliación entre ser humano y naturaleza, algo 
que los pensadores helenísticos lograron con             
virtuosismo.

Jan Kerkmann


