Werther Gonzales Leodn
EDITOR

de la naturaleza

1glOS

Tras los vest

ELENISTIGA

(T
—.O‘O—

COLECCION FILOSOFICA ACTUAL

Editorial Universitaria Filosofica Editorial Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador Universidad Central del Ecuador

)






FILOSOFiA HELENISTICA

Tras los vestigios de la naturaleza






La filosofia ocupa un lugar insustituible a la hora de cuestionar los
prejuicios y certezas impuestas por el sentido comn, las creen-
cias culturales y las costumbres. En lugar de ofrecer respuestas
definitivas, expande horizontes y cultiva la duda critica. Nos libe-
ra del dogmatismo y mantiene viva nuestra capacidad de asom-
bro, al estar vinculada al mundo, a la vida, provocando sorpresa
y enriqueciendo nuestras percepciones. Ademas, revela aspectos
inadvertidos de lo cotidiano, profundizando nuestra compren-
sibn mas alla de lo evidente o asumido como incuestionable.

En un contexto generalizado de fragmentacion, desinfor-
macion y agotamiento social, el pensamiento filosofico se con-
vierte en un acto de resistencia creativa, permitiendo concebir
posibilidades mas alla de los limites definidos por las estructu-
ras dominantes de la época.

La filosofia, lejos de ser un artefacto puramente intelectual,
es una practica indispensable y transformadora. La COLEC-
CION FILOSOFICA ACTUAL surge como una apuesta crucial
para impulsar la reflexion critica desde Ecuador hacia América
Latina y otras regiones del mundo. Esta coleccion busca conso-
lidar un espacio de dialogo interdisciplinario, convirtiendo la
filosofia en un recurso activo ante las crisis contemporaneas.
Asi, la filosofia asume su tarea esencial: liberarnos de certezas
que limitan nuestra comprension, permitiendonos no solo ha-
bitar el presente con mayor lucidez, sino también imaginar y
construir futuros posibles de forma reflexiva.

COLECCION FILOSOFICA ACTUAL
CONSEJO EDITORIAL

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador

Prof. Santiago M. Zarria Prof. Martin Aulestia Calero
Prof. Pablo Meriguet Prof.? Natasha Sandoval






La COLECCION FILOSOFICA ACTUAL es un proyecto im-
pulsado por la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la
Universidad Central del Ecuador (UCE) y Filosofica, Fundacion
de Estudios Filosoficos, Politicos y Culturales, gracias a un con-
venio de cooperacion académica firmado en 2022. Este esfuer-
zo retine a especialistas nacionales e internacionales en Filoso-
fia y Ciencias Sociales, promoviendo el dialogo entre diversas
corrientes de pensamiento y fortaleciendo la investigacion y el

pensamiento critico en Ecuador y la region, desde la Universi-
dad Piblica.

Iniciativas como esta son clave para la difusion del pensa-
miento filosofico, pues ayudan a formar ciudadanos comprome-
tidos y reflexivos respecto a su contexto social. Agradecemos al
Dr. Patricio Espinosa, Ph.D., Rector de la Universidad Central
del Ecuador, por su apoyo a este proyecto, que refuerza el com-
promiso, indispensable en la Universidad contemporanea, con el
desarrollo de la Filosofia y las Ciencias Sociales. También reco-
nocemos a la Dra. Julieta Logrofio, Vicerrectora Académica, a la
Dra. Katherine Zurita, Vicerrectora de Investigacion ¢ Innova-
ci6n, y al Dr. Silvio Toscano, Vicerrector Administrativo y Finan-
ciero, por su respaldo fundamental para consolidar este espacio
de reflexion. Agradecemos, ademas, al MSc.Edison Benavides,
director de la Editorial Universitaria, por su colaboracién para
hacer realidad esta Coleccion, lo que refleja el compromiso de la
UCE con la difusion del conocimiento.

Finalmente, nos complace presentarles la COLECCION
FILOSOFICA ACTUAL como un espacio clave para el desarro-
llo del pensamiento critico, que contribuye al debate y la re-
flexion sobre los desafios contemporaneos de nuestra sociedad.

MSc. Jorge Piedra Dra. Daisy Valdivieso
DECANO SUBDECANA

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas ~ Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador Universidad Central del Ecuador






Werther Gonzales Le6n
(editor)

FILOSOFiA HELENISTICA

Tras los vestigios de la naturaleza

Etienne Helmer
Jorge Lorca Leiva
Victor Hugo Vasquez Gomez
Genaro Valencia Constantino
Oscar Flantrmsky Cardenas
Ramo6n Roman Alcala
Marfa Fernanda Toribio Gutiérrez
Marisa Divenosa
Ignacio Marcio Cid
Estiven Valencia Marin
Fernando Martin De Blassi
Radl Gutiérrez

José Manuel Redondo Ornelas

Prologo de Jan Kerkmann

COLECCION FILOSOFICA ACTUAL

FILOSOFICA EDITORIAL

UNIVERSIDAD CENTRAL DEL ECUADOR FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANAS
EDITORIAL UNIVERSITARIA UNIVERSIDAD CENTRAL DEL ECUADOR



rector | Dr. Patricio Espinosa, Ph. D.

VICERRECTORA ACADEMICA Y DE POSGRADO | Drra. Julieta Logrono, Ph. D.
VICERRECTORA DE INVESTIGACION, DOCTORADOS E INNOVACION | Drra. Katherine Zurita, Ph. D.
VICERRECTOR ADMINISTRATIVO Y FINANCIERO ‘ Dr. Si]viOTOSCanO, Ph D

Filosofia helenistica. Tras los vestigios de la naturaleza

‘Werther Gonzales Leon (editor)
1.% edicion | noviembre de 2024
ISBN | 978-9942-7308-0-0

Editorial Universitaria

Ciudadela Universitaria, av. América, s. n.

Quito, Ecuador

+593(02) 2524033

Director: MSc. Edison Benavides

Supervision de diagramacion | Ing. Christian Echeverria
Edicion de textos | Ledo. Marcelo Acunia

editorial@uce.edu.ec

Filosofica Editorial

Eloy Alfaro

Quito, Ecuador
filosofica@fundacionfilosofica.com

www.fundacionfilosofica.com

COLECCION FILOSOFICA ACTUAL
Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Universidad Central del Ecuador
DECANO | MSc. Jorge Piedra
SUBDECANA | Dra. Daisy Valdivieso

CONSEJO EDITORIAL DEL PROYECTO
Santiago M. Zarria

Goethe-Universitit, Frankfurt am Main,

Alemania | Universidad Central del Ecuador
Martin Aulestia Calero

Universidad Central del Ecuador
Pablo Meriguet

Universidad Central del Ecuador
Natasha Sandoval

Universidad Central del Ecuador

FILOSOFICA, Fundacion de Estudios Filosoficos, Politicos y Culturales

CONSEJO ACADEMICO DE FILOSOFICA

Fernando Barredo, Pontificia Universidad Catolica del Ecuador
David Cortez, RWU Hochschule Ravensburg-Weingarten, Alemania

Fernando Wirtz, Universitit Tiibingen, Alemania | Universidad de Kioto

Werther Gonzales Leon, Universitit Jena, Alemania

Miguel Diaz, Universitit Bonn, Alemania

Ximena Zapata, Instituto GIGA | Universitit Hamburg, Alemania
Micaela A. Diaz, Lee University, Cleveland, TN. EE.UU.

Publicacion apoyada por:

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la Universidad Central del Ecuador, e
ICALA, Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland e.V.

@creative
commons

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se
@ cite la fuente, Si se realizan cambios de cualquier tipo, debe guardarse el espiritu de
SRR ! acceso al contenido.



Indice
PROLOGO. ..ot 13

Jan Kerkmann

INTRODUCCION. LA CUESTION DE LA NATURALEZA
EN LA FILOSOFIA HELENISTICA........oioiiit it 21
Werther Gonzales Ledn

PRIMERA SECCION
EL PERROY LAS DADIVAS DE LA NATURALEZA

CAPITULO I. VERDAD Y POBREZA DE SOCRATES A DIOGENES, EL CINICO....
Etienne Helmer

CAPITULO II. ALGUNAS CONSIDERACIONES ESTETICAS SOBRE CINISMO................. 69
Jorge Lorca Leiva

CAPITULO III. LIBERTAD DE PALABRAY CONTRACULTURA CINICA .........ooveii . 101
Victor HugoVdsquez Gémez

SEGUNDA SECCION
EL DESTINOY LA CONCORDANCIA CON LA NATURALEZA

CAPITULO IV, VIVIR KATA PH}}SIN, LA ARMONIA ESTOICA
ENTRE LAVOLUNTAD DIVINAY EL ETHOS HUMANO. ........oiiiiiieeiii e 133
GenaroValencia Constantino

CAPITULO V. LA IMPORTANCIA DE LA FISICA ESTOICA PARA
LA COMPRENSION DE LA DIVINIDAD. .........oettiiee oo 165
Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas



TERCERA SECCION
LA ACCIONY LOS FENOMENOS DE LA NATURALEZA

CAPITULO VI. COHERENCIAY CONSISTENCIA FILOSOFICA
DEL ESCEPTICISMO VITAL PRACTICO. ..ot 187
Ramon Romdn-Alcala

CAPITULO VII. PIRR@N, TIMONY LAS VOCES GKAMIKAZES?). ..o 209
Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

CAPITULO VIII. CONOCIMIENTOY ACCION EN SEXTO EMPIRICO. ............c..cccooi... 243
Marisa Divenosa

CUARTA SECCION
EL JARDINY LA INVESTIGACION SOBRE LA NATURALEZA

CAPITULO IX. LA DIVINIZACION MORTAL EPICUREA COMO ALTERNATIVA FISICA,
MATERIALY TERAPEUTICA A LA RELIGION ASTRAL PLATONICO-ARISTOTELICA. ....265
Ignacio Marcio Cid

CAPITULO X.LONATURAL Y LA DEFENSA DEL PLACER EN PERSPECTIVA EPICUREA...291
EstivenValencia Marin

QUINTA SECCION
ELALMAY LA CONTEMPLACION DE LA NATURALEZA

CAPITULO XI. UN INTENTO HISTORICO PARA ARTICULAR

LA PREGUNTA POR LA TRASCENDENCIA DEL PRIMER PRINCIPIO CON RESPECTO

A LA GENESIS DE LA NATURALEZA EN LA FILOSOFIA DE PLOTINO..............c.cco...... 315
Fernando Gabriel Martin De Blassi

CAPITULO XII. EL ORDEN NATURAL SEGUN PLOTINOY SU SIGNIFICADO
PARA LAS RELIGIONES . ...ttt 355
Raul Gutiérrez

CAPITULO XIII. LA CONVERGENCIA DE FISICAY TEOLOGIA
EN LA FILOSOF{A DE LA NATURALEZA DE PROCLO...........ccooiiiiiiiie i 393
José¢ Manuel Redondo Ornelas

NOTAS BIOGRAFICAS...




PROLOGO

El caminante y su sombra, coleccion de aforismos de Nietzsche que
en 1880 se anadi6 a la obra Humano, demasiado humano, contiene un
pasaje titulado “El fandtico de la desconfianza y su aval”. Al comienzo
de este aforismo, un anciano le pregunta a Pirrén por su aval, si
realmente busca “osar lo descomunal e instruir a la humanidad
en conjunto”!. A lo cual Pirrén replica que su intencion consiste
en “confesar publicamente todos los defectos de [su] naturaleza”
y evidenciar sus “precipitaciones, contradicciones y tonterfas de-
lante de todos™
la verdad, los seres humanos deben oponerse a ella. Luego de que

. Mientras Pirron se considere aun intercesor de

el anciano contesta que Pirron promete demasiado y no podria
soportar tal carga, el fundador del escepticismo antiguo responde
que honestamente admitira incluso su incapacidad para mostrar
sin reservas todos sus defectos. El anciano concluye de esto que
Pirron, en vista de la radicalidad de su duda universal, deberia
presentarse mas bien como “maestro de la desconfianza hacia la
verdad”. Pirrén se lo concede expresamente. El quiere intro-

ducir en el mundo una desconfianza sin precedentes, pues “una

1 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches 11, KSA 2, Nr. 213.
2 Ibid.
3 Ibid.

13



Jan Kerkmann

desconfianza hacia todo y todos™ es el tinico camino a la verdad.
Al ojo derecho ya no le esta permitido confiar en el izquierdo, y
debe seguir siendo impredecible si alguna vez se cosecharan los
(3 =~ »5

pequenos, duros granos™ de la verdad que puedan encontrarse

en el camino. Solo un “fantico”®

es capaz de prometer que algin
dia se alcanzara el telos de la verdad.

Cuando el anciano replica que Pirron antes destacaba por ser un
critico perspicaz de sus propias ‘tonterias’ y de toda unilateralidad
dogmatica y ahora, en su escepticismo incondicional frente a la ver-
dad, pronuncia palabras apodicticas propias de un fanatico, el sabio
pensador vuelve a darle la razon. Este se exige a si mismo tener que
desconfiar ahora incluso de sus propias palabras, las cuales ensefiaban
una gran desconfianza hacia las ‘precipitaciones’ y ‘contradicciones’
de sl mismo, ast como hacia la verdad en general. El anciano respon-
de que Pirron estaria entonces condenado al silencio, a la abstencion
de todo juicio, por asi decirlo. Pirron conviene en ello. Sin embargo,
no olvida afiadir que ante todo quiere comunicarle a la humanidad
que ella debe desconfiar aun de este silencio. Pero si Pirron tiene que
guardar silencio, esto significa asimismo que ya no puede convencer
a los seres humanos de que desconfien de la verdad.

Asi pues, el anciano cree haber acorralado a Pirrén al pregun-
tarle si renuncia a su empresa a causa de este hallazgo aparente-
mente ruinoso’. La respuesta de Pirron parece tan sorprendente
por cuanto su interlocutor le ha “mostrado la puert.al”8 por la que
debe pasar. Cuando su dialogante empieza a dudar de si ambos to-
davia se estan entendiendo entre si, Pirréon se da la vuelta y rie. El
anciano solo puede manifestar: “Ay, amigo, callar y reir... jes esa
ahora toda tu filosoffa?”®. Después de lo cual termina el aforismo

con la bella respuesta de Pirron: “No seria la peor”lo.

Ibid.
Ibid.
Ibid.
Cf. Ibid.
Ibid.
Ibid.

0 Ibid.

— 0 0 J O v H

14



Prologo

La anécdota ficticia de Nietzsche sobre el antiguo escéptico Pi-
rron, quien alcanza su proposito filosofico de la ataraxia por via in-
directa en las nobles actividades del ‘callar y reir’, revela algo sobre
el caracter basico de la filosofia helenistica, la cual se presenta en
este libro en toda su amplitud historica y con un enfoque siste-
matico en el concepto de naturaleza. El motivo del ‘callar y refr’
puede considerarse con buenas razones el objetivo de todas las es-
cuelas helenisticas, si aquel se vincula con ideas como la impertur-
babilidad del alma (ataraxia), la autosuficiencia y la liberacion de
las emociones (apatheia).

La singularidad de la filosofia helenistica, que se distingue en
multiples corrientes y escuelas como el epicureismo, el estoicis-
mo, el escepticismo y el cinismo, reside acaso en el hecho de que
persigue un planteamiento eudemonologico y ético coherente.
Sin embargo, este esta siempre integrado en teoremas metafisi-
cos, epistemologicos y de filosoffa natural. En este concierto, los
filosofos helenisticos se mantienen, por un lado, fieles al paradigma
de Platon y Aristoteles. Por otro lado, la filosofia del helenismo se
anticipa a la filosofia existencial moderna en la necesidad repeti-
damente enfatizada de una realizacion encarnada de pensamientos
filosoficos.

Pocas veces se ha dado una época tan productiva y compleja,
filosoficamente hablando, como el periodo en torno al afio 300
a. C., con Atenas como su centro cultural e intelectual. Lamen-
tablemente, frente al pensar clasico localizado en la Academia y
el Liceo, y frente a los Padres de la Iglesia, la filosofia helenis-
tica surgida en aquella fascinante ¢poca sigue siendo relegada a
una posicion inferior en los debates académicos actuales y con-
cretamente en la reconstruccion historica de las ideas de la An-
tigiiedad. Sin embargo, la filosofia helenistica esta representada
por figuras carismaticas excepcionales, las cuales, por una parte, no
esconden su personalidad detras de sus obras —a diferencia de
Platon y Aristoteles—, ya que vida y pensamiento forman para
ellas una unidad indisoluble. Por otra parte, los filosofos helenisti-

cos —en comparacion favorable con los presocraticos— legaron

15



Jan Kerkmann

un corpus textual o al menos evocaron una doxografia que permi-
te, en gran medida, estudiar aan hoy su pensamiento que apunta
al corazon mismo de la existencia humana.

Segtn la vision comun de los filosofos helenisticos, las teorias
sobre el mundo deben hallar su confirmacion en el modo de vida
del individuo y solo asi satisfacen su sustancia normativa; no sir-
ven, sin embargo, para satisfacer necesidades hedonistas, dema-
siado humanas. Cada una de las grandes corrientes helenisticas
—va sea la escuela de Epicuro, los estoicos, los cinicos o los es-
Cépticos— exige a sus adcptos un ejercicio permanente y una re-
nuncia rigida. El imperativo del constante autoexamen se refie-
re no solo a la practica ascética, sino también a la restriccion de
juicios asertivos y valoraciones apresuradas. En este contexto, es
indiferente si el mundo se define como la expresion de una natu-
raleza universal divina (estoicismo), como una mezcla de atomos
(epicareos) o como un conglomerado relacional de fenomenos
que no permiten alcanzar enunciados definitivos sobre la esencia
de lo que es (escépticos). No obstante, la cuestion tratada deta-
lladamente en este libro de como se relacionan las concepciones
(meta)fisicas de los pensadores helenisticos con sus presupuestos
o conclusiones ¢ticas —segln la respectiva interpretacion— no
deja de ser apasionante.

En la época moderna, se ha perdido ampliamente el equilibrio
logrado en la filosofia helenistica entre una bisqueda filosofica se-
ria de una interpretacion comprehensiva y veraz del mundo y una
orientacion decidida hacia la felicidad personal. El hiato que sur-
ge de aqui entre mundo y yo no guarda relacion tnicamente con
el rechazo generalizado de la metafisica en los discursos actuales.
Por un lado, la descripcion objetiva e instrumental del mundo por
parte de las ciencias naturales modernas, cuyos modelos y entida-
des se distancian cada vez mas de la naturaleza visible, ha excluido
en gran medida al individuo con sus sufrimientos, experiencias y
preguntas. Por otro lado, nuestra era (pos)moderna pretende con-
ceder al individuo aparentemente la mayor libertad posible en su
proyecto vital y una eleccion incondicional de diversas ‘ofertas de

16



Prologo

sentido’. La pérdida de verdad que converge con este relativismo
se acepta en una mezcla de indiferencia y afirmacion.

En contraste con todo esto, la idea central de los pensadores
helenisticos es que la condicion necesaria para una verdadera li-
beracion de opiniones y dogmas propios, de los caprichos de los
semejantes, los afectos impulsivos y el influjo de los tragicos gol-
pes del destino, radica ante todo en un firme compromiso con
una filosofia que interprete el mundo metafisicamente en térmi-
nos ¢ticos, fisicos y logicos, o en un movimiento escéptico per-
sistente —pero igualmente apasionado— contra aquellos grandes
designios cosmologicos y normativos. Considerando la reconcilia-
cion de mundo y yo en el pensamiento de epicareos, estoicos y
escépticos, cuya teoria y praxis estan conjuntamente encaminadas
a obtener la impcrturbabilidad del alma, un retorno a la filosofia
del helenismo permite afirmarse nuevamente en la tradicion de la
philosophia perennis. El libro que aqui se publica representa un exce-
lente ejemplo de como el pensamiento de las escuelas helenisticas
es resistente a las modas filosoficas pasajeras, pues fundamenta el
posicionamiento mundano del individuo en principios eternamen-
te validos y en experiencias clave subyacentes a la conditio humana.

Un prejuicio recurrente, que por desgracia ha perdurado en la
historiografia filosofica actual, alude que la reduccion de poder de
las poleis griegas en general y la decadencia de la democracia atica
en particular, como consecuencias del triunfo de Alejandro Mag-
no, provoco un resignado ‘repliegue en la esfera privada’, al que se
consagraron filoséficamente los pensadores helenisticos. Que esta
lectura es deficiente, y por que lo es, constituye un tema central de
las importantes contribuciones de este libro. Con intencion heuris-
tica y con la debida brevedad, a continuacion, se manifiestan tnica-
mente dos posibles objeciones a esta concepcion generalizada:

En primer lugar, la produccion de los grandes pensadores he-
lenisticos, formadores de escuelas, como Epicuro, Zen6n de Ci-
tio, Pirron, Antistenes, Didgenes, debe verse en clara continuidad
con las intenciones y el ethos de Platon, quien es considerado, nada
mas y nada menos, el primer fundador de una escuela en la histo-

17



Jan Kerkmann

ria de la filosofia occidental. Tal como sus sucesores helenisticos,
Platon combina la filosofia natural —dominio de los presocrati-
cos jonios— con la herencia eleatica de la metafisica y el enfoque
¢tico-antropologico puesto en juego por los sofistas y su maestro
Socrates. Sin embargo, no cabe duda de que ni siquicra la llamada
‘doctrina de las ideas’ de Platon puede entenderse como fin meta-
fisico en si mismo, sino que debe subordinarse completamente a
la cuestion de la ‘vida buena’. Platon inaugura una subordinacion
de todos los teoremas filosoficos a la practica sapiencial de la vida
buena que se aplica en medida posiblemente atin mayor a la filoso-
fia helenistica.

En segundo lugar, se manifiesta reducida la perspectiva asocia-
da al diagnostico de la pérdida de significacion politica, segtin la
cual los pensadores helenisticos habrian privado a la filosofia de la
dimension publica que atn poseia, por ejemplo, en la época de Pe-
ricles. Hay que subrayar, en cambio, que la imagen del pensador en
el agora, enfrascado en animadas discusiones con los ciudadanos,
no era satisfecha ni siquiera por Platon y probablemente solo pue-
da aplicarse a Socrates. Sobre esta base, podria defenderse incluso
la tesis en sentido contrario, a saber, que los pensadores helenisti-
cos reforzaron nuevamente la significacion publica de la filosofia o
incluso fueron quienes la buscaron activamente por primera vez.
Esto se puede constatar, por ejemplo, en el hecho de que eran per-
cibidos como modelos de conducta en su existencia personal, valia
la pena seguir su autoridad y abundantes anécdotas crectan en tor-
no a su estilo de vida. Ademas, pensadores tan provocadores y de
gran eficacia plblica como Diogenes y Pirron no pueden ser con-
siderados teoricos apartados del mundo, tanto como los grandes
filosofos estoicos, cuyo representante mas célebre rein6 de 161 al
180 como emperador romano y, por tanto, fue el hombre mas po-
deroso del mundo en aquel tiempo.

El alcance politico, incluso cosmopolitico, del estoicismo es,
pues, innegable, asi como debe reconocerse como un hecho las
implicaciones (anti)politicas del repliegue de los epictreos en el
kepos. En general, habria que considerar, empero, si la acusacion

18



Prologo

de apoliticidad o ineficacia politica, que repetidamente se dirige a
las escuelas helenisticas con latente arrogancia —siempre y cuando
se conceda hipotéticamente que es cierta—, no podria mas bien
convertirse en una prueba patente de la preeminencia intelectual y
la lucidez de los fil6sofos tratados en este libro, que de esa manera
aportan también ideas muy provcchosas para nuestro ticmpo. Los
pensadores helenisticos pueden servir de correctivo, punto de re-
ferencia y espejo para una época atrapada en una retoérica de crisis
permanente, comprometida con el progreso econéomico y tecnolo-
gico y absolutizadora de los procesos externos, espaciotemporales
y empiricos, de ‘crecimiento’ y ‘declive’.

Especialmente en la era del Antropoceno, recurrir a los pensa-
dores helenisticos parece fructifero, ya que trataron de un modo
tan polifacetico y fundamental la pregunta —en si misma eter-
na— por el ‘puesto del hombre en el cosmos’ que pueden ofrecer
modelos de interpretacion decisivos en la constelacion actual de
problemas. No obstante, dada la atemporalidad de sus temas y su
apelacion a la responsabilidad ética y a la agencia del individuo, la
filosofia helenistica desafia cualquier tipo de clasificacion unilate-
ral en una situacion historica concreta. Por ello, este libro, Filosofia
helenistica. Tras los vestigios de la naturaleza, invita a cada individuo a
entregarse a la tarea de llegar a ser lo mas sabio y bueno posible.
Con ello se trata no solo de redescubrir la filosofia como ‘forma
de vida’, sino sobre todo de contribuir a la reconciliacion entre ser
humano y naturaleza, algo que los pensadores helenisticos lograron
ciertamente con virtuosismo.

Jan Kerkmann
Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg

19






INTRODUCCION

LA CUESTION DE LA NATURALEZA EN
LA FILOSOFIA HELENISTICA

Werther Gonzales Leon

Heredera directa de la tradicion griega, la filosofia helenistica
no desatendio el llamamiento de la naturaleza, de la guois. Una
reflexion sobre ella, directa o indirecta, verbalizada o silenciosa,
puede reconocerse practicamente en cada escuela de este periodo
de la historia de la filosofia. No puede decirse, pues, que la cuestion
de la naturaleza, la pregunta filosofica por la realidad natural, fue
cludida y desestimada durante el helenismo; sin embargo, tampoco
puede afirmarse categoricamente la absoluta centralidad de dicha
pregunta. La verdadera relevancia de la naturaleza en la amplia
gama de filosofias helenisticas se muestra de acuerdo con el sentido
que adquiere este término en cada caso.

Aunque no esta exento de objeciones, hay cierto consenso en
considerar que, debido a la situacion historica, lo realmente cen-
tral en la filosofia helenistica es la preocupacion por los asuntos
practicos, por las consecuencias éticas del pensamiento o bien ex-
perimental, o bien especulativo, aquellas consecuencias que con-

21



Werther Gonzales Leon

tribuyen a la imperturbabilidad del alma y procuran la felicidad.
Atras quedo el saber inttil —si en algin momento verdaderamen-
te existio—, de lo que se trata ahora es de orientar todo esfuerzo
teorico, fisico y metafisico, hacia la consecucion de una vida bue-
na. ;Como vivir bien? ;Como ser virtuosos? De los distintos ca-
minos propuestos en la filosofia helenistica, uno de ellos gan6 una
resonancia particular que perdura hasta nuestros dias: el camino
estoico. Es bien sabido que, estoicamente, vivir bien significa vivir
conforme a la naturaleza, en concordancia con ella. ;Pero en que
sentido debe entenderse aqui naturaleza? ;Que significa vivir con-
forme a ella? Veamos brevemente dos interpretaciones filosoficas
de este imperativo ético estoico.

1. Naturaleza: entre racionalidad e indiferencia

A inicios del siglo XIX, Hegel (1955) explica el estoico vivir con-
forme a la naturaleza como un “vivir de un modo racional” (p. 360).
En la lectura hegeliana, la naturaleza aludida no se identifica con
un ambito animal, salvaje, anarquico; naturaleza es siempre natura-
leza racional. Con la formula estoica se da una transformacion del
¢jercicio cinico de “existir directamente como algo natural” (Hegel,
1955, p. 341) hacia el elevado plano del pensamiento. El estoico
no intenta vivir, pues, en concordancia con una “naturalidad in-
mediata”, sino con la “racionalidad de la naturaleza” (Hegel, 1955,
p- 341; Hegel, 1986, pp. 261-262). Visto asi el asunto, la influencia
heraclitea en la concepcion estoica de la naturaleza resulta, para
Hegel, patente. Heraclito sefiala, en efecto, que la razon o logos
causa la generacion de todas las cosas y rige como ley divina (DK B
1y B 114); siguiendo esta indicacion, los estoicos asimilan el logos
con Dios, el destino, la necesidad en la naturaleza (Hegel, 1955,
p- 347). El estudio de la naturaleza, por tanto, lleva a conocer la ley
universal que gobierna todo, en la cual estan comprendidas las leyes
humanas que tienen como fin la consecucién de una vida virtuosa
conforme a la naturaleza. Por ello, Hegel percibe en la filosofia es-
toica cierta circularidad formal, pues opera aqui una determinacion
reciproca entre virtud, naturaleza y razon humana, es decir, entre

22



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

las tres partes de la filosoffa: ética, fisica y 16gica. Llevar un modo
de vida natural significa alcanzar el bien supremo y tener conciencia
de nuestra libertad, aunque se trate de una libertad en el pensa-
miento (Hegel, 1955, pp. 360-364). En esto radica precisamente
la falta de vitalidad de aquella elevacion estoica al plano del pensar:
“la libertad en el pensamiento no tiene por verdad suya mas que al
pensamiento puro, una verdad que no se ha llenado de vida” (Hegel,
2010, p. 275). Con todo, Hegel considera que esta racionalizacion
de la naturaleza —o naturalizacion de la razon— es una ventaja del
estoicismo por encima de otras filosofias de la época que se aferra-
ban a la individualidad e inmediatez, como el cinismo y el escepti-
cismo. La naturaleza, por tanto, reviste una forma racional y vivir
conforme a ella significa vivir racional y virtuosamente.

Nietzsche (1997), también filosofo decimononico, piensa, por
su parte, que el ideal estoico de vivir conforme a la naturaleza es
en realidad “un embuste de palabras” (p. 30). El embuste radica en
pretender vivir conforme a algo que no cuenta con un apice de ra-
cionalidad, una naturaleza “que es derrochadora sin medida, indi-
ferente sin medida, que carece de intenciones y miramientos, de
piedad y justicia, que es feraz y esteéril e incierta al mismo tiem-
po” (Nietzsche, 1997, p. 30). Vivir en concordancia con la natura-
leza implicaria, entonces, vivir de modo no precisamente racional,
sino indiferente, ya que ella es “la indiferencia misma como poder”
(Nietzsche, 1997, p. 30). Si esto es asi, una pregunta aparece de in-
mediato: ;es esto realmente posible, vivir indiferente cual la natura-
leza? ; Acaso vivir no comporta en todo momento “evaluar, preferir,
ser injusto, ser limitado, querer-ser-diferente” (Nietzsche, 1997,
p- 30). Vitalmente, no podemos, pues, sumirnos en la indiferencia
natural. En contraste con Hegel, Nietzsche (2003) piensa que los
estoicos “interpretaron muy torpemente [a Heraclito] al reducir su
concepcion estética fundamental del juego del mundo a otra mucho
mas banal en la que creian ver representado el finalismo del mundo
y, ademas, otorgando una gran ventaja al ser humano” (p. 71). Con
los ojos puestos no en dios, sino en la razéon humana, los estoicos se

encargan de disefiar el mundo. Intensificando atm mas la critica en

23



Werther Gonzales Leon

este respecto, Nietzsche considera que no se trata de una adjudica-
cion de Ja razon humana a la naturaleza, sino de la razon estoica; por
tanto, uno debe vivir conforme a la naturaleza y la naturaleza debe
de ser conforme a la stoa: esta ltima imposicion no es mas que una
extension del conocido dominio de si del estoicismo (Nietzsche,
1997, p. 30). Nietzsche no ve, entonces, ventaja o elevacion alguna
de la ética estoica por encima del modo de vida cinico. Al contrario,
prefiere maravillarse y pensar en “la primera noche de Dibgenes”
(Nietzsche, 1999, p. 752) como esa noche en la que son afirmadas
simplicidad de la vida y austeridad natural. La noche en la que la fe-
licidad del cinico, como la del animal carente de razén, comparece
en su pequedez, pero ininterrumpida y absolutamente libre.

A proposito del imperativo estoico de vivir conforme a la
naturaleza, vemos que esta, en las interpretaciones de Hegel y
Nietzsche, oscila entre racionalidad e indiferencia. A decir verdad,
la oscilacion no necesariamente se da entre cualidades antitéticas.
Alguien podria sugerir una naturaleza racionalmente indiferente o
indiferentemente racional. Nuevamente surgiria la pregunta por
el sentido de cada uno de estos términos. En todo caso, lo que
nos interesa indicar aqui es que dicha oscilacion —con todas las
peculiaridades que comprende su trayecto— se presenta también
en otras escuelas helenisticas como el cinismo, el escepticismo, el
epicureismo y el neoplatonismo. Al margen de la aproximacion
¢tica al asunto, puede preguntarse legitimamente en este contexto:
scomporta la naturaleza un orden racional o deviene indiferente
sin rumbo ni orden?

2. El concepto de naturaleza en
la literatura especializada

Si nos remitimos a la literatura especializada sobre filosofia helenis-
tica, obras del siglo XX y de lo que va del actual, obras panoramicas,
pero minuciosas en el analisis, constatamos que tampoco en estas
la cuestion de la naturaleza ha pasado desapercibida. Sin la preten-
sion de abarcar la totalidad de esta literatura y con una seleccion de
textos que no busca ser inobjetable, veamos brevemente como se

24



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

aborda aqui el concepto de naturaleza en el caso concreto de cinco
escuelas helenisticas.

Para los cinicos, la naturaleza parece oponerse a la ley social
o convencion. El contenido de esta es constantemente cuestiona-
do y rechazado a favor de un “retorno a la simplicidad de la vida
conforme a la naturaleza” (Hadot, 1998, p. 123). Debido a la tem-
prana irrupcion del cinismo en Atenas, es plausible que esta con-
viccion primordial haya influido decisivamente en otras filosofias
helenisticas como el estoicismo y el epicureismo (Flashar, 2023,
pp- 60-61). Inmune a toda conceptualizacion de la naturaleza, Dio-
genes, el cinico par excellence, sigue vitalmente lo legado por ella.
Asi, hace caso omiso de las normas establecidas en la ciudad, aun-
que sin abandonarla; lleva a cabo acciones calificadas como impu-
dicas por el ojo plblico; desprecia abiertamente lo estimado por el
hombre comun y el no tan comtin —sobre todo el dinero—; lle-
va consigo lo estrictamente necesario para vivir y no le incomoda
expresarse libremente ante cualquier tipo de interlocutor (Hadot,
1998, pp. 123-124). Este modo de vida modesto tiene referentes
manifiestos: el perro que puede hacer de cualquier rincon su dor-
mitorio, el ratéon que dia y noche descubre un nuevo refectorio, el
nifio que no necesita mas que su cuerpo para explorar lidicamente
su entorno y satisfacer sus necesidades. Carente a menudo de dis-
cursividad filosofica, pero con gran sentido performativo, el cinico
¢jercita constantemente su estado fisico, natural, no entregandose
neciamente a la gimnasia y la vanidad, sino buscando la sencillez y
la sobriedad en sus acciones. En la animalidad de la naturaleza, in-
cluida su propia naturaleza, encuentra mas imperturbabilidad ani-
mica y corporal que en las costumbres civicas.

En el estoicismo no hay contraposicion, sino reconciliacion en-
tre naturaleza y ley. Pero no se trata ni de la naturaleza ni de la ley
del cinismo. La naturaleza, dicho con mas precision, la naturaleza
universal se equipara con cierto orden divino o razon cosmica (Long
y Sedley, 1987, p. 351). Ella comprende materialmente la totalidad
de Io que es: mas alla de la naturaleza no hay nada que podamos en-
contrar (Bénatouil, 2016, p. 115). En ese sentido, “la naturaleza con

25



Werther Gonzales Leon

la que uno debe vivir en concordancia es a la vez la constitucion
racional de uno mismo como persona y la racionalidad de la natura-
leza universal o dios” (Long y Sedley, 1987, p. 400). Esto presenta
dos aspectos éticos interconectados. Por un lado, una vida virtuosa
no puede basarse en preferencias personales antojadizas, sino en ac-
ciones racionalmente correctas; algo hacia lo cual estamos, por lo
demas, connatural y primariamente orientados, pues naturalmente
buscamos lo racional y decidimos conforme a ello, por ejemplo, la
salud por encima de la enfermedad (Bénatouil, 2016, p. 127). Asi,
la virtud es la excelencia o pcrfcccién de la razon, finalidad de la na-
turaleza humana. Por otro lado, la naturaleza universal esta animada
por leyes racionales de una realidad divina que impera constitutiva-
mente en el orden cosmico. A este orden pertenece y se adscribe el
sabio, el auténtico cosmopolita, pues funda sus valores morales en
dichas leyes y sigue de esta manera una vida en concordancia con la
naturaleza (Long y Sedley, 1987, p. 434). Esto quiere decir, en defi-
nitiva, que la virtud moral basada en dicha concordancia no es mas
que una armonia entre la naturaleza racional humana y la naturaleza
universal o razon divina.

En lo que respecta al escepticismo, partamos de una afirma-
cion provocativa: “Pirron fue el primer filosofo helenistico y, antes
que los epicureos o los estoicos, expreso el ideal de una serenidad
absoluta, resultado de la comprension por el hombre de lo que es
realmente la naturaleza de las cosas” (Léevy, 1997, p. 14). Com-
prender la naturaleza de las cosas no es, empero, lo mismo que
tematizarla y describirla. No vamos a encontrar entre los escépti-
cos una definicion o concepto concreto de naturaleza. Acerca de la
naturaleza de las cosas o simplemente de la naturaleza es preciso
suspender el juicio y mantenerse indiferente. Sin embargo, debe ad-
vertirse que la indiferencia que practica Pirron en su vida diaria
es de alguna manera el efecto de la indiferencia de las cosas, de la
naturaleza de las cosas. La accion indiferente, la afasia voluntaria,
es en realidad el modo de habitar coherentemente la indiferencia
de la naturaleza, ser un elemento de ella (Lévy, 1997, p. 18). Esta
actitud pirrénica va a dejar huella en el escepticismo ulterior, el

26



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

cual no dejara de insistir en la vacuidad de conceptos logicos, fi-
sicos o eticos y de atenerse a lo que aparece con vistas a la accion y
el discurso (Spinelli, 2016, pp. 69-70). Este seguir lo que aparece
con actitud indiferente, con actitud, digamos, natural no significa
poner en cuestionamiento las convenciones humanas y generar asi
una dicotomia practica entre naturaleza y ley. El escéptico no tiene
problemas en adherirse a un modo de vida comun en sociedad. El
problema surge cuando dogmaticamente se pretende dar recetas
para la felicidad. Asi, las costumbres pueden representar un marco
atil para tomar decisiones y vivir virtuosamente.

Para la concepcion epictrea de la naturaleza es preciso poner
en primer plano no la racionalidad, sino la sensibilidad humana. En
efecto, por los sentidos tenemos primariamente acceso a la natura-
leza, esa “naturaleza material constituida por atomos y vacio” (Gar-
cfa Gual e Imaz, 2007, p- 75), cuyo estudio filosofico ulterior me-
diante la fisica proporciona placer y una vida feliz. Dicho de otra
manera, la naturaleza esta materialmente constituida por cuerpos
compuestos de atomos que eternamente se mueven en el vacio;
percibimos fenoménicamente el cambio de estos cuerpos cuan-
do los atomos —con tamano, forma y peso propios— adquieren
azarosamente distintas combinaciones (Garcia Gual e [maz, 2007,
pp. 66-71). No hay, entonces, un dios inmanente que ordene de
manera racional las combinaciones atomicas en funcion de un des-
tino: los dioses —que existen— no intervienen en el devenir de
nuestro mundo ni en asuntos humanos, somos nosotros quienes
deberfamos tomarlos como modelos, venerarlos y procurar emu-
lar su eterna tranquilidad, amistad y felicidad. Si consideramos que
los dioses son también composiciones atomicas, pero de un tipo
particular, esto permite trazar una interesante continuidad entre
filosofia natural y ética en Epicuro (Gigon, 1986, pp. 87-90). El
verdadero conocimiento de la naturaleza no solo nos conduce a re-
conocer el movimiento casual de los dtomos en el vacio, también
nos aleja de representaciones miticas de la divinidad que, al vul-
nerar la autosuficiencia del individuo, generan zozobra y angustia
en ¢l. Con el estudio de la naturaleza alcanzamos, por tanto, tran-

27



Werther Gonzales Leon

quilidad anfmica y un paradigma divino de amistad basado en el
placer: comienzo y fin de toda vida feliz.

En la filosofia neoplatonica de Plotino, la naturaleza es logos que
contempla y produce. Desarrollar esta definicion demandaria una
explicacion de como la naturaleza corresponde con el nivel infe-
rior del Alma, la cual junto con la Inteligencia y el Uno conforman
las tres hipostasis divinas en el sistema metafisico plotiniano. Limi-
témonos a sefialar aqui que la naturaleza lleva a cabo las dos funcio-
nes mencionadas en la medida que, por un lado, contempla con es-
pecificidad las formas o ideas de la Inteligencia pero solo en cuanto
imagenes legadas del Alma superior, y, por otro lado, produce y
rige eternamente el mundo fisico o entes sensibles al proyectar es-
tas imagenes en la materia cosmica (Cooper, 2012, pp. 325-326).
Las dos funciones son parte, en realidad, de un mismo movimien-
to. La naturaleza produce contemplando y contempla producien-
do. Pero ella es capaz de esto solo porque es un aspecto del Alma,
la cual proviene de la Inteligencia que, asimismo, proviene del
Uno. El mundo natural pertenece, entonces, a una realidad psi-
quica que cuando “contempla, hacia arriba, las Ideas de que brota,
podemos llamarla el Alma del Mundo; cuando mas bien se asoma
hacia abajo, llamémosla la Naturaleza” (Reyes, 1979, p. 345). Na-
turaleza no es, sin embargo, una razén inmanente al mundo, clla
procede de una substancia contemplativa superior separada de
todo ente sensible. Por esta razon, para Plotino la verdadera auto-
rrealizaciobn humana no radica en vivir conforme a una naturaleza
universal, sino en el ejercicio contemplativo del sistema eidético
total del que provenimos y en el que nos sumergimos en nuestro
anhelo de Inteligencia y Uno (Cooper, 2012, pp. 372-383).

Como podemos apreciar, la cuestion de la naturaleza en la filo-
sofia helenistica, en las filosofias helenisticas, es compleja y dispar.
Racionalidad e indiferencia parecen prima facie dos nociones muy
amplias, insuficientes para abarcar todos los matices descritos.
En general, la literatura especializada muestra que dicha cuestion
esta vinculada esencialmente —pero no exclusivamente— con la
busqueda ética de una vida buena. Indudablemente, esta orienta-

28



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

cion practica de la filosoffa helenistica no debe ser generalizada,
ya que al interior de las escuelas mencionadas —y en las no men-
cionadas— se puede encontrar casos, tendencias y autores, en los
que la proyeccion ética no parece ser particularmente relevante
(Sellars, 2018, pp. 181-183). Sin embargo, la pregunta por la na-
turaleza en la filosofia helenistica, con inclusion o al margen de la
¢tica, con protagonismo o subordinacion, no deja de ser funda-
mental para comprender el desarrollo de este periodo en la histo-
ria de la filosofia.

3. Sentido y estructura del presente libro

La presente obra colectiva tiene como ejes las cinco escuelas he-
lenisticas expuestas en el apartado anterior: cinismo, estoicismo,
escepticismo, epicureismo y neoplatonismo. Junto con ellas quere-
mos continuar tras los vestigios de la naturaleza.

En primer lugar, el libro ofrece exposiciones y discusiones ac-
tuales sobre el modo como los filésofos helenisticos investigaron la
naturaleza, es decir, como ellos siguieron su vestigio. En la mayo-
ria de los casos se pone énfasis en el modo como esta investiga-
cion repercute vitalmente en el ambito de la praxis. En algunos
capitulos, la cuestion de la naturaleza adquiere el rol central de la
aproximacion, en otros, aparece de manera implicita, pero sin que
esto implique un desplazamiento a la obviedad. Las contribucio-
nes abordan esta tematica desde distintos enfoques: ética, esteéti-
ca, epistemologia, historia de la filosofia, metafisica, filosofia del
lenguaje y filosofia de la religion. En la medida de lo posible, se ha
tratado de que esta heterogeneidad de contenido se refleje tam-
bién en la configuracion interna de cada capitulo, otorgando cierta
libertad en la disposicion de los apartados, el orden de la argumen-
tacion y el uso de las referencias bibliograficas. Con esta obra co-
lectiva, Coleccion filoséfica actual se propone visibilizar y difundir el
valioso trabajo de una diversidad de autores y autoras integrantes
de la comunidad filoso6fica iberoamericana.

En segundo lugar, el libro procura mostrar indirectamente la
actualidad de la pregunta filosofica por la naturaleza. Si durante el

29



Werther Gonzales Leon

helenismo se escuché alguna vez su llamamiento, en nuestro tiempo
y lugar ese llamamiento parece haberse convertido en un clamor. La
filosofia helenistica es una fuente inestimable para toda filosofia de
la naturaleza y la consecuente reflexion en torno a la relaciéon entre
nosotros y esta. Mas atin, es un recurso teérico sugestivo para cues-
tionar y alterar las dicotomias hoy problematicas de natura y cultura,
naturaleza y sociedad, naturaleza y tecnica, naturaleza y artificialeza,
etcetera. La filosofia helenistica, tltima fase de la filosofia griega cla-
sica, ofrece acaso la oportunidad de intentar la actividad filosofica
nuevamente en la forma de un mepi pUoecos, de una meditacion, libre
o sistematica, pregonada o practicada, en torno a la naturaleza. Con
ello no se pretende rechazar el recorrido histérico de la filosofia y
regresar utépicamente a la Antigiiedad clasica, sino reemprender ese
recorrido atendiendo y tomando en serio los sentidos que adquieren
los vestigios naturales.

Acerca de la estructura, el presente libro esta organizado en
cinco secciones.

En la primera seccion, se interpreta las dddivas de la naturaleza
acogidas por la secta del perro (DL VI, 71). Los preceptos natura-
les cuentan aqui con mayor preferencia que las convenciones de la
ley. Etienne Helmer inaugura la seccion con un capitulo que in-
terroga por la trascendencia o intrascendencia de la pobreza para
alcanzar la verdad, en una exploracion historica desde la figura de
Socrates hasta Diogenes de Sinope. A diferencia de la pobreza so-
cratica, que es consecuencia de la actividad filosofica, el cinico ve
en la pobreza una condicién positiva para el filosofar, esto es, para
la libertad de palabra y la autosuficiencia. Pero una forma de vida
autosuficiente segtn la naturaleza no significa rotundamente un re-
greso a la animalidad hosca, puede significar mas bien una trans-
formacion de los valores acuiados por la institucionalidad politica
en pos de la libertad y una frugalidad compartida. Esta transfor-
macion seria, pues, la propuesta cinica de seguir lo pautado por la
naturaleza. En el siguiente capitulo, Jorge Lorca Leiva se concentra
en el movimiento cinico y explora concretamente los elementos

estéticos que acompanan su emergencia. Mediante la substancia es-

30



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

tetica contenida en las anécdotas en torno a Didgenes se describe
los distintos matices de su modo de vida y se pone en evidencia su
firme resistencia frente al idealismo esencialista platonico. La ape-
lacion a la naturaleza no tiene que ver con una apologia al caos,
sino con la blisqueda de un orden armdnico en los limites de un
horizonte animal y materialista que sirva como correctivo de la
praxis. Sin trascender el mundo fisico, entonces, y atestiguando en
carne propia la preeminencia de la sensibilidad, el cinico aspira a
la reconciliacion con lo natural. Si en este capitulo se acentua la
confrontacion entre cinismo y platonismo, en el siguiente, escri-
to por Victor Hugo Vasquez Gomez, el analisis de la denominacion
platonica de Sécrates enloquecido para Diogenes establece opciones
de interpretacion apoyandose en la obra de Platéon mismo. Primero
se conecta esta mania o locura diogénica con las nociones claves de
atopia y parresia, luego se desarrolla dos posibles sentidos de dicha
mania: uno apolineo y otro dionisfaco. Sin violentar la ambigiie-
dad en juego, la locura canina fluctia entre el anhelo de alterar el
orden establecido y el de ridiculizarlo una y otra vez mediante la
desenvoltura y la libertad de palabra. La naturaleza aparece ligada
no solo a la demanda de libertad, sino también a la reivindicacion
del cuerpo, la naturaleza que somos nosotros mismos.

En la segunda seccion, se analiza la concordancia con la naturale-
za propugnada por el estoicismo (DL VII, 87). La fisica, el conoci-
miento del funcionamiento de la naturaleza, ocupa aqui el centro
de atencion, pues sin ella no es concebible el ideal ético. La armo-
nia entre voluntad divina y fi8os humano en la filosofia estoica es
clarificada en el capitulo inicial de Genaro Valencia Constantino,
quien muestra, por un lado, la significacion de la fisica para una
etica consecuente y, por otro, la identificacion entre naturaleza y
divinidad. En la medida que la fisica indaga el mundo entero y su
correspondiente administraciéon divina, ella constituye una inves-
tigacion cosmologica y teologica que ofrece coordenadas favorables
y posibilitadoras del cultivo de una conducta correcta. Una vida
concordante con la naturaleza es, pues, una vida en sintonia con
sus propias leyes y el designio divino, una vida en comunién con el

31



Werther Gonzales Leon

destino. De ahi que el estudio de la naturaleza le permita al sabio
encaminarse con sus acciones hacia su propio destino. No pocas
veces se omite —voluntaria o involuntariamente— esta importan-
cia de la fisica en el estoicismo, especialmente hoy en el mundo de
la lectura facil y las redes sociales. De la imputacion de este reduc-
cionismo parte el capitulo de Oscar Giovanny Flantrmsky Carde-
nas, el cual insiste en la centralidad de la fisica para la comprension
de la propuesta ¢tica estoica. La argumentacion se enfoca en la ya
mencionada identificacion entre lo natural y lo divino. El orden de
la naturaleza es causado por un logos eterno e inmanente a ella,
del cual participamos y por ello somos capaces de conocimiento
fisico y de recta accion. Entendida la naturaleza de esta manera,
solo queda reconocer que su nombre no es mas que otro nombre
de dios, pues solo a un dios le compete este modo de ser. De esta
concepcion natural, corpdrea, de la divinidad resulta la concordan-
cia practica con la naturaleza en cuanto accion que no disuena con
las determinaciones cosmicas divinas.

En la tercera seccion, se busca en los fendmenos de la naturaleza
una posible guia para la accion escéptica (DL IX, 104-105). Los
capitulos aqui contenidos muestran, sin embargo, que por natura-
leza no debe entenderse algo opuesto a la convencion o algo asi-
milable a lo divino. Inicia la seccion Ramoén Roman-Alcala, quien
advierte que el esceptico carece ciertamente de criterios teoricos
para distinguir la verdad de la falsedad, pero no por ello se priva de
un criterio vital para la accion. El escepticismo radical recomienda
ser indiferente y seguir las apariencias de las cosas sin ningtin tipo
de conviccion; el escepticismo académico evita la apraxia evaluan-
do la mayor o menor probabilidad de que algo sea bueno o malo;
el escepticismo sexteano apuesta por obrar sin dogmatismo segtn
como nos guie nuestra naturaleza y los imperativos fenomenicos
de la vida. En ninglin tipo de escepticismo hay lugar, pues, para la
inactividad absoluta. Aquella dimensioén practica del escepticismo
pirrénico contintia siendo explorada en el capitulo de Maria Fer-
nanda Toribio Gutiérrez, quien reflexiona en torno a la pregunta:
¢de qué hablaba Pirrén al hablar consigo mismo? Indiferencia y des-

32



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

prendimiento en la accion son interpretados aqui desde la funcion
terapéutica de las voces pirronicas que producen una disposicion a
evadir la asercion. La operacion kamikaze del esceptico consiste en
apelar a la autorrefutacion con el fin de disolver toda estrategia lo-
gico-discursiva del dogmatico. Las voces kamikazes conforman un
lenguaje ambivalente que el escéptico emplea con la versatilidad
natural de un pulpo, no solo porque con aquel puede adecuarse a
los fenomenos y las costumbres que lo rodean, sino también por-
que le permite hacer frente a la rigidez del decir filosofico, tanto
moral como intelectual. Manteniéndose en los limites del ambito
moral, Marisa Divenosa se ocupa, en seguida, de la relacion entre
conocimiento y accién en Sexto Empirico. El escepticismo sexte-
ano demuestra, contra los argumentos dogmaticos, que no exis-
te un bien natural ni un criterio unanime para su determinacion.
Los parametros para la acciéon se toman, por tanto, del modo de
vida comln enmarcado en las leyes y las costumbres. Mientras el
dogmatismo practico aspira a un arte de vivir bien, el escepticismo
coherente sefala desinteresadamente y sin definir configuraciones
posibles del mundo practico. Una ética sexteana privilegia, por
tanto, el sentido comin por encima de la cavilacion filosofica, esto
es, una actitud natural en un espacio politico compartido.

En la cuarta seccion, se presenta la investigacion sobre la natura-
leza emprendida en el jardin epicareo (DL X, 37). Siguiendo con
los aspectos troncales de las dos secciones anteriores, el tratamien-
to de la fisiologia se lleva a cabo aqui desde el asemejamiento con
lo divino mediante la felicidad y la defensa del placer en la esfera
de las acciones y afecciones. La seccion empieza con el capitulo de
Ignacio Marcio Cid, quien muestra primeramente que el estudio
de la naturaleza en el epicureismo lleva a constatar la necesidad
de movimientos atoémicos azarosos en el vacio y declarar Gnica y
prudentemente la felicidad e inmortalidad de los dioses, quienes
no interfieren en asuntos humanos, pero cumplen una funcion eéti-
ca al representar modelos de vida buena, placentera y feliz. Vivir
seglin la naturaleza significa adoptar en teorfa y praxis esta con-
cepcion fisico-teologica ligada a una ética eudemonista y hedonis-

33



Werther Gonzales Leon

ta. Las discrepancias epicareas con la teologia astral de Platon y su
reformulacion en Aristoteles desembocan en una comprension ma-
terialista de lo divino plural, una relacién amical con ello y, sobre
todo, una Bécoois mortal como via terapéutica para la felicidad. En
el capitulo consecutivo, Estiven Valencia Marin asocia necesidad de
la naturaleza y libertad de eleccion, y explica como en la filosofia
epictirea de la accion hay una prioridad del placer y las sensaciones.
Estas, en efecto, permiten distinguir lo beneficioso de lo perjudi-
cial y actuar de acuerdo con ello. Esto trae consigo una concepcion
naturalista de las acciones, pues ellas dependen de condiciones ato-
micas, sensitivas y afectivas. Las variaciones cinéticas de los atomos
evitan, empero, caer en un determinismo causal o en la completa
arbitrariedad en el ambito practico. Asi pues, placer y dolor llevan
al ser humano a elegir o rechazar libremente. Tanto en la teoria
contenida en la investigacion sobre la naturaleza como en la accion
virtuosa conforme a la naturaleza se da, por tanto, una primacia de
la sensacion en general.

En la quinta seccion, se reflexiona sobre la contemplacidn de la
naturaleza en el neoplatonismo (Enéada 111 8 [30], 3). Los tres capi-
tulos previenen el modo como debe entenderse el genitivo en esta
expresion. Fernando Gabriel Martin De Blassi examina la articula-
cién plotiniana entre la génesis de la naturaleza en cuanto potencia
desasosegada del Alma y la trascendencia absoluta del Uno-Bien.
Con este fin, parte de la condicion inefable del principio primero y
su relacion con las hipostasis de Inteligencia y Alma. En esta altima
acontece una procesioén superior que la mantiene en contacto con
el mundo inteligible y una inferior que la aferra al mundo sensible.
La produccion de este mundo obecede a un acto de contemplacion
que revela en la naturaleza una correspondencia triadica entre ser,
producir y contemplar. En cuanto vestigio del Uno, la naturaleza
se muestra y no se muestra, sostiene la multiplicidad fisica de los
seres y con infinita temporalidad permanece unitaria. Seguidamen-
te, Ratl Gutiérrez vuelve a aquel orden natural conformado por el
Uno y las dos tnicas mediaciones necesarias y suficientes para la
generacion de la multiplicidad y su accesibilidad al pensamiento,

34



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

esto es, Inteligencia y Alma. Del Uno en cuanto principio universal
procede la Inteligencia, que vanamente intenta pensarlo y genera,
asi, la multiplicidad de formas inteligibles, pero permanece siem-
pre presente para sl en sus actos y contenidos. De esta Inteligen—
cia procede, asimismo, el Alma, cuya vida es el tiempo y que se
ocupa de multiples quehaceres al distinguir y separar cada una de
las formas inteligibles. Un orden formalmente semejante al ploti-
niano, en el que para saber del principio presupuesto se requiere
solo dos mediaciones, puede reconocerse también en las religiones
monoteistas (judaismo, cristianismo, islam), las religiones hindues
y el budismo. Retomando la tradicion filosofica del neoplatonismo,
José Manuel Redondo Ornelas presenta, finalmente, la concepcion
de la naturaleza en la obra de Proclo. Marcada por la huella pla-
tonica, acercandose y distanciandose de Aristoteles y Plotino, la
fisiologia procleana desvela la naturaleza como rectora de la totali-
dad cosmica, un ser que tiene a la diosa generadora de vida como
fuente tltima y aparece como artesania demitirgica. A diferencia del
alma, la naturaleza es inseparable de los cuerpos, no identifican-
dose con ellos. Ademas, al no ser autoconstitutiva se revela como
cuasihipostasis, un principio racional e irracional que depende del
Demiurgo, pero que posee automovimiento. En virtud de los dis-
tintos niveles metafisicos de la naturaleza, la fisiologia de Proclo
ofrece asimismo distintos aspectos por explorar: teologico, mate-
matico, empirico y biologico.

Concluycndo aquf estas anotaciones introductorias, solo me
queda expresar mi mas profundo agradecimiento a quienes hi-
cieron posible este libro, a todas y cada una de las personas que
contribuyen en ¢l con magnificos textos, a los colegas y amigos
que colaboraron en su culminacion. En nombre de Fundacion Fi-
losofica, agradezco igualmente a las instituciones que respaldan
este proyecto, a la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la
Universidad Central del Ecuador y al Intercambio Cultural Ale-
man-Latinoamericano.

35



Werther Gonzales Leon

Bibliografia

Bénatouil, T. (2016). Lo stoicismo ellenistico fino al I secolo a.C. En E.
Spinelli (Ed.), Storia della filosofia antica. Leta ellenistica (pp. 113-135).
Carocci editore.

Cooper, J. M. (2012). Pursuits of Wisdom: SixWays of Life in Ancient Philosophy

_from Socrates to Plotinus. Princeton University Press.

Diels, H. y Kranz, W. [DK] (1952). Die Fragmente der Vorsokratiker.
Hildesheim.

Diogenes Laercio [DL] (2007). Vidas y opiniones de los filosofos ilustres. Tra-
duccion, introduccion y notas de C. Garcia Gual. Alianza Editorial.

Flashar, H. (2023). Hellenistische Philosophie. Passagen Verlag.

Garcfa Gual, C. e fmaz, M. J. (2007). La filosofia helenistica. Eticasy sistemas.
Sintesis.

Gigon, O. (1986). Zur Psychologie Epikurs. En H. Flashar y O. Gigon
(Eds.), Aspects de la philosophie hellénistique (pp. 67-98). Fondation Hardt.

Hadot, P. (1998). ;Qué es la filosofia antigua? Fondo de Cultura
Econdémica.

Hegel, G.W. E. (1955). Lecciones sobre la historia de la filosofia. (Vol. 2). Tra-
duccion de W. Roces, edicion preparada por E. Cecilia Frost. Fondo
de Cultura Economica.

Hegel, G. W. F. (1986). Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie.
(Vol. 19, Werkausgabe, edicion de E. Moldenhauer y K. M. Michel).
Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenologia del espiritu. Edicion bilingiie de An-
tonio Gomez Ramos. Abada.

Lévy, C. (1997). Les Philosophies hellénistiques. Librairie Genéral Frangaise
(Le Livre de poche).

Long, A. A. y Sedley, D. N. (1987). The Hellenistic Philosophers. (Vol. 1).
Cambridge University Press.

Nietzsche, F. (1997). Mds alla del bien y del mal. Preludio de una filosofia del

futuro. Introduccion, traduccion y notas de Andrés Sanchez Pascual.
Alianza Editorial.

Nietzsche, F. (1999). Nachlaf 1869-1874. (Vol. 7, Samtliche Werke, edi-
cion de G. Colli y M. Montinari). Deutscher Taschenbuch Verlag/
de Gruyter.

36



La cuestion de la naturaleza en la filosofia helenistica

Nietzsche, F. (2003). La filosofia en la época trdgica de los griegos. Traduccion,
prologo y notas de Luis Fernando Moreno Claros. Valdemar.

Plotino (1985). Enéadas III-1V. Introducciones, traducciones y notas de Je-
sus Igal. Gredos.

Reyes, A. (1979). La filosofia helenistica. (Vol. 20, Obras completas, com-
pilaciéon del propio autor). Fondo de Cultura Economica (Letras
mexicanas).

Sellars, J. (2018). Hellenistic Philosophy. Oxford University Press.

Spinelli, E. (2016). Epistemologic ellenistiche: il problema del crite-
rio. En E. Spinelli (Ed.), Storia della filosofia antica. Leta ellenistica
(pp- 169-196). Carocci editore.

37






PRIMERA SECCION

EL PERROY LAS DADIVAS
DE LA NATURALEZA






CAPITULO 1

VERDAD Y POBREZA DE SOCRATES
A DIOGENES, EL CINICO

Etienne Helmer

Un examen minucioso de los antiguos filosofos griegos de los pe-
riodos clasico y helenistico sobre la pobreza revela cuan significa-
tivo es este tema para cllos y la variada gama de sus posiciones al
respecto. Lejos de hacer un “clogio unanime de la pobreza”, como
podria hacernos creer el titulo del libro de William Desmond so-
bre este tema', estos filbsofos adoptan actitudes teoricas y practicas
contrastadas, y a veces ambivalentes, frente a la pobreza. Por ejem-
plo, Socrates en la Apologia de Platon (23c; 31b-c) parece haber
hecho de la pobreza una parte inherente de su pensamiento filoso-
fico?; y los cinicos, bajo la forma radical de la mendicidad, hacen de
la pobreza extrema un elemento esencial de su ética. Pero otros,
como Socrates en la Republica de Platon, y Aristoteles, la consideran
un obstaculo a la hora de realizar una ciudad justa y autosuficiente.

1 Desmond, 2005.
2 Sobre la pobreza de Socrates: Griffin, 1995; Pébarthe, 2014; Larivée, 2016; Edmunds,
2018.

41



Etienne Helmer

Otros tienen posiciones mixtas, como Epicuro y los estoicos. Epi-
curo y sus discipulos argumentan que la pobreza es mas adecuada
para la filosofia que la riqueza, pero no absolutamente indispen-
sable. En cuanto a los estoicos, no consideran que la riqueza y la
pobreza sean ni buenas ni malas, sino indiferentes, ya que no con-
tribuyen ni restan valor a la felicidad. Estas posiciones contrastadas
tienen sus raices no solo en los fundamentos teoricos especificos de
estas escuelas y doctrinas filosoficas, sino también en sus diferentes
respuestas a esta pregunta basica: jqué es la pobreza? Los filosofos
antiguos de los periodos clasico y helenistico parecen haber adopta-
do dos definiciones principales de ella. El S6crates de Jenofonte, asi
como Aristoteles y Epicuro, la entienden como la condicion relativa
y estable de no ser rico mientras se tiene lo suficiente para las ne-
cesidades diarias. Los cinicos y Platon, en cuanto a ellos, la definen
como la indigencia y la condicion precaria de aquellos que apenas
pueden satisfacer sus necesidades basicas. Ambas definiciones de la
pobreza fueron comiunmente reconocidas y debatidas, como mues-
tra el Pluto de Aristofanes en la polémica conversacion entre Pobre-
za y Cremilo acerca de la diferencia entre la pobreza y la existencia
indigente de los mendigos: segin Pobreza, Cremilo la confunde
erroneamente con la indigencia (Pluto 535-554).

¢Por qué es tan importante el tema de la pobreza para estos fi-
losofos? Mi hipotesis es que la pregunta comtn que los guia es si la
pobreza —dependiendo de como se defina y se perciba— es nece-
saria para alcanzar la verdad, tanto en su dimension epistemologica
como practica, o si la pobreza es un obstaculo para alcanzarla. Para
explicar por qué este es el tema central que tratan son necesarias
algunas palabras sobre lo que entendemos por la dimension meta-
fisica y la dimension practica de la verdad. La dimension metafisica
de la verdad consiste en examinar qué es el ser en si mismo, y qué
implica elaborar un discurso de acuerdo con lo que es el ser en
si mismo’>. La dimensién practica de la verdad o, para usar la ex-

3 Veéase Barry, 1993, pp. 9-28.

42



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

presion de Aristoteles, la “verdad practica” (Ez. Nic. 1139a26-30)%,
consiste en examinar qué es la vida ética recta, en deliberar sobre
los medios adecuados para alcanzarla y en vivir esta vida justa. Los
filosofos antiguos asumen que estas dos dimensiones de la verdad
estan estrechamente conectadas. No se puede llegar a la verdad
practica sin un cierto conocimiento de la verdad en su dimension
metafisica: incluso un conocimiento parcial de lo que es el ser y de
lo que el Bien y la virtud son verdaderamente, como parte del ser,
es necesario para vivir una vida acorde con ellos. Tal es el caso, por
ejemplo, de la ética hedonista de Epicuro, que se basa en la ontolo-
gla atomista de su teoria fisica®. A la inversa, se requiere una vision
de la verdad practica para poder alcanzar el verdadero conocimien-
to de lo que es el ser. Por ejemplo, el arduo esfuerzo teorico de la
filosofia requiere tener algunas cualidades morales y control sobre
uno mismo, como muestra Platon a proposito de los guardianes de
la Calipolis en la Republica: se benefician de una educacion moral
por medio de la musica y la gimnasia (Rep. 2.376¢-3.412b) antes
de estudiar filosofia en la Gltima etapa de su programa educativo
(Rep. 7.521c-543c).

Este estrecho vinculo entre las dos dimensiones de la verdad
explica la preocupacion de estos filosofos por el papel ambiva-
lente que puede desempenar la pobreza con respecto a la ver-
dad. En efecto, desde la Odisea, el pobre, y mas atin el indigente
como el mendigo, ha sido considerado tanto un mentiroso como
alguien que dice la verdad. Para empezar con lo que podriamos
llamar la “relacion negativa” entre pobreza y verdad —es decir,
el hecho de que la pobreza puede interponerse en el camino de
la verdad—, se dice que el mendigo miente por necesidad, para
obtener lo que necesita, como observa Eumeo en su descripcion
de como se comportan la mayoria de los mendigos con respecto
a Penélope:

4 Sobre la verdad practica en Aristoteles: Olfert, 2017.
5  Giovacchini, 2015.

43



Etienne Helmer

Esos hombres errantes y faltos de todo llegan siempre contando em-
busteras historias; no hay forma de que digan verdad y el que en ftaca
aborda, a mi duena suele ir refiriendo patranas; acogele ella y e brinda
hospedaje, le va preguntando mil cosas y, sumida en dolor, de sus ojos
deslizase el llanto como es propio en mujer cuyo esposo cay6 en tierra
extrafa.T1, asimismo, joh anciano!, urdirias bien pronto algan cuento
si cualquiera te diese a vestir una tinica, un manto. (Odisea 14.124-
132; trad. J. M. Pabon. Gredos, 1982)°

Sin embargo, los pobres también han sido considerados como las per-
sonas mas capaces de pensar y decir la verdad, precisamente porque
nada puede afectarlos, al menos mientras su pobreza sea el resultado
de una eleccion intencional de rechazar cualquier forma de riqueza.
Indicios de esta “relacion positiva” entre pobreza y verdad —es decir,
el hecho de que la pobreza es beneficiosa para alcanzar la verdad— se
pueden encontrar, en el caso de la pobreza relativa, en la conexion
entre el hecho de que el Socrates de Jenofonte (Oec. 2.12-13)7, asi
como los filosofos de la Republica de Platon (Rep. 3.417a-b), no son
adinerados administradores domésticos (oikonomoi), y el hecho de
que se centran en la bisqueda de la verdad. En el caso de la pobreza
como indigencia, el rechazo absoluto de los ciicos a los valores con-
vencionales y sociales de la riqueza y de la comprension comtn de la
“libertad” como poder institucional y material sobre los demas, los
libera de cualquier inhibicion con respecto a la verdad, como lo de-
muestra claramente su uso de la parrhésia o “libertad de expresic’)n”s.
La activa indiferencia de Diogenes hacia la riqueza y el poder politico
institucional le hace capaz de ordenar a Alejandro que “no le haga
sombra” cuando éste le esta tapando el sol, y de responder al general
Perdicas, quien lo amenaza con matarlo a menos que venga a ¢l: “No
es nada extraordinario; pues también un escorpion o una tarantula
habrian hecho lo mismo.” (D.L. 6.38 y 6.44 respectivamente; trad.
C. Garcfa Gual. Alianza, 2007)°.

Indicamos la traduccién utilizada solo en la primera aparicion de cada texto.
Véase Dorion, 2008, pp. 269-273.

Sobre la parrhésia véase la nota 44

D.L. = Dibgenes Laercio, Vidas y opiniones de los filésofos ilustres.

O 0o ~J O

44



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

Es el proposito de este capitulo dar una vision general de
esta “relacion positiva” entre pobreza y verdad, como un aspecto
importante del pensamiento filosofico de la antigua Grecia. La
primera seccion examina lo que era la pobreza para los filosofos
de los periodos clasico y helenistico y como remodelaron esta
nocion relativa de diversas maneras, pero siempre rompiendo el
marco de su significado socialmente aceptado. La segunda sec-
cion se centra en como el Socrates de Platon consideraba su po-
breza relativa como resultado de su dedicaciéon a la filosoffa'®.
La altima seccion explora como y por que los cinicos han consi-
derado la indigencia como la condicion mas adecuada para decir

la verdad.

1. ;Qué significa “pobreza” para los fil6sofos griegos?

La pobreza es relativa tanto a la riqueza como (igual que la rique-
za misma) a las condiciones materiales y economicas de una socie-
dad dada. Pero los antiguos filosofos griegos han propuesto formas
de entender la pobreza de una manera menos relativa, como un
elemento clave en sus variadas estrategias eticas y politicas, como
muestran los cuatro puntos siguientes.

En primer lugar, algunos de ellos —Platon, Aristoteles y Epi-
curo— han definido la pobreza y la riqueza a través de una eva-
luacion de “nuestras” necesidades en general, y la determinacion
de un estandar cualitativo y cuantitativo de nuestras necesidades
mas esenciales, un estandar llamado “riqueza de acuerdo con la
naturaleza” en la Politica de Aristoteles (6 ThoUTos 6 kaTd pUow,
1257b19-20), las Sentencias vaticanas de Epicuro (8) y sus Mdxi-
mas capitales (‘O Tfis pUoews TAouTos, 15). La expresion “nuestras
necesidades” puede referirse a la condicion apetitiva natural de

10 Dentro de los limites de este capitulo, no puedo discutir el “problema socratico” que
surge “del hecho de que Socrates no escribio nada, pero aparece de diversas maneras
(algunos dirfan irreconciliablemente) como un personaje en las obras de una variedad
de sus contemporaneos” (Nails, 1995, p. 8). Considero que el Socrates de Aristofanes,
Jenofonte y Platén son personajes literarios que pueden adoptar diferentes posiciones
teoricas en diferentes textos. Véase también Dorion, 2010 y Nails, 2018.

45



Etienne Helmer

cualquier ser humano, independientemente de su tiempo y lugar.
Esto parece ser lo que Epicuro quiere decir en la Carta a Mene-
ceo (127): “de los deseos, unos son necesarios, los otros vanos, y
entre los naturales hay algunos que son necesarios, y otros tan
solo naturales. De los necesarios, unos son indispensables para
conseguir la felicidad; otros, para el bienestar del cuerpo; otros,
para la propia vida” (trad. M. Jufresat. Altaya, 1991). Lo mismo
ocurre en la Republica de Platon con el contraste entre los ape-
titos necesarios y los apetitos innecesarios (Rep. 8.558d). Otra
posible interpretacion de “nuestras necesidades” consiste en dar
a esta expresion un significado individual o socialmente relativo,
tanto en calidad como en cantidad, que va desde el tirano gloton
hasta el asceta Socrates. Esto es lo que parece decir Platon cuan-
do Socrates recuerda a Glaucon y Adimanto que “nuestras nece-
sidades” (1) fueTépa xpeia, Rep. 2.369¢) construyen la ciudad en
palabras, y Glaucon afiade que éstos tienen que ser satisfechos
con “lo que es acostumbrado” para cualquier ateniense (é&mep
vopiletat, Rep. 2.372d).

En segundo lugar, la pobreza puede definirse, como hemos vis-
to antes, de dos maneras opuestas: o bien como tener lo minimo
que cualquier hombre necesita, como es el caso del Socrates de
Jenofonte (Mem. 2.1.1.), o como la incapacidad de satisfacer nues-
tros apetitos mas esenciales o necesarios con lo que uno posece.
Un aspecto comln de estas dos posibles definiciones es que la de-
terminacion de este minimo o limite varfa seglin cada filosofo: la
extrema austeridad de los cinicos, cuyas pertenencias se limitan a
su baston, su pequefo bulto y su manto, que necesitan poco (to
SAiywv xpriCew, D.L. 6.105) y mendigan lo que necesitan con vis-
tas a la vida sencilla y frugal que promueven (tov eitehd Biov, D.L.
6.21; Artéds Brotv, D.L. 6.105), parece probablemente mas cerca-
no a lo que comunmente se llamaria pobreza que la actitud de los
epictreos. Porque, a pesar de su énfasis en los deseos naturales y
necesarios, Epicuro y sus discipulos dejan espacio para otros tipos
de deseos, siempre que el placer —es decir, en términos epicu-
reos, el bien— y la satisfaccion que estos deseos les proporcionan

46



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

no causen aponia y ataraxia, es decir, sufrimientos fisicos y men-
tales que conduzcan a la infelicidad. Aunque se dice que Epicuro
adopt6 una dieta muy frugal“, ser epictireo no implica ser siem-
pre frugal y pobre en el sentido de tener muy poco. En efecto,
seglin la Carta a Meneceo (130), “La autarquia la tenemos por un
gran bien, no porque debamos siempre conformarnos con poco,
sino para que, si no tenemos mucho, con este poco nos baste, pues
estamos convencidos de que de la abundancia gozan con mayor
dulzura aquellos que minimamente la necesitan, y que todo lo que
la naturaleza reclama es facil de obtener, y dificil lo que es vano”
(trad. M. Jufresat levemente modificada). Esta afirmacién puede
ser interpretada como una invitacion a practicar un entrenamiento
hacia la autosuficiencia mas que como una voluntad de vivir una
vida de pobrezalz.

En tercer lugar, la pobreza entendida como tener solo lo ne-
cesario para las necesidades cotidianas ha dado lugar a una pa-
radoja conceptual y terminologica bien conocida y ampliamente
compartida. En lugar de poner el énfasis en el aspecto material
de este minimo requerido, la mayoria de los filosofos clasicos y
helenisticos han puesto el acento en la disposicion subjetiva del
individuo a restringir sus propios descos y necesidades, lo que
deberia llevarlo a estar satisfecho con las pocas cosas que tiene.
De ahi surge el cambio paradoéjico, segtin el cual se dice que el
pobre es rico porque tiene lo que necesita, mientras que se dice
que el materialmente rico es pobre porque generalmente quiere
mas de lo que ya tiene. Cuanto mas pobre es uno (en términos de
necesidades limitadas), mas rico es. Por el contrario, cuanto mas
rico es uno (materialmente hablando), mas pobre es. Por ejem-
plo, “en un pasaje del Simposio de Jenofonte (4.34-44), Antistenes
defiende la afirmacion de que, aunque no tiene un centavo, se
enorgullece de su riqueza. Observa a personas que son conven-

11 “El mismo afirma en sus cartas que se contentaba solo con agua y un pan sencillo. Asi
dice: ‘Enviame una tarrina de queso, para que pueda, cuando me apetezca, darme un
festin’ 2, D.L. 10.11.

12 Avotins, 1977. Las cursivas son mias en la cita de Epicuro.

47



Etienne Helmer

cionalmente ricas, pero patologicamente insatisfechas con sus
posesiones. En cuanto a si mismo, tiene lo suficiente para satisfa-
cer todas sus necesidades corporales bésicas”!3. Segun el Socrates
de Platon, el tirano es mas pobre que rico (Rep. 9.577e-578a),
porque agota sus grandes recursos en aras de sus apetitos ilimi-
tados. Por esta misma razon, como afirma el Socrates de Platon,
solo en la ciudad justa de la Republica “manden los verdaderamen-
te ricos (oi T¢ dvTi mhovaion) [es decir, los filosofos], que no lo
son en oro, sino en lo que hay que poseer en abundancia para
ser feliz (o0 xpuciou &AA ol 8¢t TéV evdaipova TAoUTE): una vida
buena y juiciosa. Pero donde son mendigos y hambrientos de bie-
nes personales (ei 8¢ mTwxol kal TEWGVTES dyabéov idicov) [...]7
se puede decir que son pobres (Rep. 7.521a; trad. J. M. Pabon
y M. Fernandez-Galiano. Alianza, 1988). En el Econdmico, Je-
nofonte hace decir a Socrates que, aunque tiene menos riqueza
material y dinero que su interlocutor Critobulo, es mucho mas
rico que ¢l, precisamente porque tiene control sobre sus apetitos
(Oec. 2.1-2). Lo mismo vale para Epicuro: “La pobreza que se
adecta al fin de la naturaleza es una gran riqueza; la riqueza sin
limites es una gran pobreza” (1) Tevia yeTpoupéVT TG Tiis PUOEWS
TéAel péyas 0Tl TAoUTos TAoUTOs 8¢ Un Opilduevos peydAn eoTi
mevia, Sentencias Vaticanas 25; trad. M. Jufresat. Altaya, 1991).
Y Diogenes, el cinico, declara a Alejandro Magno que “la pobreza
no consiste en no tener dinero, ni la mendicidad es algo malo,
sino que la pobreza consiste en desearlo todo [...] (Carta 33 a Fa-
némaco; mi traduccion)”. Este giro conceptual y terminologico
ha sido decisivo para disociar la pobreza de las ideas de privacion
y obstaculo ante cualquier actividad en general, y ante la filosofia
en particular, y para convertirla en una condicion deseable. Este
cambio representa también un genuino retroceso de la valoriza-
cion social general, aunque matizada, de la riqueza, y de los ries-
gos de hubris que puede implicar, como explica Aristoteles en la
Retdrica, en la estela de una antigua tradicion griega: “Quienes

13 Long, 1999, p. 625. Mi traduccion.
14 Malherbe, 1977, p. 141. Mi traduccion.

48



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

tienen [riqueza] son, en efecto, soberbios y orgullosos (UBpioTai
Y&p kai Umepripavol), por cuanto estan hasta cierto punto afec-
tados por la posesion de la riqueza; pues se hallan en la misma
actitud de si poseyesen todos los bienes enteramente, ya que la
riqueza es como la medida del valor de las demas cosas, por lo
que les parece que todo sin excepcion puede comprarse con di-
nero.” (Ret. 2.16.1; trad. Q. Racionero. Gredos, 1994)"°.

En cuarto lugar, a pesar de esta conversion filosofica de la po-
breza material en riqueza ¢tica en contra de la connotacion nega-
tiva comun de la pobreza,]6 esta ultima no aparece siempre como
una condicion deseable. Algunos de los filosofos que han asumido
esta misma inversion, como Platén y Epicuro, proponen, sin em-
bargo, adoptar una especie de término medio entre la riqueza y
la pobreza. En la Apologia de Platon, Socrates parece dar priori-
dad a la pobreza, en el sentido de tener lo minimo diario, como
consecuencia de su total compromiso con la virtud y la filosofia,
como veremos mas adelante. Pero en la Republica, considera que
la pobreza es tan perjudicial como la riqueza para la unidad y la
justicia en la polis: los guardianes de la ciudad ideal de Platon de-
ben evitar tanto la pobreza como la riqueza “ya que una produce
el libertinaje, la pereza y el afan de novedades, mientras la otra
genera el servilismo y la vileza, ademas del afan de cambios” (Rep.
4.422a; trad. C. Eggers Lan. Gredos, 1988). Por supuesto, la po-
breza de Socrates en la Apologia significa probablemente tener lo
minimo, mientras que, en la Republica, pobreza significa indigencia
o no tener el minimo requerido. Pero hay que observar que, aun-
que la condicion material intermedia de los guardianes de la Cali-
polis, entre pobreza y riqueza, significa tener lo minimo, nunca se
dice que estos guardianes son “pobres” en la forma en que Socrates
dice que es pobre en la Apologia. Lo mismo ocurre en las Leyes de

15 Véase Dover, 1974, pp. 109-111. “Wealth and hubris were inseparable” en los primeros
textos griegos (cf. Solon fr. 6.4-9), segtn Raaflaub, Edmunds y Morris (2004, p. 54). La
cita de Aristoteles de la Retdrica se hace eco de esta asociacion.

16 Para un concepto literario similar de la pobreza, positivamente renovado, véase
Aristofanes, Pluto 473 sqq.

49



Etienne Helmer

Platon. En la justa ciudad de Magnesia, “no debe haber ni extrema
pobreza entre algunos de sus ciudadanos, ni, por otra parte, rique-
za” (ufTe Teviav THY XaAeTmv évelval Tap& TIow TV TOAITOV uriTe
al mholTov, Leyes 5.744d; ¢f. 743c; trad. F. Lisi levemente modifi-
cada. Gredos, 1999). Estos ciudadanos deben estar en una posicion
intermedia entre un minimo (definido por el valor econémico del
lote que el ciudadano tiene a su cargo) y un maximo (equivalente a
cuatro o cinco veces el valor de su lote)!”. Una vez mas, la pobreza
en esta cita de las Leyes se refiere a no tener el minimo, pero nunca
se dice que los ciudadanos de Magnesia sean pobres en el sentido
socratico de la Apologia. Esto probablemente tenga que ver con la
diferencia entre, por un lado, la declaracion ética individual de So-
crates, y, por otro, la organizacion politica de toda una ciudad, a
proposito de la cual afirmar que sus habitantes seran pobres podria
desacreditar la capacidad del filosofo para ser un buen politico.
La filosofia epicurea presenta una tension similar: la brecha antes
mencionada entre, por un lado, la frugalidad personal de Epicuro
y su contribucion a la inversién terminologica y conceptual de la
pobreza material en riqueza ética y, por otro lado, su propia acep-
tacion teodrica de la legitimidad ética de una gama amplia de descos
mas alla de los necesarios y naturales, es otro ejemplo de la dificul-
tad que tienen algunos filosofos para adoptar una posicion absoluta
y fija frente a la pobreza.

Esta vision general de como los antiguos filosofos griegos, cla-
sicos y helenisticos, han entendido la pobreza nos permite enten-
der en qué sentido algunos de ellos la consideraban un elemento
importante y positivo para alcanzar la verdad. Han establecido al
menos dos tipos de relacion entre pobreza y verdad: la pobre-
za puede ser entendida como el resultado de la filosofia definida
como la busqueda de un tipo especifico de verdad, o como una
condicion previa para esta busqueda.

17 Leyes 5.744d-c. Sobre el calculo del maximo de riqueza en Magnesia, véase Saunders,
1961.

50



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

2. La pobreza como resultado de la filosofia:
Socrates en la Apologia de Platon

Los griegos entendian la filosofia como una actividad de alta
exigencia, ya que la identificaban con una forma de vida y no como
una mera actividad teérica'®. En otras palabras, esta ocupacion
impactaba los aspectos mas practicos y materiales de la vida de un
filosofo. No es de extranar, pues, que Socrates se refiera a este rasgo
especifico, cuando describe su actividad a sus jueces en la Apologia
de Platon:

[el dios] se sirve de mi nombre poniéndome como ejemplo, como si
dijera: ‘Es el mas sabio, el que de entre vosotros, hombres, conoce,
como Socrates, que en verdad es digno de nada respecto a la sabiduria.’
(807TI5 Somep ZcokpdTns Eyveokev 8T1 oUdevds &E1ds o T &Anbeiq Tpds
cogiav). Asi pues, incluso ahora, voy de un lado a otro investigando
y averiguando en el sentido del dios, si creo que alguno de los ciuda-
danos o de los forasteros es sabio.Y cuando me parece que no lo es,
prestando mi auxilio al dios, le demuestro que no es sabio. Por esta
ocupacion (Umd Taytng Tfs &oxoAias) no he tenido tiempo (oUte ... pot
oxoMiy yéyovev) de realizar ninglin asunto de la ciudad digno de citar
ni tampoco mio particular, sino que me encuentro en gran pobreza (¢v
mevia pupia eipi) a causa del servicio del dios. (Apologia 23a-c; trad. J.
Calonge Ruiz. Gredos, 1981)

De acuerdo con este pasaje, la pobreza de Socrates no es un valor, es
decir, una norma simbolica que guiaria sus acciones y en aras de la
cual habria elegido la filosofia como la mejor actividad de acuerdo
con esa norma. En cambio, la pobreza de Socrates es el resultado o la
consecuencia de su compromiso con su propia y especifica actividad.
Que la pobreza no es un valor para ¢l se confirma en su afirmacion
mas adelante en el dialogo cuando dice: “Tampoco dialogo cuando
recibo dinero y dejo de dialogar si no lo recibo, antes bien me ofrez-
co para que me pregunten, tanto al rico como al pobre (éuofews kai
TAoucie Kal TéVNTL TapéxXwd ELAUTOV EPLITAV); Y el que quiera, que

18 Véase Hadot, 1995 y Cooper, 2012.

51



Etienne Helmer

responda y oiga lo que digo” (Apologia 33b). Si su interlocutor es
rico o pobre no es una consideracion que Socrates tenga en mente
cuando comienza su investigacion filosofica y ética con este inter-
locutor. Al contrario, la “gran pobreza” de Socrates es el resultado
de su propia sabiduria. En efecto, se puede decir que Socrates es
el mas sabio entre los hombres porque nunca ha estado satisfecho
con su propia sabiduria. La sabiduria genuina, en otros términos,
implica ser sabio hacia la propia supuesta sabiduria, es decir, ser
consciente de que nunca se logra como deberia o como uno piensa
que es. Como consecuencia, Socrates no puede dejar de recurrir a
la sabiduria de cualquier otro, con la esperanza de mejorar la suya
propia, asi como la sabiduria y la virtud de sus conciudadanos. Aca-
tar el oraculo del dios, es decir, en este caso, las respuestas que Apo-
lo dio en Delfos, a través de la sacerdotisa, a la pregunta del ami-
go de Socrates, Querefonte: shay alguien mas sabio que Socrates?
(Apol. 21a)!%, implica que Socrates no tiene entonces “ocio” (oxoAn)
para nada mas. No tiene tiempo en particular para ocuparse de sus
“propios asuntos” (Tév oikeicov, 23b; ¢f. TV oikeiwv dueAouuéveov,
31b), expresion que puede traducirse también por “sus asuntos do-
mésticos”, en contraste con los “asuntos de la ciudad”. Como mues-
tran claramente las recomendaciones de Iscomaco a su esposa en el
Econdmico de Jenofonte, el arte econémico, es decir, la administra-
cion de la propia casa, requiere mucho tiempo, si hemos de creer
en las innumerables tareas que ambos deben realizar en su casa para
hacerla florecer (ofkous ... ali€ew, Oec. 6.4; 7.16-43).

Socrates es pobre, pues, porque no tiene tiempo libre para la
administracion de la casa. Uno puede preguntarse si solo tiene
lo minimo para ¢l y su familia, mientras no puede hacer florecer
sus propiedades, o si incluso es incapaz de proveerse a si mismo
y a su familia con lo minimo. El hecho de que nunca se diga
que a Socrates le falte nada, ni en la Apologia de Platon ni en el
Econdmico de Jenofonte ni en ninguna otra fuente, da mayor credito

19 Sobre esta mencion del oraculo en la Apologia de Sécrates de Platon, véase Montuori,
1990. Sobre la importancia de los oraculos y la adivinacion para el Socrates de Jenofonte:
véase Bruit Zaidman, 2013.

52



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

a la primera opcion: Socrates podia confiar en que sus amigos le
proporcionarian al menos lo necesario para ¢l y su familia. Por
ejemplo, en la Apologia de Sécrates de Platon, leemos que Platon,
Criton, Critobulo y Apolodoro estaban dispuestos a pagar la
fianza para liberarlo de la carcel (Apol. 38b-d).Y en el Econdmico
de Jenofonte, Socrates dice a Critobulo: “si necesitara algo, estoy
seguro de que incluso th reconoces que hay personas que estarfan
dispuestas a ayudarme, de tal suerte que dandome muy poco
colmarfan mi vida de abundancia” (Oec. 2.8; trad. ]. Zaragoza.
Gredos, 1993), siendo estas personas probablemente amigos
suyos, como lo deja claro el contraste inmediato con Critébulo:
“En cambio, tus amigos, que se bastan con sus recursos mas que tl
con los tuyos, se fijan en ti como si le fueran a sacar ayuda.” (Oec.
2.8)?°. Pero en la cita anterior de la Apologia, Socrates no solo dice
que es pobre, sino que también dice que su pobreza es “grande” o
“ilimitada” (uupiq). Esto puede significar que su total devocion a
la sabiduria conlleva el riesgo permanente de no poder ni siquiera
proveerse a si mismo y a su familia con lo minimo, es decir, el
riesgo de pasar de la pobreza entendida como tener justo lo
necesario a la pobreza como indigenciaﬂ. La pobreza de Socrates
también es “ilimitada”, es decir, sin fin, porque, siendo el mas sabio
entre los hombres, no hay ninguna perspectiva de que pueda poner
fin a su actividad.

Mas adelante en la Apologia, Socrates da a su pobreza otra
funcion y estatus. No es solo el resultado de su actividad filoso-
fica y de la incapacidad consiguiente para ocuparse de sus asun-
tos domeésticos, sino también la mejor prueba del hecho de que
esta diciendo la verdad cuando dice que su principal preocupa-
cion ha sido la virtud de sus conciudadanos mas que sus propios
asuntos (Apol. 31b-c): “Ciertamente yo presento, me parece, un
testigo suficiente de que digo la verdad: mi pobreza (tiv meviav)”

20 Ver Dorion, 2008. Sobre la dimension filosofica de la amistad para el Socrates de Platon,
véase Nichols, 2009.

21 La preocupacion de Jantipa por como Socrates puede ganarse la vida para su familia es
recurrente en la pelicula de Rossellini, Sécrates (1971).

53



Etienne Helmer

(31c). Esta afirmacion probablemente cumple una funcién criti-
ca y polemica contra las costosas ensenanzas de los sofistas, que
eran ricos en generalzz, y con los que Socrates no quiere ser con-
fundido: “y si habéis oido a alguien decir que yo intento educar a
los hombres y que cobro dinero, tampoco esto es verdad” (Apol.
19d-¢). Una vez mas, la razén del énfasis de Socrates en no ser
asimilado a un sofista proviene mas bien de la importancia que
le da al hecho de ser coherente con el oraculo (dpol. 23a-c), es
decir, actuar de la manera en que debe actuar el mas sabio de los
hombres, que de un prejuicio contra la riqueza como tal y su co-
rrelativa apologia o elogio de la pobreza. Incluso la atrevida peti-
cion de Socrates de recibir, como castigo, “de ser alimentado en
el Pritaneo” (Apol. 36d; c¢f. 37a) no se basa en la promocion de la
pobreza por la pobreza misma, como si su objetivo fuera conver-
tirse en un “hombre pobre” (&vdpi mévnT, 36d)?3. Esta peticion
se basa también, y sobre todo, en los incesantes esfuerzos de So-
crates por ser coherente con el oraculo. En otras palabras, segtin
la Apologia, nada impide que una persona rica sea sabia, siempre
y cuando la administracion de su riqueza no la prive del tiempo
libre requerido para ser sabia. Socrates no excluye absolutamente
la posibilidad de que uno pueda ser al mismo tiempo rico y sabio.
En la misma linea, el extranjero ateniense en las Leyes no dice que
los ricos no puedan ser sabios o virtuosos, sino solo que los “muy
ricos” (ol mapmAovctol, Leyes 5.743¢; las italicas son mias) no pue-
den ser virtuosos. Y, a la inversa, Socrates también es critico hacia
la pobreza en el sentido de no tener lo necesario. No dice que uno
tiene que ser pobre para ser sabio, sino que el verdadero cuidado
de la sabiduria probablemente resulta en pobreza.

22 Sobre los sofistas y la riqueza, véase Heénaff, 2010, pp. 27-58.

23 “En mi vida no he tenido sosiego, y he abandonado las cosas de las que la mayoria se
preocupa: los negocios, la hacienda familiar, los mandos militares, los discursos en la
asamblea, cualquier magistratura, las alianzas y luchas de partidos que se producen en
la ciudad, por considerar que en realidad soy demasiado honrado como para conservar
la vida si me encaminaba a estas cosas. No iba donde no fuera de utilidad para vosotros
o para mi, sino que me dirigia a hacer ¢l mayor bien a cada uno en particular, segin yo
digo.”, Apologia 36b-c.

54



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

3. La pobreza como condicion
de la filosofia: los cinicos

Segin Eliano en sus Historias curiosas, “Dibgenes [el cinico]
decia que incluso el mismo Socrates habia caido en la molicie
(Tpugrioat). Pues tomaba un cuidado excesivo de su casita, de
su camastro y de las sandalias que, efectivamente, en ocasiones
Socrates usaba.” (4.11; trad. J. M. Cortés Copete. Gredos,
2006)**. Estas pocas palabras son totalmente antitéticas a las
descripciones que Jenofonte y Platon hacen de Socrates como
un filésofo que advierte contra las consecuencias de la forma de
vida lujosazs, que descuida su oikos, usa sandalias en muy pocas
ocasiones y vive una vida pobre, teniendo solo lo minimo?®. Las
razones de este retrato critico de Socrates por Didgenes se deben
a que los cinicos representan una radicalizacion de la actitud de
Socrates con respecto a los bienes materiales y la pobreza. Dan
a la pobreza otra funcion, forma y significado con respecto a la
filosoffa y la sabiduria. En lugar de convertirla en un resultado
probable de la filosofia, la ven como una condicién necesaria para
convertirse en un filosofo genuino.

La principal justificacion teorica para el rechazo, por parte
de los cinicos, de cualquier forma de riqueza material se en-
cuentra en la alteracion de Diogenes de la “costumbre politica”
(16 mohiTikov véuopa, D.L. 6.21), es decir, de las convenciones
sociales, cuyo caso mas paradigmatico y decisivo es el “dinero”;
la palabra griega 6 véuoua significa tanto “convencion” como
“dinero”’. En lugar de criticar el amor ampliamente comparti-
do por la riqueza y el dinero sobre la base de que, como explica
Aristoteles, la mayorifa de la gente lo considera un fin mas que un

24 Citado por Husson, 2016, p. 126.

25 Sobre la truphé como lujo y su asociacion con la corrupcion, véase Gorman y Gorman,
2014, pp. 7-75, esp. 54-55 sobre Platon.

26 Veéase respectivamente Rep. 2.372¢; Apol. 23b 'y 31b; Simp. 174a.

27 Sobre esta falsificacion de la moneda de su Sinope natal por Diogenes, véase Brahman,
1996.

55



Etienne Helmer

medio?$, Diogenes analiza el dinero en tanto institucion social y
politica. Segan ¢l, el amor comtn por el dinero es un valor so-
cial y politico, que descansa en la violencia y la sustenta también,
configurando o plasmando las relaciones humanas de acuerdo
con el patron de la esclavitud. No se trata de cuestionar el dinero
en sl mismo como instrumento de intercambio, sino de cuestio-
nar la creencia erronea y peligrosa mas comtn de que el dinero,
lejos de ser una convencién como lo es en realidad, tiene valor
en si mismo??, Por eso “dijo que la pasion por el dinero es la
metropoli de todos los males” (fv giAapyupiav elme untpdmoAw
TavTwv Tédv kak@dv, D.L. 6.50). La metafora politica en esta cita
es valida tanto para las relaciones sociales entre los miembros de
una misma ciudad, como para las relaciones politicas entre las
ciudades mismas. Con respecto a lo primero, se dice que Cra-
tes, uno de los discipulos de Diogenes, escribi6 un poema sobre
una ciudad utopica, “utopica” en el sentido de que se ajusta al
ideal cinico de una sociedad autosuficiente, frugal, pacifica y li-
bre3?, Esta ciudad se llama “Pera”, por el bulto o la pequefa bolsa
(1 pa) en la que los cinicos guardan todas sus pertenencias con
ellos?'. En una ciudad asi, escribe Crates, no hay

ningln gloton, de los que se ufanan de sus cachas de puta.

Pero produce tomillo, ajos, higos y chuscos de pan,

por los cuales no combaten entre si sus moradores,

ni se proveen de armas para defender su moneda o su honor. (D.L. 6.85)

28  Politica 1258a13-14.

29 Sobre el dinero como convencion y la sugerencia de Didgenes de usar fichas como
moneda, véase Filodemo de Gadara, Peri Stoikon 15-20. Otra critica al supuesto valor
inherente del dinero se observa en la anécdota sobre el discipulo de Didgenes, Monimo,
quien es el sirviente de un banquero. Ménimo “empez6 de pronto a arrojar por ¢l aire
las monedas y toda la plata de la mesa del banquero, hasta que su duefio lo despidio.Y al
momento estaba a las ordenes de Didgenes” (D.L. 6.82).

30 Dawson, 1992, p. 149. Sobre esta “utopica” ciudad cinica de Pera, véase también Baldry,
1959, p. 14; Desmond, 2008, pp. 26-27; Cepko, 2017. Véase también Bertelli, 1982,
pp- 553-557 para un enfoque mas amplio de la comprension cinica de la utopia.

31 Bertelli, 1982, p. 555. Véase, por cjemplo, D.L. 6.22, 23, 33, 37 (Diogenes) y 83

(Moénimo).

56



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

Este poema hace del pensamiento y la forma de vida cinicos una
solucion contra la lucha por el dinero que impregna y plasma las
relaciones sociales en todas las ciudades. En cuanto a las relaciones
entre las ciudades mismas, Diogenes las menciona en la Carta 33 a
Fanémaco, en la que relata haber dicho a Alejandro Magno que no
se preocupa por ¢l, “porque [Alejandro] no hace la guerra contra
nada de lo que me pertenece, ni se lo lleva, como lo hace con las
posesiones de los pueblos de los macedonios, los lacedemonios, o
cualquier otro, cada uno de los cuales necesita un rey en estas mate-
rias”32. Ambas citas dejan claro que la violencia en y entre las poleis
proviene del amor por la riqueza y el dinero. Las tltimas palabras
de la segunda cita (“cada uno de los cuales necesita un rey en estas
materias”) pueden entenderse como un breve comentario “arqueo-
logico” sobre la politica: las relaciones de dominacion y guerra que
forman la version comtn o empirica de la politica tienen su origen
en un apetito adquisitivo que divide a los hombres en lugar de unifi-
carlos, como deberta ser. Esto puede significar que las instituciones
politicas no son necesarias en absoluto, como pretenden quienes
consideran que el ideal de los cinicos es vivir de acuerdo con la
naturaleza. Pero también puede significar que se requieren institu-
ciones politicas basadas en otros valores que no sean la riqueza para
garantizar relaciones humanas loacificas3 3,

Alejarse de esta valoracion excesiva y peligrosa del dinero y de la
riqueza implica adoptar una vida mas sencilla. Sin embargo, cabe pre-
guntarse por qué los ciicos consideraron necesario adoptar una for-
ma radical de pobreza, en vez de un término medio entre la riqueza y
la pobreza extrema. La razon principal de una decision tan radical se
encuentra en su elogio de la autosuficiencia (autarkeia) como el ele-
mento clave de su concepcion de la libertad y la felicidad. La auto-
suficiencia era también el objetivo mas alto de los estoicos y los epi-
clreos.>* Pero los cinicos lo entendfan de otra manera, en la medida

32 Malherbe, 1977, p. 141.
33 Respectivamente: Goulet-Cazé, 1993,V y Navia, 1996, IX; Flores-Janior, 2021, pp.
173-179, y Helmer, 2017, pp. 61-66.

34 Sobre la autosuficiencia epictirea y estoica, véase O’Connor, 1989; Reydams-Shils,

57



Etienne Helmer

en que su concepto de autarkeia no parece haber tenido primero un
significado colectivo o social, sino mas bien ético e individual, con im-
plicaciones colectivas y sociales posteriores. Contrariamente a los es-
toicos, la autosuficiencia de los cinicos se basaba efectivamente en su
distancia hacia las instituciones sociales, como, por ejemplo la familia
en su version ordinaria, sin hacer de la amistad un tipo alternativo de
relacion social, como hacian los epicﬁreos35. El rechazo de los cinicos
al dinero es clave para su autosuficiencia por dos razones. En primer
lugar, segtin ellos, el amor al dinero y la riqueza impone una condicion
servil a las personas, no solo entre ellas, sino también en los propios
individuos, ya que se convierten en esclavos de sus propios apetitos. En
este contexto, la esclavitud es independiente de su dimension estatuta-
ria o juridica. Mas bien debe entenderse en el sentido ético clasico de
la incapacidad de tomar el control sobre las propias pasiones o deseos,
como explica la siguiente anccdota: “[Diogenes] se extranaba de que
algunos esclavos que vefan a sus duefios comer vorazmente no hurta-
ran nada de los platos” (D.L. 6.28). Estos esclavos son libres porque
pueden reprimir sus apetitos, mientras que sus amos son esclavos por
no poder hacer lo mismo. Cuanto mayor es el control que uno tiene
sobre sus apetitos, mas libre es’®.

Pero para los cinicos, hay algo mas en la esclavitud. Su analisis
de este tema no se limita a las relaciones juridicas interpersonales
de dominacion, ni a la cuestion del control moral sobre los pro-
pios apetitos y pasiones37.Versa también sobre las mediaciones que
pueden interferir entre nuestros deseos, por un lado, y los medios
u objetos que pueden satisfacerlos, por otro. Estas mediaciones no

2005, esp. cap. 2, pp. 53-82.

35 Sobre la autosuficiencia cinica, véase Rich, 1956; Brenk, 2002; Dorion, 2015; Dorion,
2021.

36 (f.D.L.6.66: “Decia que los criados son esclavos de sus amos, y que los débiles lo son de
sus pasioncs“ (Tovs pév oikétag o Tols deoméTals, Tous Bt pavAous Tais émbupicis Soulevew).

37 Sobre esta distincion entre esclavitud legal y moral, segtn la cual filosofos como Zenén,
Dio Crisostomo y Séneca consideraban que el amo legalmente libre era el verdadero
esclavo si era un “esclavo en espiritu”, véase Garnsey, 1996, pp. 65-66. Sin embargo,
contrariamente a lo que afirma Garnsey, esta inversion no es especifica de los estoicos:
véase, por ejemplo, lo que dice Platon sobre el tirano en Rep. 9.577d; 578¢-579a.

58



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

deben entenderse solo en sus aspectos materiales, como en las si-
guientes dos anécdotas famosas:

Al observar una vez a un nifio que bebia en las manos, arrojo fuera de
su zurron su copa, diciendo: ‘Un nifio me ha aventajado en sencillez
(evredeiq)’. Arrojo igualmente el plato, al ver a un nifio que, como se
le habia roto el cuenco, recogia sus lentejas en la corteza concava del
pan. (D.L. 6.37)

Lo que esta en juego en esta cita no tiene nada que ver con un
supuesto rechazo de la civilizacion con vistas a una vida vivida de
acuerdo con la naturaleza®®. Es més bien el caso de que Dibgenes
esta buscando aqui la manera mas facil de lidiar con sus apetitos en
aras de una “vida sencilla”. Esta simplicidad (eUteAeia) se encuentra
menos en la naturaleza de los objetos de sus deseos que en el menor
namero posible de mediaciones entre sus deseos o apetitos y los
objetos que los satisfacen. Y ademas del aspecto material de estas
mediaciones, Dibgenes también tiene en mente todo el conjunto de
valores y representaciones sociales que pueden interferir y configu-
rar la forma, el objeto y la amplitud de nuestros deseos. Esta multi-
plicidad de interferencias o mediaciones (expresadas por la palabra
1 moAuTéAeia) puede hacernos perder nuestra libertad, entendida
como autosuficiencia o autodeterminacion. Por ejemplo, en la in-
vitacion a participar de una cena suntuosa con personas poderosas
(es decir, segn Diogenes, con personas violentas y dominantes),
el valor social del prestigio interfiere, y probablemente fortalece
y moldea el deseo de comer de alguien, a costa de hacer que esta
persona dependa de quien lo invita a cenar. Esta es la razon por
la que Diogenes, en aras de su autosuficiencia, “como [el general]
Cratero le invitara a acudir a su corte, respondio: ‘Prefiero lamer
sal en Atenas que disfrutar de la espléndida mesa (tfis ToAuTeAots
Tpamélns) en el palacio de Cratero’.” (D.L. 6.57)%.

38 Como afirman Goulet-Caz¢, 1993,V (“rejet de la nature”) y Navia 1996, IX (“a life lived
according to nature”).

39 (f. “A uno que clogiaba como feliz a Calistenes y comentaba que participaba de la
espléndida vida de la corte de Alejandro (cos moAuteéov map’ ANe€&vBpey petéxer), le

59



Etienne Helmer

Ser pobre significa entonces para los cinicos utilizar el menor
numero posible de mediaciones para satisfacer sus necesidades.
Para ser plenamente coherentes, este concepto y esta practica de la
pobreza requieren un fuerte control y una limitacion cuantitativa
de las propias necesidades, un control que se supone que el ascetis-
mo de Diogenes haga posible4o. Por esta razon, los siguientes tres
elementos han sido los rasgos distintivos de la pobreza intencional
y radical de los cinicos. En primer lugar, al menos segtn los datos
biograficos proporcionados por Dibgenes Laercio, el primer paso
para abrazar el estilo de vida cinico a menudo consiste en recha-
zar o abandonar los bienes propios. Didgenes abandoné (o se vio
obligado a abandonar) su ciudad natal de Sinope (D.L. 6.20-21) y
se convirti6 en un individuo “sin ciudad, sin familia, privado de pa-
tria, pobre, vagabundo, tratando de subsistir dia a dia” (D.L. 6.38).
Se dice que Crates abandono su dinero a sus conciudadanos o a
sus hijos en caso de que no se convirtieran en filosofos (D.L. 6.
87-88).Y la esposa de Crates, Hiparquia, despidi6 a sus ricos pre-
tendientes (wAovtou, D.L. 6.96) en favor del pobre Crates. Ya sea
que los cinicos consideraran que la riqueza y los bienes materiales
no eran utiles en general, o simplemente no eran Utiles en ciertas
circunstancias*!, estas anécdotas comparten la misma suposicion
de que para ser filosofo se requiere no tener casi nada.

En segundo lugar, los cinicos definen los limites de sus nece-
sidades adoptando una vida frugal y sencilla, es decir, una vida lo
mas acorde posible con la euteleia:

Se proponen vivir sencillamente (Aitéds Biodv), sirviéndose de ali-
mentos que pueden proporcionarse por si mismos y de unos mantos
simples (atTapkeot xpopévors ortios kai TpiBwot pévors), despreciando
la riqueza (wAoUtou) y la fama y la nobleza de familia. Algunos, en
efecto, se nutren de vegetales y beben solo agua fresca, adaptandose a
cualquier refugio, incluso a una tina, como Diogenes, quien decia que

replico: ‘No es mas que un infeliz, que come y cena cuando le parece bien a Alejandro’.”
(D.L. 6.45).

40 Sobre el ascetismo de Diogenes, véase D.L. 6.70-71, y Goulet-Caz¢, 1986.

41 Husson, 2016, pp. 133-134.

60



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

era caracteristica de los dioses no necesitar nada, y de los semejantes
a los dioses el desear pocas cosas. (D.L. 6.105; trad. C. Garcia Gual
levemente modificada)

El proposito de esta reduccion es ser lo mas autosuficiente posible,
es decir, lo mas divino posible. El bafio de sol de Diogenes y su
rechazo de los regalos de Alejandro son probablemente el mejor
ejemplo de esta euteleia (D.L. 6.38). De ahi el vestido tipico de
los cinicos: vestian una prenda sencilla, solo tenian un baston y un
pequeno bulto (pera) con sus pertenencias (D.L. 6.22-23), siendo
este tltimo objeto a la vez el simbolo de su autosuficiencia y, como
hemos visto anteriormente, de su proyecto utopico.

En tercer lugar, la polémica practica de la mendicidad pro-
movida por los cinicos es crucial para su pobreza. Los cinicos no
solfan trabajar*?. Recibfan lo que necesitaban de donaciones, pero
también lo mendigaban. Mendigar no es abandonarse en manos de
la fortuna, ni ser incapaz de ser autosuficiente, sino todo lo contra-
rio. La practica intencional de mendigar significa ser capaz tanto
de resistir lo que la fortuna envie, como de conformar los deseos
de uno a lo que esta disponible en un momento dado. En contraste
con su identificacion comun con el parasitismo, esta idea renovada
de la mendicidad significa que el filosofo cinico tiene todo lo que
necesita, dado que se ha esforzado por controlar sus apetitos y res-
tringirlos tanto como sca posible43 .

Con estas tres caracteristicas, una pobreza tan radical se re-
vela decisiva para la capacidad de decir la verdad. De hecho, la
capacidad de los cinicos para ser tan pobres es una forma de ser
coherentes con su pensamiento y sus discursos, contrario a lo
que hacen la mayoria de los hombres (D.L. 6.27-28). El cuerpo
y la forma de vida de los cinicos son testigos de su compromiso
con lo que piensan y dicen. Exhiben una especie de vida desnuda,
en todos los sentidos de la expresion, es decir, una vida que no

42 Para un relato detallado sobre este tema y la excepcion de Simon, el zapatero, véase
Husson, 2016, pp. 127-131.
43 Véase Helmer, 2020.

61



Etienne Helmer

esconde nada y hace que su propio cuerpo diga la verdad, como
explica Epicteto:

Pero [el cinico] tiene necesidad también de un cuerpo adecuado. Por-
que si se pone tisico, flaco y palido, su testimonio ya no tiene el mis-
mo énfasis. Y es que es preciso que haga ver a los particulares que es
posible ser bueno y honrado sin lo que ellos admiran, mostrandoles
no so6lo lo del alma, sino que también ha de mostrarles por medio del
cuerpo que la forma de vida sencilla y frugal y al aire libre no perjudica
en absoluto al cuerpo. ‘Mira que de esto soy testigo no solo yo, sino
también mi cuerpo’. Como hacia Diogenes: andaba por ahi reluciente
y por su propio cuerpo hacia volverse al vulgo. (Disertaciones por Arria-

no 3.22.86-88; trad. P. Ortiz Garcia. Gredos, 1993)

Al mismo tiempo, esta pobreza radical coloca a los cinicos en una
posicion privilegiada, desde la cual pueden desenmascarar y mos-
trar facilmente las motivaciones ocultas y los valores serviles de las
personas, como se dice que Didgenes hizo con Filipo: al ser cap-
turado por este rey que le pregunto quién era, Diogenes le res-
pondié que era “un observador de [s]Ju ambicion insaciable” (D.L.
6.43). En términos mas generales, debido a su extrema pobreza,
los ciicos disfrutan de la libertad absoluta de expresion (parrhésia)
antes mencionada. Pero en lugar de servirse de ella a nivel politico
para comentar o criticar los discursos pronunciados en la Asamblea,
como ocurria en la época clasica, le asignan una funcion ética estre-
chamente ligada a la verdad practica: los cinicos utilizan la parrhésia
para acusar y hacer reproches a los individuos, y para ayudarles en
su crecimiento ético™. “Porque, en realidad, el cinico es espia de
qué es lo amigo y qué lo enemigo de los hombres (tiva ¢oti Tois
avbpdtols pida kai Tiva moAéma). Y debe, tras haberlo examina-
do minuciosamente, ir a anunciar la verdad (&mayyetAal T&Andi)”
(Epicteto, Disertaciones por Arriano 3.22.24-25). La pobreza radical
de los cinicos les permite decir la verdad y compartirla, como un
regalo que hacen a cualquiera que esté dispuesto a escucharlos.

44 Sobre la parrhésia, véase Scarpat, 1964; Momigliano, 1971; Carter, 2004; Foucault,
2019.

62



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

Una objecion a esta actitud cinica hacia la pobreza y la verdad
podria ser que la pobreza radical, aunque es una condicion necesaria
para decir la verdad, puede no ser una condicion suficiente. Por-
que, como muchos han observado, algunos seguidores de Diogenes
adoptaron la apariencia exterior y los accesorios de los cinicos sin
adoptar también la parte ascética interior de su filosoffa*®. En este
caso, la pobreza no es mas que una actitud vacia que hace mas bien
del cinismo una mistificacion o una farsa que un compromiso con
la verdad. Sin embargo, aunque discipulos infieles hayan adoptado
este tipo de conducta, la estrecha conexion que Diogenes ha es-
tablecido entre la pobreza y la verdad sigue siendo conceptual y
practicamente relevante, como lo demuestra su posible influencia

en los primeros cristianos.*¢

Conclusion

En el Socrates de Platon o Jenofonte y en los cinicos, el papel que
juega la pobreza con respecto a la verdad es distinto. Mientras So-
crates hace de la pobreza la consecuencia o el resultado de su bus-
queda de la verdad, Diogenes, el cinico, la considera una condicion
previa para alcanzar la verdad y la sabiduria. Esta diferencia se basa
principalmente en el hecho de que mientras Socrates entiende la
pobreza como tener lo minimo, Didgenes la entiende como la indi-
gencia. Pero a pesar de estas diferencias, ambos filosofos estan del
mismo lado, por asi decirlo: ven la riqueza como un obstaculo para
alcanzar la verdad en su dimension tanto metafisica como practica.
Sin embargo, esta suposicion basica compartida puede ser cuestio-
nada si nos referimos a aquellos pensadores que, como los sofistas,
consideraban esencial cobrar a sus alumnos un precio elevado. Pues
podria ser necesario, como parece haber pensado Protagoras seglin
Filostrato, dar a la verdad un alto precio si ha de ser valiosa*”. En

45 Epicteto, Disertaciones por Arriano 3.22.10, 50 y 80. Véase Goulet-Caz¢, 2015.

46  Goulet-Cazé, 2014.

47 1o 8t wobot iaéyecbar TpidTOS Elpe, TPETOS Bt Tapedwkev "EAANot Tpdyua ou ueuttdv, &
y&p obv Barrdvn omouddloney, uaANov domaléueda Tév mpoika. Filostrato, Vidas de los sofistas

1.10.

63



Etienne Helmer

todos los casos, lo que todos estos filosofos nos invitan a pensar es
cual puede ser el “precio de la verdad™s.

Bibliografia

Avotins, 1. (1977). Training in Frugality in Epicurus and Seneca. Phoenix,
31(3), 214-217.

Barry, A. (1993). Truth in Philosophy. Harvard University Press.

Bertelli, L. (1982). L’utopia greca. En L. Firpo (Ed.). Storia delle idee po-
litiche, economiche e sociali. 1. Lantichita classica (pp. 463-581). Unione
tipografico-editrice torinese.

Bertrand, J.-M. (1999). De la stasis dans les cités platoniciennes. Cahiers du
Centre Gustave Glotz, 10, 209-224.

Brahman, R. B. (1996). Defacing the Currency: Diogenes’s rhetoric
and the Invention of Cynicism. En R. Bracht Branham y M. O. Gou-
let-Cazé (Eds.). The Cynics. The Cynic Movement in Antiquity and its Legacy
(pp- 81-104). University of California Press.

Brenk, F. (2002). Sheer Doggedness or Love of Neighbor? Motives for
Self-Sufficiency in the Cynics and Others. Illinois Classical Studies,
27/28,77-96.

Brown, E. (2002). Wishing for fortune, choosing activity: Aristotle on ex-
ternal goods and happiness. Proceedings of the Boston Area Colloquium in
Ancient Philosophy, 22, 221-254.

Bruit Zaidman, L. (2013). Xénophon, I’oracle de Delphes et la divination.
Kernos, 26, 59-72.

Carter, D. M. (2004). Citizen Attribute, Negative Right: A Conceptual
Difference between Ancient and Modern Ideas of Freedom of Speech.
En I. Sluiter y R. M. Rosen (Eds.). Free Speech in Classical Antiquity (pp.
197-220). Brill.

Cepko, J. (2017). Crates’ Cynic Utopia. Filozofia, 72(2), 92-102.

Cooper, J. (2012). Ancient Philosophies as Ways of Life. The Tanner Lectures on
Human Values. Stanford University.
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/
Cooper%?20Lecture.pdf

48 Véase Hénalff, 2010.

64



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

Dawson, D. (1992). Cities of the Gods. Communist Utopias in Greek Thought.
Oxford University Press.

Desmond, W. D. (2005). The Greek Praise of Poverty, Origins of Ancient Cyni-
cism. University of Notre Dame Press.

Desmond, W. D. (2008). Cynics. University of California Press.

Dorion, L.-A. (2008). Socrate oikonomikos. En M. Narcy, A. Tordesillas
(Eds.). Xénophon et Socrate (pp. 253-281). Vrin.

Dorion, L.-A. (2010). The Rise and Fall of the Socratic Problem. En D.
Morrison (Ed.). The Cambridge Companion to Socrates (pp. 1-23). Cam-
bridge University Press.

Dorion, L.-A. (2015). Antisthene et 'autarcie. EnV. Suvak (Ed.). Antisthe-
nica, Cynica, Socratica (pp. 282-307). Oikoumenc.

Dorion, L.-A. (2020). De quoi vit Socrate? Le refus de la mendicité et la
tentation des cadeaux. En E. Helmer (Ed.), Mendiants et mendicité en
Gréce ancienne (pp. 163-188). Garnier.

Dorion, L.-A. (2021). L’autarcie et le fondement de la cité (Platon, Dio-
gene, Aristote). En S. Husson (Ed.). Actes du colloque sur les trois Repu-
bliques (Platon, Diogéne, Zénon) (pp. 70-103). Vrin.

Dover, K. ]. (1974). Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle.
Basic Blackwell.

Edmunds, L. (2018). Xenophon’s Triad of Socratic Virtues and the Poverty
of Socrates. En G. Danzig, D. Johnson y D. Morrison (Eds.). Plato and
Xenophon (pp. 252-276). Brill.

Flores-Jnior, O. (2021). La vie facile. Une lecture du cynisme ancien. Vrin.

Foucault, M. (2019). Discourse & Truth: The Problematization of Parrhesia. The
University of Chicago Press.

Fuks, A. (1979). Plato and the Social Question: The Problem of Poverty
and Riches in the ‘Laws’. Ancient Society, 10, 33-78.

Garnsey, P. (1996). Ideas of Slavery from Aristotle to Augustine. Cambridge
University Press.

Gigante, M. (1993). Cinismo e epicureismo. En M. O. Goulet-Cazé y R.
Goulet (Eds.). Le Cynisme ancien et ses prolongements. Actes du Colloque
International du CNRS (pp. 159-223). Presses Universitaires de France.

Giovacchini, J. (2015). Anthropologie, éthique et politique dans I’épicu-
risme antique. Hal. https://hal.science/hal-01291452/document

65



Etienne Helmer

Gorman, V. B. y Gorman, R. (2014). Corrupting Luxury in Ancient Greek Li-
terature. University of Michigan Press.

Goulet-Caze, M.-O. (1986). L'Ascése cynique. Un commentaire de Diogéne
LaérceVl, 70-71.Vrin.

Goulet-Caze, M.-O. (2014). Cynisme et christianisme dans I’Antiquité. Vrin.

Goulet-Caze, M.-O. (2015). Le cynisme ancien: entre authenticité et con-
trefagon. Aitia. Regards sur la culture hellénistique au XXIe siécle, 5.
https://doi.org/10.4000/aitia. 1204

Goulet-Caze, M.-O. y Goulet, R. (Eds.) (1993). Le Cynisme ancien et ses
prolongements. Actes du Colloque international du CNRS. Presses Univer-
sitaires de France.

Griffin, D. E. (1995). Socrate’s Poverty: Virtue and Money in Plato’s Apo-
logy of Socrates. Ancient Philosophy, 15, 1-16.

Hadot, P. (2002). Philosophy as aWay of Life. Blackwell Publishing.

Helmer, E. (2017). Diogéne le cynique. Les Belles Lettres.

Helmer, E. (2020). L’autarcie a1’ épreuve de lamendicité cynique. En E. Hel-
mer (Ed.). Mendiants et mendicité en Gréce ancienne (pp. 209-233). Garnier.

Helmer, E. (2016a). Platon et le désir de richesse: psychologie, ¢conomie
et politique. En Helmer, E. (Ed.). Richesse et pauvreté chez les philosophes
de I'Antiquité (pp. 197-220). Vrin.

Helmer, E. (Ed.). (2016b). Richesse et pauvreté chez les philosophes de I Anti-
quité. Vrin.,

Hénaff, M. (2010). EI precio de la verdad. Don, dinero, filosofia. LOM.

Husson, S. (2016). Peut-on étreriche et cynique? En E. Helmer (Ed.) (2016b).
Richesse et pauvreté chez les philosophes de I'Antiquité (pp. 125-146). Vrin.

Larivée, A. (2016). Si Socrate devenait cite: pauvrete, souci des richesses et
soin de I’ame dans 1’ Apologie et la République. En E.Helmer (Ed.) (2016b).
Richesse et pauvreté chez les philosophes de I'Antiquité (pp. 221-250). Vrin.

Létter, H. (2003). The significance of poverty and wealth in Plato’s Repu-
blic. South African Journal of Philosophy, 22(3), 189—206.

Long, A. A. (1999). The Socratic Legacy. En K. Algra, . Barnes, J. Mans-
feld y M. Schofield (Eds.). The Cambridge History of Hellenistic Philosophy
(pp- 617-641). Cambridge University Press.

Malherbe, A. J. (Ed.). (1977). The Cynic Epistles. A Study Edition. Society of
Biblical Literature.

66



Verdad y pobreza de Socrates a Diogenes, el cinico

Momigliano, A. (1971). La liberta di parola nel mondo antico. Rivista So-
trica Italiana, 83,499-524.

Montuori, M. (1990). The Oracle Given to Chaerephron on the Wisdom
of Socrates. An Invention by Plato. Kernos, 3, 251-259.

Nails, D. (1995). The Socratic Problem. En D. Nails (1995). Agora, Academy,
and the Conduct of Philosophy (pp. 8-31). Springer.

Nails, D. (2018). Socrates. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring
2018 Edition), Edward N. Zalta (Ed.). https://plato.stanford.edu/ar-
chives/spr2018/entries/socrates/

Navia, L. E. (1996). Classical Cynicism: A Critical Study. Greenwood Press.

Nichols, M. P. (2009). Socrates on friendship and community: reflections on Pla-
to’s Symposium, Phaedrus, and Lysis. Cambridge University Press.

O’Connor, D. (1989). The Invulnerable Pleasures of Epicurean Friends-
hip. Greek, Roman, and Byzantine Studies, 30, 165-186.

Olfert, C. M. M. (2017). Aristotle on Practical Truth. Oxford University
Press.

Pébarthe, C. (2014). Les sandales de Socrate. Les sophistes, les philoso-
phes et la pauvreté. En E. Dubois, y S. Rougier-Blanc (Eds.). La pau-
vreté en Gréce ancienne. Formes, représentations, enjeux, Bordeaux (pp. 223-
236). Ausonius.

Prince, S. (2005). Socrates, Antisthenes, and the Cynics. En S. Ahbel-Rappe
y R. Kamtekar (Eds.). A Companion to Socrates (pp. 75-92). Blackwell.
Raaflaub, K. A., Edmunds, L. y Morris, I. (Eds.) (2004). Prelude to De-
mocracy: Political thought in Early Greek Texts. En E. W. Robinson

(Ed.). Ancient Greek Democracy. Readings and Sources (pp. 7-75). Wiley.

Reydams-Schils, G. (2005). The Roman Stoics: Self, Responsibility, and Affec-
tion. Chicago University Press.

Rich, A. N. M. (1956). The Cynic Conception of AUTARKEIA. Mnemosy-
ne, 9, 23-29.

Saunders, T. J. (1961). The property classes and the value of the kléros in
Plato’s Laws. Eranos, 59, 29-39.

Scarpat, G. (1964). Parrhésia. Storia del termine e delle sue traduzioni in latino.
Paideia.

Schaps, D. (2003). Socrates and the Socratics: when wealth became a pro-
blem. Classical World, 96(2), 131-157.

67






CAPITULO II

ALGUNAS CONSIDERACIONES
ESTETICAS SOBRE CINISMO!!

Jorge Lorca Leiva

“Pensaba Alejandro que sin duda seria vencido por Didgenes, que era capaz de ca-
minar desnudo en medio de los tesoros de Macedonia y pisotear las riquezas de
los reyes. Era poderoso, y mds rico que él, que por aquel entonces gobernaba el
mundo, porque podia negar mucho mds de lo que un rey puede conceder”

Séneca, Sobre los beneficios, IV, 4, 3-4.

Para mi madre.

Inmersion

El cinismo como escuela o fenémeno cultural filosofico se originé
historicamente en el siglo IV a. C. en Grecia. Aunque sus exponentes
son variados y diversos, no cabe duda de que Diogenes es la figura

1 El presente texto se basa en un trabajo anterior mucho mas amplio titulado: La Risa de
los Cinicos; variaciones en torno a Iaﬁgura del cinismo enﬁ]axqﬁa (2018). También se puede
encontrar un desarrollo similar en dos textos publicados por el autor, en la editorial
Ediciones A89 de la ciudad de Valdivia, Chile. Los nombres de los textos son: La risa de
los cinicos; variaciones en torno a la figuracion estética del cinismo (Lorca, 2021) vy, Los filésofos

cinicos; un modo peculiar de sabiduria antigua (Lorca, 2023).

69



Jorge Lorca Leiva

central del movimiento, pues su personalidad ha cautivado por
siglos a través de una memorable coleccion de anécdotas que ain
hoy nos divierten y asombran. En la presente investigacion, nos
haremos cargo de aquellos elementos esteticos que acompanaron la
emergencia del cinismo y, por supuesto, la administracion ascética
y racional de su apelacion y vinculo con la Naturaleza. No es menor,
por ¢jemplo, que el propio Didgenes se haya definido a si mismo
como el primer cosmopolita. Como dato relevante, debemos senalar,
que para la gran mayoria de los autores clasicos y también para las
posteriores corrientes filosoficas, los cinicos no pasaron de ser una
cofradia de alborotadores estrafalarios que tributaron muy poco
a la gran historia de las ideas y del pensamiento universal (desde
Aristoteles a Hegel). Durante toda la historia de Occidente, sin
embargo, su influencia, aunque subterranea, ha sido capital y se
ha traslapado en géneros tan diversos como la satira, la novela, la
poesia, la ciencia ficcion, el teatro y las artes visuales en general.
En la actualidad, especialistas de primer nivel han vuelto a prestar
la merecida atencion a la estatura intelectual y activista de estos
filosofos, permitiendo revalorizar y repensar su aporte. El presente
capitulo busca poner sobre la mesa algunos nuevos elementos que
puedan reorientar la mirada sobre el enorme potencial y legado de
los cinicos, reinterpretando su contribucion cultural y estética, la
que realizaron a contrapelo de los grandes sistemas filosoficos de
su época.

Todas las caras del rostro de Didgenes;
la anécdota como relato de postficcion

Las noticias de las que disponemos hoy acerca del hilarante e irre-
verente arsenal filosofico de la secta cinica han llegado hasta noso-
tros, principalmente, a través de un singular punado de anécdotas
recogidas en el libro sexto de la monumental obra Vidas y opiniones
de los filésofos ilustres, obra escrita durante el siglo Il de nuestra era
por el historiador y hagiografo griego Dibgenes Laercio (2022).
Dentro de estas extravagantes historietas protagonizadas por un
grupo de personalidades filosoficas muy peculiares, el autor reclu-

70



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

ta a un formidable batallon compuesto por Antistenes, Monimo,
Onesicrito, Crates, Metrocles, Hiparquia, Menipo y Menedemo.
Pero sin duda, dentro de este selecto y excéntrico grupo, la figura
mas representativa de este movimiento contracultural es Diogenes de
Sinope o Dibgenes, el Perro.

Debemos sefalar que se ha definido historicamente a los ci-
nicos como un movimiento filosofico de caracter principalmente
agrafo, quienes, siguiendo las ensefianzas de Socrates (a traves de
Antistenes, su discipulo), radicalizaron atin mas su estilo de vida,
transformandose al igual que el primero, en referentes o per-
sonajes literarios de los que hoy es dificil poder separar aguas y
definir qué es lo real de su estatura, de lo que no. Mas alla de si
fueron personajes reales de carne y hueso, lo importante aqui es
reconocer a quién iban dirigidas estas anécdotas o quién era, en
altima instancia el destinatario de aquel conato discursivo. Nuestra
apuesta aqui, sin lugar a duda, es el poder, un poder que sanciona
y administra, en cualquier caso, el lugar de lo humano. Ese poder
es representado, en cada uno de esos momentos, con el nombre
de alguna personalidad emblematica de la politica, del arte de la
guerra o del pensamiento, ya sea Demostenes, Alejandro o Platon.

El filosofo chileno Pablo Oyarzin (1996), en su maravilloso li-
bro El dedo de Didgenes, citando cinicamente a Tomas de Quincey,
senala: “Todas las anécdotas, me lo temo, son falsas. Lamento decir
esto, pero mi deber hacia el lector reclama de mi la desagradable
confesion” (p. 139). Se acomodan sucesos o se retinen personajes
que, en realidad, es muy poco probable que hayan coincidido in-
cluso, cronologicamente, en un mismo tiempo y lugar. Las anéc-
dotas, en este sentido, marcarian el ideal de una situacion que en la
realidad concreta de los hechos jamas se produce, pero que adquie-
re su existencia impostada en el lenguaje y por el lenguaje. Klaus
Heinrich (1972), en su breve, pero iluminador texto titulado:
Antiguos cinicos y cinismo contempora’neo, hace notar o nos advierte
que el “contrincante” por excelencia de Diogenes, Platon, muere
el afio 347 a. C., y que existen razones de peso para estimar que
el futuro cinico recién habria arribado a Atenas durante la déca-

71



Jorge Lorca Leiva

da del treinta, una importante y no menor dificultad cronologica.
Por otro lado, Alejandro, esa otra suerte de “alter-ego” formidable
que permite y da pic a las mas exquisitas situaciones de ingenio y
viveza, de haber tomado contacto con el filosofo cinico, lo habria
hecho cuando el rey macedonio todavia no se consagraba como
el “magno” emperador del mundo antiguo, y menos atin, como el
modelo del cosmopolitismo estoico. Sin embargo, no debemos ol-
vidar tampoco, que si tal construccion literaria admite tal acopio
de materiales discursivos es precisamente porque el nodo magné-
tico y singular de su “personalidad” y silueta asi lo permiten. Esta
completamente fuera de toda duda que el conato que Dibgenes
enfrenta permanentemente contra sus adversarios no requiere a
ciencia cierta haber sucedido para que sea un “acontecimiento” en
la historia de la filosoffa. Slavoj Zizek (2015), en su libro Mis chistes,
mi filosofia, refuerza esta idea al senialar:

RECORDEMOS LA EXPRESION ITALIANA se non & vero, ¢ ben
trovato: «Aunque no sea cierto, bien pensado esta». En ese sentido,
las anécdotas acerca de personas famosas, aun cuando sean inventa-
das, a menudo caracterizan la esencia de su personalidad de mane-
ra mas acertada que la enumeracion de sus auténticas cualidades: de
ahi también la expresion de Lacan «La verdad posee la estructura de
ficcion». (p. 50)

La anécdota también posee otra virtud: administra y exhorta de
manera ejemplarmente didactica, pero también de forma escueta
y con una notable economia de recursos, condensando en su breve
estructura un pcnsamicnto o una teoria en elementos muy simplcs,
de manera muy similar a como lo hace el aforismo. Todas estas ca-
racteristicas estéticas son fundamentales a la hora de prestar aten-
cion al cinismo como fenémeno estético y filosofico.

Una lectura renovada y actualizada de su estrategia discur-
siva tendria su origen bajo la forma de la imputacién social, es
decir, la manera como un contexto social determinado (Ate-
nas) atribuy6 a un sujeto (en este caso, a quien se le denominé
acusativamente como cinico), la responsabilidad de un hecho o de

72



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

un decir reprobable, que pondria en evidencia el sustrato hipocrita
no solo de las convenciones, sino también, y sobre todo, del
orden comunitario y del contrato social. De este modo, el cinico
habria conectado de manera intrinseca su discurso filosofico con
el debilitamiento de cierto tipo de representaciones, sobre todo
politicas, y con los valores constitutivos de la di¢gesis de comunidad.

Es por esto que resulta fundamental resaltar que uno de los
elementos esenciales del cinismo es su condicion de ser un hecho
particular del lenguaje. Esto quiere decir que tanto el evento
mismo del decir, como sus formas, definen en lo esencial este
fenémeno filosofico. En el cinismo se dice lo no dicho (no lo
secreto u oculto o simplemente desconocido). El cinico —en su
decir verdadero— desbarataria los protocolos que sirven de sostén
a la ficcion comunitaria. Este romperia y pondria al descubierto Ia
complicidad en la cual existimos con nuestro silencio colaborativo. El
cinismo, en este sentido, como estratagema intelectual, no revelaria
algo oculto, evidenciaria mas bien aquello que, a todas luces (como
secreto a voces), sostiene la convivencia social como resultado de
la enajenacion mas propia de los sujetos en el lenguaje. El dafio
parcial que provoca el cinico es indesmentible y es considerado por
este una suerte de virtud performativa transparente de su discurso.
En otras palabras, el decir cinico interrumpe ofensivamente el
flujo habitual de la comunicacion, poniendo en crisis las formas
tacitas de la sociabilidad, aunque el poderoso caudal de los habitos
del cotidiano se restablezca de manera casi inmediata debido a lo
inofensivo o despolitizado de la misma carga. Que el cinismo tenga
como su condicion de ser, ser un hecho del lenguaje, ;que significa?
Que el cinico griego lograba su efecto irruptivo y desnaturalizador
solo en la medida en que sus recursos estéticos se encontraban a
disposicion del lenguaje y operaban eficazmente en ¢l.

Asi, no importaba tanto, por ejemplo, si Diogenes existio real-
mente o no, pues lo valioso aqui es que en cuanto personaje litera-
rio logra hacer emerger eficazmente la ficcion del contrato social, y
por ende, fractura momentdneamente no solo el orden, la norma y sus
usos, para hacerla comparecer como algo aparatosamente ridiculo y

73



Jorge Lorca Leiva

arbitrario (como algo no natural); sino que también lograba poner
de cabeza los mecanismos de normalizacion y tramitacion del coti-
diano. En este mismo sentido, la comunidad, al verse momentdneamen-
te amenazada por su discurso desnaturalizador, se ponia, en ambos
casos, a salvaguarda y a la defensiva, invirtiendo la escena y acusan-
dole —al cinico— de ser un loco, un mentiroso, un charlatan o un
hipocrita, sentido con el que tradicionalmente se asocia su figura.

Es importante considerar al cinismo un fenémeno esencial y
constitutivamente citadino, es decir, netamente urbano, en el sen-
tido que este emergi6 solo al interior de ciertas coordenadas pro-
veidas ejemplarmente por el contexto social y por el seno de la
multitud bullente. Por lo tanto, y fundamentalmente, el cinismo
es un ascetismo filoséfico que no se desmarca de la polis como epi-
centro existencial, mas bien, no se entiende su origen ni su criti-
ca, sin ese enraizamiento constitutivo que le permiti6 desplegar su
propia condicion de posibilidad critica. Podemos sostener que, por
lo irreverente de su enunciado, el cinico terminaba produciendo
una suerte de epojé, de tal manera que su accionar y su discurso se
transformaban en un verdadero estado de excepcién dentro del ethos
de la experiencia cotidiana de la polis. Esto se debe a la irrupcion
descarnada de una verdad apabullante, donde quedan en suspenso,
momentaneamente, los protocolos sociales acostumbrados.

Un elemento importante de mencionar es el rol que jugaba la
naturaleza dentro del imaginario cinico, como un recurso apelativo
referencial que designaba un orden armoénico y preestablecido. La
naturaleza podia funcionar entonces como una innovadora y eco-
nomica forma de atender y administrar las necesidades humanas,
pero también como una forma de contraargumentar y desarticular,
desde un horizonte animal y materialista, al idealismo esencialista
platonico, su gran adversario teorico. El cinico podia ser conside-
rado una especie de “activista de la filosofia” que levantaba como
sentido de protesta el nicleo concreto de su animalidad como es-
trategia de subversion y autonomia (autdrkeia). En este sentido, el
cinico ejercia desde su trinchera combativa una critica mordaz y
aguda al esencialismo y a la ética como discurso idealista y trascen-

74



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

dente, y su manera de entender la filosofia como campo de fuerzas
para una reflexion practica, era hacerla cuerpo, transformandola en
un “estilo de vida” inmanente, radical y extremo, sin medias tintas.

La estética, en ese sentido, nos sirve como un eje conductor
adecuado para leer y reflexionar sobre aquellas modulaciones y
formas de su aparecer. No obstante, debemos recalcar y ser cate-
goricos en que estos elementos son indispensables para que se pro-
duzca su emergencia. Es decir, el cinismo es constitutivamente un
fenémeno estético del pensamiento filosofico y, por lo tanto, no es
extraio que todas sus manifestaciones se encuentren vinculadas o
puedan ser escrutadas bajo su paradigma.

En el presente capitulo abordaremos aquella especie de cinis-
mo que ha recibido el apelativo de historico o filosofico: esa suerte
de “escuela” o movimiento cultural —o contracultural si se quie-
re— de cuna griega, que florecio en la Atenas que presencio6 la
decadencia de la polis y de las demas instituciones publicas y de-
mocraticas donadoras; no solo de aquel sentido civico o patrio,
sino también, del basamento moral y metafisico para la restante
civilizacion occidental. Ese cinismo que, a pesar de plantearnos
dudas sobre la veracidad historica de sus representantes, o incluso
sugerirnos controversias sobre a quién debemos adjudicar con pro-
piedad el titulo prosaico de primer “filosofo perro”, esta asociado,
automaticamente, a la figura de Diogenes de Sinope, piedra funda-
mental y estandarte ilustre del movimiento.

Aunque las ané¢cdotas sobre Diogenes, como ya lo hemos
senalado, carezcan de una veracidad certificada y su valor filoso-
fico este en juego —en cuanto capsulas apropiadas de un sentido
literario—, estas imagenes vitales emergen, simplemente, como el
material fundamental de refutacion o validacion de una teoria que
obtendria a cambio cierto estatus garante. La ané¢cdota posee otra
virtud, ella administra sus recursos de una manera ejemplarmente
didactica, aunque de forma escueta y con una economia formida-
ble. De esta manera, condensa en su breve estructura un pensa-
miento o una teoria en elementos muy simples, a la manera como
lo hace el aforismo.

75



Jorge Lorca Leiva

La secta del perro

El cinismo es el hijo irreverente y escandaloso de un tiempo confuso
y vertiginoso, un siglo cuarto esplendido y deslumbrante, crepts-
culo de una cultura fertil en expresiones cientificas y de sofisticadas
clucubraciones filosoficas. Estamos al tanto de que la vida del Dio6-
genes literario no ha sido para nada sencilla y que su figura, por la
manera novedosa de atender y resolver dichas penurias, ha irradia-
do tal magnitud de fuerza en nosotros, admiradores de sus hazanas,
que ha logrado atravesar las edades monumentales de la historia. A
pesar de que las maldiciones tragicas, como ¢l mismo lo sefiala, se
le han venido encima: sin ciudad, sin hogar y apatrida, vagabundea
entre Atenas y Corinto llamandose a si mismo “cosmopolita” o ciu-
dadano del Cosmos, esforzandose en la simpleza y manteniendo un
temple de animo alegre, todo cllo adornado con un porte y cariz
de autosuficiencia.

Debemos sefalar que existen dos versiones diferentes que
explican el apelativo bautismal de la secta del perro. La primera
apunta a que el origen del nombre podria provenir, como tantas
otras escuelas de filosofia, del nombre del lugar fisico donde se
llevaban a cabo las lecciones y ensenanzas del filosofo Antistenes,
discipulo de Socrates y compafiero de lecciones de Platon. Este
lugar es el Cinosargo, cuyo nombre podria traducirse al espafiol
como “perro blanco”, “perro rapido” o “carne de perro”, segin el
libro Los ctnicos de Bracht Branham y Goulet-Cazé (2000, p.15).
El Cinosargo era un gimnasio ubicado en las afueras de Atenas, en
el margen urbanistico de la ciudad, lugar habilitado para la plebe,
los inmigrantes (metecos) y todo aquel que no gozase del titulo
de honorable ciudadano. Laercio anade la informacion de que el
mismo Antistenes solia llamarse a si mismo “perro simple” o “pe-
rro manso”.

La segunda version sefala que el nombre de la secta estaria mas
bien asociado al modo de conducta que Diogenes de Sinope solia
exhibir y, por tanto, a un uso recriminatorio por parte de los es-
candalizados atenienses, quienes, de algin modo, con dicho apela-
tivo intentaron censurar o imputar su comportamiento desvergon—

76



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

zado. Pero en estricto rigor, ;qué significa dentro del sofisticado
contexto ateniense otorgarle el calificativo de “perro” a alguien?
Referirse de ese modo a un particular era, ciertamente, un grave
insulto que perseguia hacer resaltar el poco decoro y la indecencia
de quien se hacia merecedor de tal apelativo. Simbolizaba, por lo
tanto, la anaideia o “desvergtienza” del actuante, es decir, la impudi-
cia o la provocacion bestial del agente.

El Socrates loco

La principal fuente de informacion de la que disponemos hoy sobre
la vida Dibgenes de Sinope es la que nos brinda su tocayo Dioge-
nes Laercio (2022) en el libro VI de su obra Vidas de los filésofos mds
ilustres de la Antigiiedad, y aunque en el capitulo que le dedica a An-
tistenes —discipulo directo de Socrates y companero de lecciones
de Platobn— le nombre a ¢l como fundador de la secta cinica, sin
duda es Diogenes de Sinope el gran salto entre la figura socratica
y el escarnio cinico. Si Socrates encarna racionalmente la confianza
en una moral emancipadora y en las leyes patrias, es Diogenes el
que termina por abominar de los deberes civicos tan preciados para
el discipulo de Arquelao. Si Socrates instala la ironia, es Diogenes
quien franquea el limite del agresivo sarcasmo. Si Antistenes pre-
figura la estampa del uniforme cinico, es el Socrates enloquecido,
como Platon lo llamé6 en una reconocida anécdota, quien aporta
una renovada cuota de engrandecimiento y teatralidad al desplante
mordaz de la secta.

Algunos filologos e historiadores se han dado a la tarea de des-
cribir quién era en realidad ese Diogenes de Sinope, mas alla del
mito y la leyenda. Sin embargo, quién haya sido realmente el “per-
sonaje”, no tenemos hoy en dia modo de saberlo y sospecho que
es lo menos relevante para la reputacion general de la filosofia. De
todas formas, aca van algunas de estas hipotesis. Para algunos sim-
plemente se trato de un vago picaro, mezcla de patan y charlatan
callejero. Otros sefialan que fue una suerte de griego excéntrico
que fracaso en su intento por incorporar las ensefianzas de la In-
dia a Grecia para convertirse de esta forma en un gimnosofista o

77



Jorge Lorca Leiva

brahmdn trasplantado al Hélade. Hay quienes advierten, sin em-
bargo, que so6lo habria sido un pobre diablo que tuvo la suerte de
toparse con la comitiva de Alejandro mientras, entumido, toma-
ba sol en un parque de Corinto. No hay que olvidar tampoco que
por aquel entonces existia un Dibgenes escritor y otros dos, como
sefiala Juan Rivano (1991), que eran personajes literarios creados
por Menipo y Eubulo, de manera que es facil sospechar que su fi-
gura historica atiende mas bien a la fundicion de tres o cuatro ca-
racteres en un solo personaje.

El libro que Laercio dedica a Dibgenes el Perro es uno de los
mas extensos de la obra, solo superado por el dedicado a Platon,
a Zenoén el estoico y a Epicuro. Su apartado comienza con los di-
ferentes modos en que se habria dado su exilio desde Sinope; ciu-
dad-puerto ubicada geograficamente al sur del Mar Negro, actual-
mente al interior de Turquia.

En una primera version de la narracion se nos informa que
Dibgenes era hijo de un importante banquero llamado Ice-
sio o Hicesio, y que teniendo a cargo la casa de moneda de su
ciudad, la adulter6 y huy6 para no ser encarcelado. La segunda
version de la historia sefiala que habria sido el propio Diogenes
quien habria adulterado la moneda y que habria huido junto a
su padre al exilio. Una tercera version sefiala que, habiendo sido
Diogenes administrador de la casa de moneda, se dejo persuadir
por los obreros que tenia a cargo, pero queriendo consultar con
el dios providente Apolo sobre lo que debia hacer, se encaminé
al templo de Delfos o Delos, patria del dios, para consultar alli
al oraculo si debia ceder a aquello que le estaban induciendo los
otros, el oraculo consinti6 en términos sibilinos para que alterase
la convencion publica. Sin comprender cabalmente a qué se referia
el oraculo con dicha frase, falsifico dinero y al ser descubierto
fue desterrado (una condena terrible para un hombre de aquella
¢poca, solo inferior en castigo a la pena de muerte). Otra version
dice que por miedo huy6 voluntariamente.Y la ultima adaptacion
indica que ¢l mismo tomé la moneda y la adultero, y que por este
motivo su padre fue encarcelado, muriendo durante su presidio,

78



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

pero que Dibgenes, huyendo de un destino similar, se marcho a
Delfos y alli consult6 al oraculo qué debia hacer para ser famoso,
y “adulterar la convencion publica” (parachardttein to nomisma) fue
la respuesta del dios providente Apolo, dando pie, con el mandato
divino, a su inicio en la filosofia y obteniendo asi la preciada fama
de sabio (Oyarzin, 1996, p. 173). El adagio oracular: “reacufiar
la moneda” o de otro modo “falsificar lo admitido como valor
troquelado” se transforma de esta manera en el slogan oficial de
la secta.

;Pero por qué tanta majadera insistencia en un relato iniciatico
que parece no revestir mayor trascendencia? ;Qué es lo que se
nos trata de decir con tanta variacion y multiplicidad de abordajes
sobre un asunto delictual y bancario, que, en apariencia, nada
tienen que ver con los asuntos de los que se ocupa la filosofia?

Al parecer, esta sucesion de versiones, sobre todo las dos
tltimas relacionadas con la inclusion del dios providente Apolo,
no serian otra cosa que versiones ironicas de la propia historia
socratica, el santo patrono de la filosofia. No hay duda de que
Socrates inaugura con su (in)comprension del comunicado
délfico la exégesis ironica del vaticinio oracular, sin embargo, hay
algo en la huida juvenil de Diogenes y en su posterior iniciacion
en la filosofia, un suplemento de parodia, lo mismo que en su
eleccion del destierro en tanto inversion a la decision de Socrates
de preferir la muerte antes que el exilio. Si Socrates fue puesto
ante la discrepancia o la obligacion de decidir entre la muerte
o el exilio, Dibgenes parédicamente, en una suerte de revés,
clegira el exilio como principio de la filosoffa, mientras que para
Socrates la muerte sera su cumplimiento. En este inicio se hace
también palmario el escarnio ilustrado griego a la supercheria y a
la supersticion vulgar encarnadas en la practica consultiva oracular
tan popular en la época. Sin embargo, en las diferentes versiones
de lo acontecido, se nos dice que Diogenes “falsifico moneda”,
pero en otros lugares que “reacuild”, que no es lo mismo, pues la
segunda version indica que mediante el gesto de la reacufiacion se

79



Jorge Lorca Leiva

toma la moneda para hacerla ilegitima, convirtiendo la troquelada
en invalida; un breve, pero importante giro de significacion.

Laercio anade que una vez llegado a Atenas se dirigi6 donde
Antistenes —quien fuese discipulo de Socrates—, y que este, en
una primera instancia, lo rechaz6, mas Diogenes continuo con
su porfia hasta que al “perro manso” no le qued6 mas opcion que
aceptarlo como discipulo.

Como se hallaba en su nuevo papel de fugitivo o exiliado, no le
quedo otra alternativa que seguir el camino de la vida parsimoniosa
y frugal. Aqui Laercio (2022) anota un dato importantisimo en
lo referente a la iniciacion en el camino de la filosofia del futuro
cinico, suerte de revelacion o epifania que le acontece durante su
miserable estancia:

Contemplando a un ratéon que corria de un lado para otro, como dice
p q P )

Teofrasto en el Megdrico, sin buscar techo ni cuidandose de la obscu-
ridad o de afanarse por ninguna de las cosas que se reputa deseables
[para el placido vivir], encontro6 la salida para el aprieto [en que se

hallaba]. (p. 174)

Esta pequena escena narrativa resulta, junto con un par de ilustra-
ciones mas, completamente reveladora de la relacion de la adecua-
cion del cinismo con la naturaleza, o lo que podriamos también
llamar “el método ostensivo o de mostracion de la verdad natu-
ral” al interior del cinismo. En ella se combinan varios elementos
importantes del despliegue didactico en su manifestacién, mostrarse o
dejarse ver. Ello también pretende enunciar el caracter advenitorio o
iluminador de la “verdad natural” que inicia a Diogenes tanto en la
filosofia, como en su estado de permanencia en la sabiduria.

Hasta este momento entonces, contamos con un triple inicio
en la filosoffa, dado en tres niveles diferentes. Por un lado, el dios
(Apolo), quien por medio de su senalar a través de la palabra, in-
duce, con un ambiguo y oscuro vaticinio, a dejar la vieja vida y
a tomar la nueva mision. La segunda, el hombre convertido en
maestro (Antistenes), quien por medio de la ensefanza tutelar y la
leccion pedagogica, da la nota para que Diogenes se instruya de la

80



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

manera correcta.Y finalmente, el animal (el ratén), quien a través
de su dejarse ver o su simple mostrarse alecciona, de manera natural, al
infortunado, mediante una leccion pristina y alettrgica.

Laercio afirma que algunos aseguran, tajantemente, que fue
Diobgenes el primero en doblar el manto para dormir en ¢l y que
llevaba consigo un morral donde portaba sus viveres. Se valia de
igual forma de cualquier lugar para comer, dormir o dialogar, in-
cluso defecar o tener sexo. Al no encontrar una habitacion donde
guarecerse y cansado de esperar a uno que le habia prometido un
lugar donde hospedarse, comenzo a utilizar el tonel del Metroon
por casa, que era un templo o lugar sagrado, dedicado a la madre
de los dioses, y alli se quedo.

En distintas estaciones del afio se preparaba de forma rigurosa,
como los gimnastas, ejercitandose de la mejor manera posible para
soportar el dolor y la penuria. “Y en verano se echaba a rodar so-
bre la arena ardiente, mientras en invierno abrazaba a las estatuas
heladas por la nieve, acostumbrandose a todos los rigores” (Dioge-
nes Laercio, 2022, p. 317). Laercio agrega un poco mas adelante,
que incluso pisaba la nieve con los pies desnudos y que una vez
trato de engullir carne cruda, pero no pudo digerirla. Todas estas
escenas resultan muy reveladoras, pues la ejercitacion o ascesis
cinica, que lo conecta con su potencia natural, busca fortalecer el
centro animal del ser humano, no desmaterializarlo, no como el
resto de los ascetismos hindtes o cristianos.

De su temperamento, Laercio afiade que era feroz para embro-
mar a los demas, nadie, por lo tanto, se libraba de sus arremeti-
das burlonas. También que, cuando se detenia a contemplar la vida
de los pilotos, los médicos y los filosofos, estimaba al ser humano
como el mas inteligente de los animales, pero que, al ver a los in-
terpretes de suefios, a los adivinos, y a cuantos van tras ellos, nada
juzgaba mas vano y esttipido que el ser humano.

Para ilustrar la idea de continua disputa entre el cinismo y el
platonismo, Laercio (2022) menciona que Diogenes observando
en cierta ocasion a Platon en un festin espléendido, en donde este
tomaba unas aceitunas, le interpelo diciendo: “;Por qué ta, el sa-

81



Jorge Lorca Leiva

bio que ha navegado a Sicilia por causa de parecidas mesas, ahora
que las tienes delante no las disfrutas?” A lo que Platon habria re-
plicado: “Pero por los dioses, Diogenes, si tambien alli solia vivir
de aceitunas y cosas semejantes.”Y aquél agrego: “Y por qué pues
era preciso navegar a Siracusa? ;Acaso entonces el Atica no produ-
cla aceitunas? (p. 318). Esta anécdota mantiene, delicadamente, el
doble sentido y la relacion con la comida (glotoneria) y el poder,
haciendo franca alusion al viaje fallido que realizo el filosofo de las
Ideas a Siracusa, intentando aleccionar al tirano Dionisio hacia su
conversion a la filosofia. Alli buscaba Platon encontrar “poder y re-
conocimiento” o glotoneria y ambicion de poder tal como lo indi-
ca de manera juguetona el Diogenes de la historieta. La an¢cdota
pone de relieve que Diogenes no albergaba para si tales inquictu-
des, al contrario, mas que ponerse al servicio de los principes y ti-
ranos, el cinico sale ileso de sus encuentros con Alejandro al afian-
zar, soberanamente, su independencia y autarquia tras ser tentado
y puesto a prueba por el poder.

En otra ocasion, en la cual Didgenes comia higos secos, Pla-
ton se le planto delante y el cinico le dijo cortésmente: “Puedes
participar”, pero una vez que Platon cogio unos higos y los co-
mio6, Diogenes replico recriminatoriamente: “;Participar dije, no

1”

devorarlos!” Esto tltimo en clara alusion al término que Platon
empleaba para proponer el vinculo conector entre el “mundo de
las Ideas” y el “mundo sensible”. Es conocido que el filosofo ate-
niense advierte que las cosas de la realidad material (sujetas todas
cllas al cambio y a la degradacion) participarian (metaskhein) de
aquel mundo verdadero e inmutable de las Ideas o Formas. Una
metafora que fuera de contexto se vuelve contra su propio crea-
dor, puesto que “participar” de los higos no quiere decir “comer-
los”, confusion en la que Platon cae, remarcando la desmesura
del vocablo “devorar”; rompiendo la relacion vinculante entre las
Ideas y el mundo sensible, que no le permite “participar” y de-
gustar de unos simples higos.

Con relacion a este mismo punto, otra anécdota que vuelve a
recalcar la desmesura platénica es la siguiente: “Una vez [que] Dio-

82



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

genes le pidio vino, y luego también higos secos, Platon le envi6 un
cantaro lleno y el cinico le dijo: ‘Si te preguntaran cuantos son dos
mas dos, jrespoderias que veinte? Del mismo modo ni das lo que te
piden ni respondes lo que te preguntan’. Se burlaba asi de ¢l como
de un parlanchin sin limite” (Diogenes Laercio, 2022, p. 318).

En otra ocasion, mientras Dibgenes pronunciaba un discurso se-
rio, como nadie se le acercaba, se puso a tararear y cuando muchos
se congregaron, les reprochaba el hecho de que acudian afanosos a
la charlataneria, pero que se tardaban, negligentemente, en las cosas
serias (Didgenes Laercio, 2022, p. 319). Esta es una anécdota que en-
trana muchos elementos que incluso podrian interpretarse de manera
contradictoria por su vinculacion con el método pedagogico escan-
daloso del cinismo. El exhibicionismo, el aspaviento y el espectaculo
publico de la propia muestra pueden ser puestos en relacién explicita
con el asunto de la desvergiienza cinica tan eficaz y de tanto alcance.
La anécdota sirve para ilustrar y hacer alarde de varias consideracio-
nes al respecto. Primero, grafica el fracaso del proselitismo filosofico
en lo concerniente a su exhortacion docta frente a “la masa” o “po-
pulacho”, aunque el discurso o la leccion sea Gtil y de provecho. Se-
gundo, critica la atencion que el vulgo presta a los charlatanes, dando
pie al fomento del “circo de los embusteros” y de las bravuconerias.
Y tercero, justifica la eleccion de un método escandaloso por parte
del filosofo cinico, el cual encuentra, en su interior, una potente dosis
pedagogica de leccion y rectificacion moral. La pregunta que surge,
entonces, es como saber distinguir entre el sabio y el charlatan. El
cinico asumio que el escandalo, como estrategia pedagogica, poseta la
ventaja de hacer llamativa y menos tediosa la practica académica.

Dice Laercio (2022) que:

Elogiaba a los que estan por casarse y no se casan, a los que estan listos
por embarcar, pero no parten, a los que van a participar de la admi-
nistracion publica y no lo hacen, a los que han de criar nifos y no los
crian, y a los que estan preparados para convivir con los principes y no

se les acercan. (p. 319)

83



Jorge Lorca Leiva

Dicho parrafo es de suma importancia porque en ¢l se expresa una
suerte de declaracion de principios o “manifiesto cinico” explicito,
que se enuncia en la alta valoracion de la omision o de la renuncia,
todo ello en relacion directa con el asunto de la tan cara abstencion
cinica y de la puesta al margen del cinico con respecto a las preo-
cupaciones civicas de la vida seria y los deberes sociales. El ciico
es un “terrorista de la cultura”, un activista solitario, que elige el
destino del deambular y la singularidad ociosa; un observador aten-
to y burlon, un critico social que oscila juguetonamente entre el
fino paladar de la filantropia y la misantropia a la vez. Nada le es
mas ajeno que el proyecto comunitario, porque su subversion se da
siempre en el terreno de lo personal. De esta manera, la “inversion
de los valores” es una revolucion, pero en el plano de lo particular.
En términos concretos, el acto que realiza el cinico al interior de la
polis no intenta ser un aporte real a la construccion de una sociedad mejor,
todo lo contrario, se guarda precisamente de ello, porque entiende
lo social como el caldo de cultivo de todos los males humanos.

El filosofo cinico, a pesar de ser un filantropo sui generis, no
hace nada “por el bien comun”, tan sélo parodia la agitacion ajena
de manera ir6nica. Luciano de Samosata declara, a proposito, una
ané¢cdota en que los habitantes de Corinto al enterarse que Fili-
po pretendia invadir su ciudad, comienzan a trabajar afanosamente
para prepararse ante la amenaza de un feroz ataque por parte de las
tropas del monarca. Todos corrian de un lado para otro, mientras
que ¢l, Diogenes, empujaba su tinaja haci¢ndola rodar en todas di-
recciones. Cuando uno le pregunt6 que por qué lo hacia, respon-
di6: “Porque estando todos tan apurados, seria absurdo que yo no
hiciera nada. Asi que echo a rodar mi tinaja, no teniendo otra cosa
en que ocuparme” (Garcia Gual, 2003, p. 60).

La abstencion cinica celebra alegremente tanto la propia
omision como la del resto, relacionandose de alguna manera,
pero también tomando una fina distancia imperecedera, con
la vision taoista del “no-obrar” (Wu Wei). En ella, se produce un
inesperado estado de abandono de los deberes civicos y de los
proyectos familiares, aplicando sobre la ecuaciéon de “los hechos

84



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

serios de la vida”, simplemente la ley del minimo esfuerzo. En lo
concerniente al tema de la abstencion y la praxis, tanto el cinismo
antiguo como el taoismo promueven un asunto central que se
relaciona de manera directa con el tema de la propia soberania
y el correcto proceder del sabio conforme a la “ley natural”. El
Tao Te King sin embargo, defiende una suerte de orden universal
cosmico, el cual regenta a la naturaleza entera y a sus creaturas.
El sabio solo puede conducirse apropiadamente si sincroniza su
actuar con el de aquella superestructura céosmico-metafisica y se
deja gobernar y gobierna al mismo tiempo sus acciones segn su
sentido. Para conseguir hacer esto, el sabio taoista debe dejar de
actuar interesadamente y “hacerse parte” de las fuerzas universales
que le impulsan, recelando de su ego y de la falsa conciencia que
le hace creer que ¢l posee el control sobre su vida. La ley del Tao
le senala lo siguiente: “el Sabio / se atiene al no-obrar / y ensefia
sin palabras. / Los seres vienen a €l / y ¢l no los rechaza. / El
produce y no posee / realiza y no se apropia de nada. / Una vez
cumplida su obra / no se la atribuye / y justamente porque no
pretende que se le reconozca el meérito / es que el mérito no
puede serle desconocido” (Lao Tse, 1990, p. 30). Existe un tenue
tufillo que asemeja a estos dos modos de sabidurfa antigua. A mi
parecer, el taoismo es mucho mas amable y menos agresivo que el
cinismo. Como bien senala Gaston Soublette, el caracter del WulWei
se basa, principalmente, en la observacion del acontecer natural,
donde se transparenta el gobierno del Tao. El sabio al no-obrar,
permite que el universo realice su obra de manera perfecta, siendo
su instrumento y no su obstaculo, solo de esta forma se puede
comprender la formula de Lao Tse (1990) cuando sefiala que “no
hay cosa que el no-obrar no haga” (p. 30). El cinico en cambio,
utiliza la naturaleza intencionadamente como dispositivo o comodin
de transgresion sobre la norma, no concediéndole un sentido
metafisico-trascendental, ni religioso, sino mas bien inmanente,
como apelativo y correctivo de la conducta humana.

Cuenta Menipo de Gadara (310 a. C. - 255 a. C.), en La venta
de Didgenes, y también Eubulo (cémico ateniense; ca. 360 a. C.) en

85



Jorge Lorca Leiva

un libro del mismo nombre, que cuando el sinopense fue cogido
y puesto a la venta como esclavo, se le pregunté que sabia hacer
y ¢l presto contesto: “Mandar a los hombres”; y al pregonero le
incit6: “Pregona si alguien quiere comprarse un amo”. En este
mismo trance, como le prohibieron sentarse, dijo: “Da lo mismo,
porque los pescados como quiera que estén se venden”. Le decia
a Jeniades que lo habia comprado: “que debia obedecerle, aunque
fuese un esclavo, pues, aunque sean esclavos un médico o un
piloto, es preciso obedecerles” (Laercio, 2022, p. 320). Lineas
mas adelante, Laercio (2022) indica que a Jeniades, que lo habia
comprado, le dijo: “Haz de modo que ejecutes lo mandado” y que
este habria replicado: “Hacia arriba corren las aguas de los rios”, a
lo que Diogenes replico: “Y si estando enfermo hubieses comprado
un médico, jno le obedecerias, sino que le dirfas que hacia arriba
corren las aguas de los rios?” (p. 323).

La anécdota continta detallando las variadas regalias y
favores que su duefio obtuvo al hacer ingresar en su hogar a un
agathos daimon como le gustaba llamarlo. Incluso se menciona que
alcanzando el filosofo la vejez, una vez que fallecio, agradecidos los
hijos de su amo por sus consejos, le sepultaron en la tumba familiar,
pero consultado con anterioridad como debian enterrarlo, les
contesto: “Boca abajo”; y admirados con tal respuesta inquirieron
el porqué de tan extrana solicitud, a lo que ¢l les respondio:
“Porque dentro de poco se volveran las cosas de abajo arriba”
(Laercio, 2022, p. 320).

En este relato de la “supuesta” venta de Diogenes, resuena
cierto eco parodico de un famoso episodio, muy reconocido de la
biografia de Platon. Es conocida la fracasada excursion politica y
pedagogica que llevo a cabo el filosofo de las Ideas a Siracusa, para
insertarse en la corte del rey Dioniso I. El anciano, quien terminé
expulsando de su patria al filosofo ateniense, convencido de que
este ultimo maquinaba un complot en su contra, lo envio de
regreso en una nave espartana con destino a Atenas, y que en la isla
de Egina Platon fue cogido por unos piratas, hecho prisionero y
posteriormente ofrecido como esclavo, pudiendo zafar ileso y salir

86



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

del aprieto gracias al rescate que pagd su amigo Anniceris, a quien
habia conocido en Cirene.

Ya en la Vida de Esopo, obra anonima dedicada al astuto y
monstruoso fabulista, se narra como este, al pasar por un trance
de caracteristicas similares, le indic6 con ladino discurso a Janto
(Xantos), reputado filosofo samio, que le comprara solo si necesitaba
de un consejero en casa; parecidas palabras que se le adjudicaran
mas tarde al propio Diogenes como hemos visto. También el
fabulista logra imponer su voluntad en la casa de su amo, poniendo
a Janto permanentemente en ridiculo frente a su mujer, sus amigos
y los demas siervos. Esta narracion de caracter folclorico pudo muy
bien —como senala Garcia Gual— haber influido en la invencion
novelesca de un Diogenes esclavo. O a la inversa, tal relato, en
cuanto tema de elaboracién popular, pudo recibir el influjo perruno
al ser Esopo una suerte de cinico avant la lettre.

Diogenes Laercio (2022) toma nota que en el libro primero
de Hecaton de Rodas (Ex&Teov; ca. 100 a. C.), llamado Anécdotas,
el propio Alejandro habria dicho: “si no hubiese nacido Alejandro,
querria haber sido Diogenes” (p. 321), manifestando con ello su
admiracion por el dominio de si y por la astucia del filosofo.

Laercio sefiala que Dibgenes decifa de si mismo que era un
sabueso de los que son elogiados, pero que ninguno de los que
lo hacian se atrevia a salir con ¢l de caza, de modo que poco le
importaban los elogios y adulaciones (tal como mencionaba su
maestro Antistenes). Y un poco mas adelante, como en cierta
ocasion unos extranjeros querian conocer a Demostenes, el
reputado orador y politico ateniense, extendiendo el dedo del
medio con el resto de la mano empunada, dijo: “jEste es el
conductor del pueblo de los atenienses!” (p. 322).

Con respecto a lo excesivo de su conducta, decia que imitaba a
los maestros de coro: que también ellos dan la nota mas alta para
que los demas alcancen el tono adecuado. Obviamente, su modo
de conduccion y actuacion dentro del espacio publico no tiene
nada que ver con la idea de “término medio” aristot¢lico, en cuanto

canon de medida ética para una praxis individual y social. Dicho

87



Jorge Lorca Leiva

comportamiento desmedido del cinico recuerda, sin embargo, la
conocida frase blakeana: the road of excess leads to the Palace of Wisdom
(el camino del exceso lleva al palacio de la sabiduria), donde el
equilibrio selectivo y prudente de la mesura aristotélica queda
rotundamente anulada.

Otro episodio importante en lo relativo a la ostension natural
es que contemplaba el filosofo una vez a un niho que bebia
solamente con la ayuda de sus manos, y enseguida este arrojo de
su morral la cotila (vaso), diciendo: “Un nifio me ha ganado en
sencillez. Y arrojé también la escudilla (cuenco) al contemplar a
otro infante, que, habiéndola perdido, recogia su pure de lentejas
con la cavidad del pan” (Laercio, 2022, p. 323). Nuevamente el
tema de la mostracion, esta vez a cargo de unos nifos practicos
y sencillos le revelan al mas asceta y frugal de los filosofos que
todavia porta en su morral cosas superfluas.

En lo relativo al patrimonio, reflexionaba del siguiente modo:
“De los dioses son todas las cosas; los sabios son amigos de los
dioses; y comunes son las cosas de los amigos; luego, todas las
cosas son de los sabios” (Laercio, 2022, p. 323). Sutil argumento
para abolir la propiedad privada y promover una suerte de
criptocomunismo virtuoso, variante del comunismo sofocratico
prescrito por el platonismo.

Solia decir que las maldiciones tragicas se le habian venido
encima, pues en efecto se encontraba: “Sin ciudad, y sin casa,
privado de patria, pobre y errante, llevando la vida efimera”
(Laercio, 2022, p. 324). Se asoleaba una vez en el Cranio, sehalado
por la leyenda como un bosquecillo o gimnasio a la entrada de
Corinto; paraje predilecto del sabio para dejarse llevar por tal
ocupacion, cuando se le planto por delante Alejandro y le dijo:
“Pideme lo que quieras”; y Dibgenes le respondio: “No me hagas
sombra” (Laercio, 2022, p. 324). Con estas palabras echo por
tierra el ofrecimiento del monarca y la “tentacion mefistofica”
que le ponia por delante el soberano emperador. Platon lo llamo
perro y ¢l replico: “Si, por cierto, puesto que volvi a quienes me
vendieron”. Pablo Oyarzin sefiala que la respuesta del cinico

88



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

es una alusion a la aventura siracusana de Platon, y que también
Eliano, el retorico romano (ca. 175-235), daria una réplica distinta
y mas pertinente que la anotada por Laercio (2022). En ella, el
filosofo-perro responde: “Jamas he regresado, como los perros, a
los que me vendieron” (p. 325). En el relato de Eliano, Platon le
insulta con el mote de “perro” porque Didgenes se habria mostrado
sumamente aburrido con ocasion de la lectura de uno de sus
discursos o dialogos. Diogenes Laercio refiere en tanto, en el libro
que dedica a Platon, que cuando este dio lectura publica del Fedon,
los asistentes, por lo extenso del dialogo, se fueron retirando poco
a poco, hasta que el filosofo de la academia se quedo solo junto a su
alumno Aristoteles. Quizas en relacion con ese episodio, Laercio
(2022) anote esa otra anécdota que dice que uno que estaba
leyendo algo muy largo, cuando dejo a la vista, cerca del final del
papiro, un espacio en blanco, Didgenes exclamo jubiloso: “iAnimo,
varones! jVeo tierral” (p. 325).

En otro pasaje, Laercio (2022) dice que Platon habia dado
para el ser humano su definicion clasica de “bipedo implume”,
siendo aprobado ampliamente por ello. Dibgenes en seguida
desplumo un gallo vivo (primer martir de la filosoffa segin sefiala
Juan Rivano) y lo llevo a la academia, lanzandolo en medio de la
audiencia y en seguida afiadi6: “Este es el ser humano de Platon”,
causando gran revuelo y la risa complice de los asistentes, en su
mayoria discipulos del filosofo aurco. De ahi que se le agrego
a la malograda definicion: “de ufias anchas” (p. 325). El astuto
Platon, para no ser del todo burlado se autocorrigié de inmediato,
pensando que podria zafar ileso de la trampa, sin embargo, tal
como sehala de manera magistral Michel Onfray, termina por
hacer mas ridicula la escena, ya que la expresion “de uhas anchas”
es la traduccion del adjetivo griego platonychon, que también
quiere decir, etimologicamente: “ufas al estilo de Platon”. Con esa
argucia burlona, Diogenes invalida completamente la invencion
erudita del filosofo, ademas de exponer nominalmente, con un
minimo de discurso, que lo real no puede ser apresado ni reducido
a la abstraccion violenta del concepto.

89



Jorge Lorca Leiva

Laercio (2022) afiade que llevando en pleno dia una lampara
encendida, iba diciendo por todos lados: “Busco a un hombre” (p.
325). Notable episodio performativo-literario que siglos mas tarde
el filosofo aleman Friedrich Nietzsche adaptara para su propio
libro La gaya ciencia, aforismo 125, “El loco”, donde ocupa la figura
de Dibgenes para dar a conocer, teatralmente, el obituario deista
pregonado con anterioridad por Hegel: “Dios ha muerto”.

Inmediatamente Laercio (2022) apunta, que estando de pie
luego de haber sido mojado por un aguacero, mientras los que
lo rodeaban se compadecian de ¢l, mirandolo Platon, que estaba
nuevamente presente como espectador de la escena, exclamo:
“Si queréis compadeceros de é¢l, idos”, indicando con ello su
entrafiable amor por la fama (p. 325). En esta anécdota, al igual
que en la tltima version del destierro de su ciudad natal, se
vuelve a remarcar el asunto de la bisqueda intencional de gloria
o de reconocimiento como motor de la accion del sinopense. Sin
duda Laercio —y eso es digno de nota— acoge no solo los relatos
favorables de los filosofos de quienes se ocupa, sino también
de aquellos contrarios, los que se crearon con la intencion de
perjudicar la fama y la figura de los ilustres mencionados.

En lo relativo a las necesidades humanas, proferia que los
dioses han dado a los seres humanos una vida facil, pero que esta
se les oculta porque andan tras la busqueda de pasteles de miel,
perfumes y cosas semejantes. Unas cuantas lineas mas abajo,
Laercio (2022) dice que masturbandose una vez en el agora, dijo:
“;Ojala que también se pasara el hambre frotandose el vientre!”
(p- 328), poniendo con ello de manifiesto lo dificil que es saciar la
necesidad de comida en comparacion con la privacion de sexo.

Exhortandolo Hegesias para que le prestase alguno de sus
escritos, le dijo: “Necio eres, Hegesias, que no coges los higos
pintados, sino los de veras, pero descuidando la verdadera
disciplina, te lanzas a la escritura” (Laercio, 2022, p. 328). Es
interesante apreciar el contenido confrontacional de la anécdota
y el tema de la subalternidad de la escritura con respecto a la
praxis o la discusion oral, algo muy parecido al argumento que

90



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

clabora Platon en el Fedro con relacion al mito de Theuth y
Thamus contenido en él, donde el filosofo de las Ideas da mayor
importancia al discurso oral que a la escritura como un falso
remedio para la memoria. En este mito incluido en el Fedro, Platon
aborda el problema de la escritura como “letra muerta”, carente
de vida, alejada del verdadero pensamiento vivo que es el de
la oralidad, la cual permite desarrollar un tipo de conocimiento
conducente a la “verdad” dada en la conversacion entre amigos, un
rasgo sin duda que pudo apreciar muy bien en su maestro Socrates.

Preguntado si tenfa algin esclavo o sirviente que lo cuidase,
respondi6: “No”, y cuando le dijeron: “Y suponiendo que te
murieses, jqui¢n te enterraria?”, replico: “El que tenga necesidad
de casa” (Laercio, 2022, p. 330). Destacando con ello su poca
preocupacion por los bienes materiales y su descuido por las
supercherias de ultratumba.

Dialogaba Platon sobre las Ideas y nombraba la “meseidad”
y la “taceidad” cuando Diogenes le interrumpi6 diciendo: “Yo,
Platon, veo la mesa y la taza, mas de ningan modo la meseidad
y la taceidad” (Laercio, 2022, p. 331). Y este le dijo: “Con
razon [Diogenes], porque tienes ojos con que se ven la taza y la
mesa, pero no tienes inteligencia, con la que se ve la meseidad
y la taceidad.” En el mismo parrafo, cierto dia le pregunt6 uno
a Platon: “;Que te parece Diodgenes?”, y este le contesto: “es
Socrates enloquecido” (Laercio, 2022, p. 332). Oyarzin (1996)
agrega en la nota 53 de su libro El dedo de Didgenes que en la
version de Eliano, en su Historiae Variae (14.33), es al propio
Diogenes a quien se le pregunta sobre que piensa de Socrates
y que este, sueltamente, habria respondido que “estaba loco”.
Meganio sefala en su edicion critica del afo 1664 que el pasaje
es una interpolacion o modificacion posterior, siendo la forma
canonica la que postula Eliano.

Viendo una vez a un muchacho que se ruborizaba, Diogenes le
dijo: “;Valor! Que ese es el color de la virtud” (Laercio, 2022, p.
332). A uno que le decfa: “Muchos se rien de ti”, replico: “Mas yo
no soy burlado” (Laercio, 2022, p. 332). Este Gltimo punto pone

91



Jorge Lorca Leiva

en evidencia un nuevo estatuto explicito sobre el funcionamiento
de la askesis en lo relativo a la vergilienza o desvergiienza (anaideia)
al interior del ideario cinico, cuya estrategia consistiria, primero,
en escandalizar al sujeto interpelado, provocando la risa complice
del resto. Segundo, el filosofo se entrenara, constantemente, en
sobreponerse lo mas pronto posible de aquella autoafeccion; la
verglienza, cuando esta recaiga sobre ¢l. Esto quiere decir, que el
cinico insiste en el habito permanente de no abochornarse por la
propia conducta desmesurada, con esto logra un tipo particular
de transferencia, es decir, que el rubor que deberia recaer sobre
¢l se traslade a su interlocutor o al espectador escandalizado. Lo
terrible, por lo tanto, no esta en ruborizarse ante la practica de
un hecho virtuoso o pedagogico (como se sefiala en la primera
anécdota anteriormente citada), lo que se debe llegar a conseguir
es que los demas tomen conciencia de su actuar imprudente y se
ruboricen ante su propio comportamiento “desviado” por el orden
social. Por eso, un par de lineas mas abajo, Laercio (2022) anota
otra anécdota muy similar. A uno que le dijo de nuevo: “Muchos se
rien de ti”, ¢l respondio: “Y quizas de ellos los asnos; pero ni ellos
se ocupan de los asnos, ni yo de ellos” (p. 333).

Reprendido una vez porque comia en la plaza publica, contes-
to: “Pues en la plaza plblica me vino el hambre” (Laercio, 2022, p.
334). Otra anécdota laerciana sefala que al verlo Platon lavar unas
verduras, se le acerco cauteloso y le dijo suavemente: “Si sirvie-
ras a Dioniso, no lavarfas verduras”; a lo que Diogenes respondi6
también despacito: “Y si t lavaras verduras, no servirias a Dioniso”
(Laercio, 2022, p. 334). Pablo Oyarzin nos ensena que esta misma
anécdota es puesta de revés en dos ocasiones contra los mismos ci-
nicos. La primera es en el capitulo dedicado a Aristipo en la propia
doxografia de Laercio, en cuya oportunidad es el mismo Diogenes
quien le dice al cirenaico: “Si hubieras aprendido a alimentarte de
esto [las verduras], no andarias haciendo la corte en los palacios de
los tiranos”. A lo que el hedonista habria replicado: “Y si tl supie-
ras tratar con los hombres, no lavarias hierbas” (Laercio, 2022, p.
334). La segunda versién mencionada, sehala que estando Teodoro

92



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

el sofista en Corinto y llevando consigo muchos discipulos, Metro-
cles, el cinico, quien lavaba unas hierbas le dijo: “Tu, oh sofista, no
necesitarias de tantos discipulos si lavaras hierbas”, a lo que replico
el otro: “Y si ta supieras tratar con los hombres, seguramente no
necesitarias lavar hierbas” (Oyarzan, 1996, p. 114).

Cuando Fring, la famosa hetaira griega, célebre por su belle-
za, consagro una Afrodita de oro en Delfos, Diogenes inscribio en
clla la siguiente frase: “De la incontinencia de los griegos” (Laercio,
2022, p. 335). Decia también que las prostitutas bellas se parecen
a un dulce mortifero. Sin embargo, otros relatos le cuelgan que
tal como Aristipo y Demostenes, también ¢l se unia en coito con
Friné y Lais, las dos prostitutas famosas, claro que, supuestamente,
sin cobro alguno por parte de ellas. El vagabundo y la prostitu-
ta, dos figuras emblematicas pero incomodas para el orden de la
metropolis de todos los tiempos, imposibles de ser disociadas de
su emergencia y permanencia. Ademas de ser dos cuerpos sujetos,
permanentemente, al escrutinio, la censura y la mirada recrimina-
toria del publico general.

Enseguida Diogenes Laercio (2022) dice que Alejandro se le
planto una vez por delante y le dijo: “Yo soy Alejandro, el gran
rey”, “y yo”, replico ¢l, “Diogenes, el Perro” (p. 335). A proposito
del tema de la imputacion social, cuando le preguntaron que por
que le llamaban “Perro”, contesto: “Porque les hago fiestas a quie-
nes dan, ladro a los que no dan, y muerdo a los malos” (Laercio,
2022, p. 335). Mientras comia en el agora, los que lo rodeaban
le decian sin cesar: “jPerro!”, y ¢l les replico en cambio: “;Voso-
tros sois perros que me rondais mientras como!” (Laercio, 2022,
p. 339).

Cuando le consultaron qué habia sacado de la filosofia, dijo:
“Si no otra cosa, al menos estar aviado contra todo azar” (Laercio,
2022, p. 336). Preguntado de donde era, respondio: “Ciudadano
del mundo” (Laercio, 2022, p. 336). No esta demas mencionar aca
que Dibgenes es el primero que emplea el concepto de “cosmopo-
lita”, pero para recalcar que los seres humanos, al igual que todos
los seres vivientes, pertenecemos, ante todo, a la patria universal

93



Jorge Lorca Leiva

de la physis (Naturaleza) por sobre una arbitraria ciudadania politi-
ca del ndmos. El término empleado por el filosofo se contrapone al
cosmopolitismo politico alejandrino, instaurado tanto por la vio-
lencia como por la subyugacion de los demas pueblos y por sobre
los demas seres humanos. Este Gltimo término entra en completa
contradiccion con el libre uso de la voluntad y de la razon, y de
aquella garantia que se concede, naturalmente, a todo ser viviente
por el simple hecho de existir y pertenecer al cosmos.

A uno que le decia: “No sabiendo nada filosofas”, replico: “Aun-
que s6lo me arrogo la sabiduria, también eso es filosofar” (Laercio,
2022, p. 337). Enseguida Laercio (2022) anota uno de los relatos
mas famosos que se le adjudican a su tocayo y que por lo demas
logra capturar, economicamente, el afan y estandarte de todos los
miembros de la secta: entraba en el teatro en contra de los que sa-
lian y cuando le preguntaron que por qué lo hacia de esa forma, les
dijo: “Esto trato de hacer toda mi vida” (p. 337). Resignificar, am-
bulatoriamente, las costumbres de los habitantes de la polis, pues
esa era la tarea que le habia impuesto el criptico dios Apolo.

Del mismo modo, cuando le echaron en cara que ¢l pedia
mientras Platon no mendigaba, repuso con un verso de la Odisea
(1, 157; 1V, 70.) “El también pide, pero: «Acercando la cabeza, para
que los demas no se enteren»” (p. 339). Preguntado si la muerte
era mala, contest6: “;Como va a ser mala, si estando presente no
la sentimos?” (Laercio, 2022, p. 339). Frase que recuerda el argu-
mento elaborado con posterioridad por Epicuro en su famoso te-
trafdrmaco, el cual solia esgrimir como parte de sus conocimientos
liberadores, anular la angustia que promovia sobre los seres huma-
nos el ansia de inmortalidad y el miedo a la muerte. A Alejandro
que plantado ante ¢l le pregunto: “;No me temes?”, le repuso:
“Pues ;qué eres? ;Bueno o malo?”Y como ¢l contest6d: “Bueno”, le
dijo entonces: “;Y quién teme a lo bueno?” (Laercio, 2022, p. 339).

Como buen heredero del socratismo, afirmaba que la educa-
cion es templanza para los jovenes, consuelo para los viejos, rique-
za para los pobres y adorno para los ricos. Preguntado qué es lo
mas bello entre los seres humanos, respondio: “La franquia” (Laer-

94



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

cio, 2022, p. 339), concepto que significa la condicion o disposi-
cion personal de poder hacer lo que se quiera, liberandose a volun-
tad de alguna responsabilidad o compromiso segan se disponga.

En lo relativo a la ascesis, decia de que la ejercitacion es doble:
una la del alma y otra la del cuerpo, y que, por el entrenamiento
constante, de continuo “surgen imagenes que dan soltura y habi-
lidad a las acciones virtuosas” (el habito). Que un tipo de entre-
namiento es incompleto sin el otro, pues no se puede producir la
destreza sin la potencia y ambas son pertinentes, asi para el alma
como para el cuerpo (se incluyen). Exponia pruebas por lo mismo
de que facilmente se pasa de la gimnasia a la virtud, pues veia que,
tanto en las artes manuales como en las otras, los artesanos ad-
quieren por la practica, no poca maestria y que tanto los flautistas
como los atletas, adelantan, cada cual en lo suyo, por el continuo
esfuerzo y que, si estos trasladasen la ejercitacion también al alma
y a las virtudes, no se afanarian inatilmente.Y decia también, que
en la vida nada en absoluto se lleva a cabo dichosamente sin ejerci-
cio (askesis) y que éste es poderoso para poder conseguir cualquier
cosa. Por consiguiente, “en vez de trabajos torpes, hay que elegir
aquellos que, segtin la naturaleza, sean afines para vivir felizmente
y no ser desgraciados por necedad” (Laercio, 2022, p. 340).

Y acerca de la ley (némos) decia que sin ella no es posible el
vivir politico, pues, en efecto, sin ciudad de nada sirve el ser civili-
zado y de nada sirve la ley sin la ciudad; luego se desprende que la
ley define lo civil.

Decia que: “Las mujeres deberian ser comunes, sin tener en
cuenta el matrimonio, sino que el que persuade se acople a la
persuadida y que, segn esto, tambié¢n los hijos deberian ser co-
munes” (Laercio, 2022, p. 341). Un parrafo de enorme similitud
con los argumentos esgrimidos, siglos mas tarde, por el “Perro de
Dios”, el filosofo Tommaso Campanella, de origen stilense, que
en su propia utopia politica titulada La ciudad del Sol (1602), ins-
ta a fomentar la disolucion del pilar fundacional de la sociedad,
la familia, terminando con la idea tradicional de matrimonio y

sefialando la ventaja de que todas las mujeres sean en comtn, mas

95



Jorge Lorca Leiva

bien, que sean ellas quienes decidan libremente con quien desean
unirse sexualmente y que los hijos sean criados, responsablemen-
te, por todo el colectivo.

Mediante una extrana idea que comunicaba a todas las cosas del
universo unas con otras, Di6genes decia que de ningtin modo es
insensato tomar (robar) algo de un tcmplo o comer animales, ni
tampoco es impio, en modo alguno, comer carne humana o acos-
tarse con la propia madre, tal cual evidencian algunas de las cos-
tumbres de paises extranjeros. Todas estas son prohibiciones o ta-
bus, que por lo general se extienden de ordinario a los contextos
culturales occidentales, generando con su sola idea la mas ominosa
y escandalosa censura por parte del “buen juicio” y la “moral tradi-
cional”. Estas declaraciones escandalosas, sin embargo, pueden ha-
ber tenido como objetivo, precisamente, empujar a los ciudadanos
a reflexionar sobre los propios prejuicios, habitos y costumbres, a
través de ciertas observaciones chocantes extraidas del mundo ani-
mal (la naturaleza) o de otras latitudes del orbe.

En lo que concierne a las materias de instruccion que eran de
su interes y las que no, Laercio apunta que descuidaba la musica, la
geometria y la astrologia, junto con todas las otras cosas que fueran
de esa indole, por considerarlas superfluas e innecesarias para el
desarrollo de la virtud. El contrapunto es evidente con el conocido
portal o frontispicio de la Academia de Platon, que lucia ostentosa-
mente el siguiente lema: “Aqui no entra nadie que no sepa geome-
tria”, poniendo en relieve la importancia que daba el filosofo aureo
al conocimiento abstracto que portan las matematicas como base
discriminatoria para el desarrollo del intelecto.

Se cuenta como dato sobre su pretendido caracter que poseia
tal locuacidad en su discurso que era admirable para persuadir a los
demas, de suerte que a todos embelesaba facilmente con sus pala-
bras. Lineas mas arriba se registra una anécdota irrisoria que hace
alusion al tema de la persuasion, en ella se dice que: “Pedia algo a
un tipo malhumorado y éste le dijo: «A ver si me persuades», a lo
que Diogenes respondio: «Si pudiera persuadirte, te persuadiria de
que te ahorcaras»” (Laercio, 2022, p. 334).

96



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

Ya casi al final del capitulo, los comentaristas anotan varias
presuntas versiones relativas al deceso de Diogenes. Se dice que
acabo su vida a los noventa afios de edad, otros dicen que a los
ochenta y uno. Algunos sefialan que, por efecto de haber comido
pulpo crudo, como cuenta Plutarco en su Moralia; a diferencia de
Ortiz y Sanz que, en su canonica traduccion del siglo XVII, susti-
tuye el comestible marino por un supuesto “pie de buey”, alcan-
ce, que tal como se atreve a apostar Pablo Oyarzin (1996) en la
nota 87 de su libro Dedo de Didgenes, puede deberse a la similitud
entre las palabras griegas boos pots y polypous (p. 200). Otras ver-
siones senalan que queriendo repartir un pulpo entre los perros,
le mordio uno el tendon de la pierna y que cayendo de bruces
al suclo, murio. Mientras que el relato de sus amigos sostiene,
segun Laercio, que contuvo la respiracion y que, al hallarle en-
vuelto en su manto, como no era perezoso ni haragan, al apartar
el palio o manto con que se cubria al dormir, encontraron que
habia expirado y conjeturaron por ese motivo que habia hecho
esto voluntariamente.

En las diferentes versiones del relato se puede observar lo mis-
mo que acontecia al comienzo del capitulo, en lo referente al tema
de su iniciacion en la filosofia. Nos referimos a las modificaciones
de las causas mortuorias que sin lugar a dudas dejan entrever las
diferentes posiciones o valoraciones que esgrimen los comentaris-
tas de la Antigiiedad con respecto a su figura; a favor o en contra.
Las primeras dos versiones hacen una critica solapada a la desme-
sura del proceder cinico, para desde ahi sefialar que intentar llevar,
conscientemente, tan lejos la invectiva contra la civilizacion trae
consigo consecuencias trégicas, incluso para alguien que se arroga
la membresia de sabio.

¢Pero que puede significar aqui la ingesta de pulpo crudo o la
renuncia a la coccion de los alimentos? Para un griego, el fuego
estaba intimamente relacionado con el origen de la civilizacion y
dentro de su imaginario, el superhéroe o titan Prometeo era su
insigne estandarte. Desistir de preparar los alimentos cocidos era

abnegar, conscientemente, del principio civilizatorio por antono-

97



Jorge Lorca Leiva

masia y su inminente fracaso era la prueba irrefutable de que ig-
norar o transgredir ciertos limites culinarios, pero por sobre todo
culturales, conducia, inevitablemente, a la ruina del insolente.

La segunda version, algo dramatizada también, intenta recal-
car el hecho de que sobrepasar ciertos limites humanos en la con-
vivencia con los animales, equiparandose con ellos, sin tomar las
precauciones adecuadas o minimamente necesarias del caso, aca-
rrea irremediablemente la fatalidad del imprudente.

Por ultimo, la version final del relato indica todo lo contrario,
realzando el dominio y la soberania del sabio en su actuar moral
y racional, quien con un gesto sereno y de completo autodominio
sobre si, pone fin a su vida en el momento en que lo considera
justo y preciso. Después de su muerte, como era muy querido y
tenido en alta estima por sus cercanos, sus amigos se disputaron
casi a golpes el derecho a enterrarlo, pero dice Laercio que vi-
nieron los padres de estos, con los magistrados de la ciudad (Co-
rinto) y lo sepultaron junto a la puerta que conduce al istmo. Le
erigieron ahi una columna en su honor y sobre ella un perro de
marmol. Pausanias anota en sus Vigjes que entre las tumbas que
rodean el camino a Corinto puede verse cerca de un pino y un ci-
prés, junto a la puerta de la ciudad, el sepulcro de Diogenes de Si-
nope. Otros en cambio sehalan que pidio expresamente que arro-
jasen insepulto su cadaver para que las bestias lo aprovecharan, o
que lo metieran también insepulto en un hoyo y que lo cubriesen
luego con un poco de tierra. Por ultimo, Eliano dice que pidi6
que lo echasen al Iliso, para ser Gtil a sus hermanos. Todas estas
versiones, interdictas todas, contravienen de una u otra forma
los rituales o los usos religiosos acostumbrados por la sociedad
griega, incluyendo aquella que se menciona mas arriba, en que se
sefialaba que el filosofo-esclavo habria sido enterrado boca abajo
por los hijos de Jeniades, en la tumba familiar. Seglin Demetrio en
sus Homédnimos, el mismo dia que muri6 Alejandro en Babilonia,
muri6 Diogenes en Corinto.

98



Algunas consideraciones estéticas sobre cinismo

Cierre y conclusiones

La primera de las reglas del cinismo es prescindir y quitar del estu-
dio de la filosofia disciplinas como la logica y la fisica, aplicandose
estrictamente a la ética.

Segundo, los cinicos rechazan los conocimientos generales de
las humanidades, despreciando el acto de leer escritos ajenos por-
que distraen y pervierten de los pensamientos propios.

Tercero, desaconsejan también el estudio de la geometria, la
musica y otros saberes semejantes, por considerar dichas discipli-
nas superfluas.

Cuarto, se propusieron vivir de manera facil y sencilla, sir-
viendose de alimentos simples y sobrios, y despreciando al mis-
mo tiempo la riqueza, la nobleza y la gloria, pues consideraban, tal
como Diogenes lo habia ensefiado, que la principal caracteristica
de los dioses era no necesitar nada y que los sabios, al desear pare-
cerseles en perfeccion, deseaban muy pocas cosas.

Quinto, tal como Socrates, senalaban que la virtud es ensena-
ble (o mostrable para su ensefianza y aprendizaje) y que aquella no
puede perderse una vez adquirida, siendo el sabio digno de amor
y amistad, impecable, filantropo y que no confia nada a la suerte.

Bibliograﬁ'a

Anobnimo (1978). Fdbulas de Esopo. Vida de Esopo. Fdbulas de Babrio. Biblioteca
Clasica Gredos.

Bracht Branham, R. y Goulet-Caz¢, M.-O. (Eds.) (2000). Los cinicos. El
movimiento cinico en la Antigiiedad y su legado. Editorial Seix Barral.

Campanella, T. (2006). La ciudad del sol. Akal.

Demostenes (2004). Discursos. Editorial Porrta.

Epicuro (1997). Sobre la felicidad. Grupo Editorial Norma.

Garcia Gual, C. (2003). La secta del perro. Alianza Editorial.

Heinrich, K. (1972). Antiguos cinicos y cinismo contempordneo. Escritos
Breves del Departamento de Filosofia de la Universidad de Chile.
Laercio, D. (2022). Vidas y opiniones de los filésofos ilustres. Alianza Editorial.

Lamb, H. (2010). Alejandro de Macedonia. Ediciones Espuela de Plata.

99



Jorge Lorca Leiva

LaoTse (1990). Tao Te King. Cuatro Vientos Editorial.

Lorca, J. (2021). La risa de los cinicos; variaciones en torno a la figuracion estéti-
ca del cinismo. Ediciones A89.

Lorca, ]. (2023). Los filésofos cinicos; un modo peculiar de sabiduria antigua.
Ediciones A89.

Marchand, Y. (2012). El filésofo-perro frente al sabio Platén. Errata Naturae.

Miller, J. (2011). Vidas sujetas a escrutinio. Ediciones Tajamar.

Moro, T. (2011). Utopia. Espasa libros.

Onfray, M. (2002). Cinismos. Paidos.

Oyarzim, P. (1996). Dedo de Diégenes. Dolmen Ediciones.

Platon (2014). Fedro. Gredos.

Rivano, J. (1991). Didgenes; los temas del cinismo. Bravo y Allende Editores.

Sloterdijk, P. (2003). Critica de la razén cinica. Siruela.

Zizek, S. (2015). Mis chistes, mi filosofia. Anagrama.

100



CAPITULO 111

LIBERTAD DE PALABRA Y
CONTRACULTURA CINICA!

Victor HugoVasquez Gomez

Introduccion

“En cierto sentido, Scrates anunciaba a los cinicos. Los poetas comicos se burlaban
también del aspecto exterior de Socrates, de sus pies descalzos y de su viejo abri-
go.Y si, como lo vimos, la figura de Sécrates se confunde en el Banquete con la del
Eros mendigo, Diégenes, vagabundeando sin casa ni hogar con su pobre a]forja, ¢/no
es otro Sécrates, figura heroica del filosofo inc]axchabley ajeno al mundo?”
Hadot, 1998, p. 125.

Considerando los escasos estudios criticos sobre la relacion entre
Platon y los cinicos, este capitulo busca aportar puntualmente al
esclarecimiento de la significacion de la anécdota referida a Platon
en DL VI, 54, segin la cual cuando alguien le pregunt6 qué clase
de hombre le parece Diogenes habria respondido: “es un Socrates
enloquecido” (ZcokpdTng powvoduevos). Se plantea que a pesar del

1 Este trabajo es una reelaboracion de un apartado de mi tesis de Maestria en Filosofia
(Vasquez, 2014b).

101



Victor Hugo Vasquez Gomez

sentido peyorativo con que podria ser interpretada la figura de Dio-
genes de Sinope a partir de esta anecdota extraida de la doxografia
de Laercio, es necesario revisar y revalorar en primera instancia el
concepto de locura —mania— atribuida al éthos del cinico Dioge-
nes, y en segundo lugar, examinar cual serfa el sentido de la filiacion
de este con Socrates. En esa medida, se sostiene que el ZcokpdTns
Hovopevos, a pesar de ser una designacion ambigua, puede inter-
pretarse con un matiz positivo. Primero, ello significa que al llamar
a Diogenes “Socrates” esta reconociendo o identificando Platon una
cercania, unos rasgos que aluden al viejo ironista (pobreza, templan-
za, actitud para la confrontacion con el otro, valentia). Segundo,
cuando le otorga el calificativo de “enloquecido” esta concibiendo
no que Diogenes esta patologicamente loco, sino que este Sécrates
perruno es mas bien alguien que, al buscar ser virtuoso, asume la
desvergiienza y la parresia como medios para transvalorar la legalidad,
manifestandose como un filosofo atopos; de manera mas precisa, es
maindmenos porque asume una eleccion de vida filosofica radical en
la que pensamiento, palabra y accion estan unidos en funcion de un
vivir segiin la naturaleza —una contracultura—, recibiendo con ello
el rechazo y la censura de los otros, incluido Platon.

Sobre la actualidad del cinismo, es pertinente sefialar que des-
de hace mas o menos ochenta afos, los estudios han cobrado bas-
tante fuerza entre los especialistas. Autores como Donald Dudley
(1937), Guiseppe Scarpat (1964), Léonce Paquet (1975), Peter
Sloterdijk (1989), Goulet-Cazé y Branham (2000), Garcia Gual
(2009), Michel Foucault (2010), Farrand Sayre (2011) y muchos
otros figuran entre los interesados en reivindicar su legado. A pesar
de la ausencia de fuentes directas resulta ser crucial para nuestro
entendimiento otras fuentes indirectas y anecdoticas sobre su filo-
soffa. La riqueza de interpretaciones y de reflexiones que propor-
ciona esta escuela helenistica son extraordinarias: ética, estética,
politica, lenguaje, literatura, teoria critica emergen con singulari-
dad de las historias que se erigen en su nombre. En virtud de lo an-
terior, este capitulo pretende explorar e invitar al lector a re-pen-
sar ciertos aspectos que conciernen especificamente a la ética,

102



Libertad de palabra y contracultura cinica

esto es, examinar la significacion de la vision cinica de la libertad
(EAeubepia) desde lo que parece ser su summum, su paroxismo: la fran-
queza o libertad de palabra (Trappnoia). La experiencia de la libertad
en Diogenes de Sinope sera puesta a prueba desde la anécdota que
refiere Laercio en VI 54, toda vez que, como expresa Luciano de
Samosata, al Perro de Sinope habria que vérsele como “profeta de
la verdad y la franqueza” (Luciano, I 27, 8). Se procede en este ca-
pitulo de la siguiente manera: i) se explica el problema de la atopia
de Dibgenes el cinico; ii) se comenta el pasaje en cuestion DL VI,
54 iii) se esclarecen los topicos centrales del éthos cinico, en parti-
cular, relacionando la parresia y la vida seglin la naturaleza.

El problema de la atopia en el cinismo de Di(’)genes

El primer reto al que uno se enfrenta con el antiguo kynismus es la
reconstruccion de su pensamiento a partir de testimonios, comen-
tarios y anécdotas no siempre uniformes desde el punto de vista
filosotico. De hecho, la doxografia de Dibgenes Laercio (2007), que
se gesta entre los siglos Il y IV, es una de las fuentes mas aprecia-
das para el estudio de la escuela cinica (Cf. Libro VI de Vidas de los
Silésofos ilustres). Hay que indicar algunas cosas en relacion con este
tipo de texto. Inicialmente, se trata de anécdotas y opiniones a veces
comicas a veces serias. Esto en ocasiones suele presentarse como
problematico en virtud del “espiritu de seriedad” necesario para
afirmar la importancia historica y filosofica de las escuelas, aspecto
que exige una toma de postura critica del investigador respecto a la
eleccion de los pasajes y de la forma como realiza la argumentacion.
A manera de compendio de dichos, en su mayoria de breve exten-
sion, Laercio nos transmite informacion casi siempre valiosa, pero
en ocasiones sus propias fuentes no parecen muy claras. Por ejem-
plo, sobre el exilio de Didgenes de Sinope (DLVI, 20) senala como
testigos a un tal “Diocles”; luego a “Eubtlides” autor de un libro
titulado Acerca de Didgenes; posteriormente cita al mismo “Diogenes”
como si Laercio hubiese leido su obra el Pordalo; finalmente acude
a la opinion de testigos innominados como cuando dice: “Algunos
cuentan que...”, “Otros cuentan que...”. El problema, ademas de la

103



Victor Hugo Vasquez Gomez

verosimilitud de lo escrito, es la situacién en la que se ubica al lec-
tor sin que pueda, debido a las distancias cronologicas, confrontar
esos autores y obras perdidas.

No obstante, como medio de transmision de la filosofia, estas
anécdotas (chreia) sobre el cinismo y sobre los demas filosofos en
general adquieren una enorme importancia. No deberia impugnar-
se su brevedad pues la sentencia y el aforismo son también formas
de expresion filosofica. Puede uno ir a los aforismos de Heraclito o
simplemente acudir a las sentencias de los celebres Siete Sabios de
Grecia para dimensionar el caracter propedéutico y mnemotécnico
que poseen. Ademas, el humor también puede ser una herramienta
filosofica en la medida en que o bien subvierte esa “solemnidad”
atribuida a los filosofos para mostrarnoslos mas cotidianos y publi-
cos, o bien porque posibilita el ejercicio filosofico y la vida misma
como algo no exento de risa, de comicidad.

En ese sentido, se debe tener muy en cuenta la posible in-
clinacion al estoicismo de Laercio, aspecto que se observa en la
ordenacion misma de sus libros y la extension dedicada al libro
VII dedicado a dicha filosofia (Cordero, 2020). Gracias a €l, se ha
fortificado la sucesion doctrinal entre Socrates, Antistenes, Di6-
genes, Crates y Zenon, por cuyo proposito vemos un argumen-
to para no aislar al estoicismo de la herencia socratica. En lo que
toca al cinismo, pues, el recurso de las anécdotas satiricas, gracio-
sas, ridiculas y paradojicas, promueven en parte un acercamien-
to al espiritu mismo del cinismo como satirico, critico, burlon,
pragmético y parad(')jico. De manera que encontrarse con textos
extensos sobre (o de) los cinicos serfa algo poco comun. Nuestra
interpretacion sobre la mania de Diogenes, en todo caso, se orien-
ta con la doxografia, pero también con otras fuentes tanto filoso-
ficas como literarias clasicas.

Ahora bien, al hablar de “filosofia cinica o perruna” nos encon-
tramos con la necesidad inicial de abocarnos hacia un entendimiento

de los ambitos en los que al parecer “incursionaron”: ética, estética,

104



Libertad de palabra y contracultura cinica

politica, lenguaje, pedagogia, entre otros”. Otro nivel de dificultad
lo integra el analisis de las elucidaciones llevadas a cabo por los es-
pecialistas: si se trata de un modo de vida o de una escuela de pen-

3. si tuvieron o no un sistema filos6fico, cudl habria sido su

samiento
posicion frente a la virtud, como asumian la theorta, queé estatus ocu-
po el cosmopolitismo, como entender su consabida oposicion entre
physis y némos y su lugar respecto al mythos y la religion. Por tltimo, si
se pone el empefio en estudiar a Diogenes el Perro, se tiene la sensa-
cion de estar en una situacion analoga a la del problema socrdtico, esto
es, el de no poder determinar a ciencia cierta si fue un personaje de
ficcion literaria, un héroe filosofico o un individuo historico. Quiza
retomando la perspectiva de Pierre Hadot (1998), la dificultad se ha-
lle menos en la ausencia de un corpus teorico propio que en el éthos
atdpico que entrana. Como se mostrara desde la anécdota de DL VI,
54, el encuentro historico entre Platon y Diogenes es poco probable
por cuestiones cronologicas, aunque no por ello deba subordinarse
el valor filosofico de la doxografia a mero chiste. El trasfondo de la
locura de Dibgenes atribuida por Platon revela precisamente la ato-
picidad de Diogenes que en su época corresponderia a una suerte de
impostura social derivada de su éthos, es decir, una contracultura.

2 Para observar con mas facilidad la ordenacion de estos temas cinicos, puede recurrirse
al notable estudio y compilacién de Martin Garcia, 2008.

3 ,Fue el cinismo una escuela filosofica o hemos de verle como un “movimiento”
atopico? A este proposito, juzgamos que el cinismo fue una escuela filosofica porque: i)
compartieron, via Antistenes, unos principios socraticos; ii) a pesar de ponerse en duda
un “lugar” estable para la ensefianza como el Cynosarges, asumimos que el espacio de
la ensenanza cinica es la polis en su amplitud, asi como el kosmos (no debe olvidarse aqui
el precepto cinico de “usar cualquier lugar para cualquier proposito)”; iii) existe una
sucesion filosofica no necesariamente presencial, pero si doctrinal, entre Antistenes,
Diégcncs, Crates, Hiparquia, etc.; iv) existe una paideia cinica, como lo atestigua DL VI,
30-31; v) el conjunto de planteamientos cinicos, sus acciones, sus prédicas y criticas,
contienen diversas alusiones a lugares clasicos de la filosofia: revaloracion de la physis,
critica a la cultura y las convenciones, realismo versus idealismo, reflexiones sobre el
lenguaje, una radical postura moral, una dimension estética y dietética, entre otros;
vi) puede reconocerse en la actividad de Dibgenes un método filosofico que estaria en
relacion con un arte de vivir: la parresia, la critica, la improvisacion y el cuerpo serian
sus elementos (Branham, 2000, p. 135). Con esto queremos llamar la atencion sobre el
hecho de que los cinicos no son tinicamente unos individuos preocupados por la moral,
sino que ostentan una variedad de conocimientos e imposturas filosoficas.

105



Victor Hugo Vasquez Gomez

Esta atopicidad se revela también en las limitaciones de otras
fuentes clasicas sobre el cinismo antiguo. Por ejemplo, las refe-
rencias de Platon hacia los cinicos son escasas (Fed. 59b) y lo que
se sabe de sus encuentros ha sido transmitido por autores poste-
riores como Epicteto (1993), Plutarco (2008), Luciano (1988),
Dibgenes Laercio (2007), Juliano (1982) y Dion de Prusa (1988).
Aristoteles (2000) se refiere a ellos de manera ambigua no men-
cionando un filosofo cinico en concreto, sino aludiendo a la figura

de “el Perro™

. Hegel (1990) dijo sobre los cinicos que tenfan po-
quisima filosofia y la que tenian no la desarrollaron en un sistema
(p- 99).Y podriamos seguir citando mas referencias “opacas” res-
pecto a esta escuela filosofica, v.g., Teofrasto (1988) en Caracteres
(De la desvergiienza VI, 5-10).

En este contexto, la actitud parresidstica de Diégenes parece
haber sido un aspecto relevante en su atopia, toda vez que para
algunos resultaba motivo de elogio (véase la an¢cdota sobre Dio-
genes y Alejandro en DL VI, 38) y para otros de desfachatez (véa-
se la an¢cdota entre Platon y Diogenes en DL VI, 40). Sin em-
bargo, nuestra apreciacion sobre la parresia versa esencialmente
sobre su constitucion totalizante, esto es, sobre su capacidad para
integrar toda la experiencia de la libertad cinica. De ahi que pre-
tendamos ensayar la hipotesis segan la cual la libertad cinica es
fundamentalmente un skandalon®, pero no por ello sera algo de
lo que se deba renunciar a comprender ni inspeccionar. La parre-
sia cinica abarca no s6lo una forma especial de discurso (breve,
contundente, contestatario, satirico), sino que involucra otros
aspectos del filosofo como sus acciones (Tpa&ypata) y su propio
cuerpo (o&ua) (Vasquez, 2019).

4 Algunos especialistas se dividen al momento de interpretar este pasaje: “[...] el Perro
llamaba a las tabernas ‘comidas en comn aticas’”. Cf. Aristoteles. Retdrica, 3, 10, 1411a
24 Ellos no coinciden en si se trata de Antistenes o Diogenes. Sobre el debate moderno
véase Goulet-Cazé, 2000, p. 532.

5  Lanocién de escandalo (oxévdadov) a la que aludimos es positiva, esta relacionada con su
sentido originario: atascarse en una trampa en la que se ha puesto el cebo (o la carnada);
causa del tropiezo, dar una ofensa o escandalo a alguien; tropezarse, dar la ofensa; poner
una trampa a un enemigo (Liddell y Scott, 1996, p. 1604).

106



Libertad de palabra y contracultura cinica

De esta manera, la proyeccion de la libertad reposa en una “au-
torreduccion” corporea y espiritual de todo lo que en el cinico hay
de accesorio, de pasional y de obediente, cosas estas que hacen del
hombre un ser cautivo e infeliz; para justificarla, para expresarla, el
cinico recurre a la naturaleza en la doble acepcion de uots y Ceor,
esmerandose por hacer de su propia existencia una fuente de ver-
dades de vida, un arte de vivir e invitar a los otros a una conversion
filosofica o, al menos, a la inquietud. No en vano, en su intencion
de redimir (y aliviar) al hombre de su época, los cinicos considera-
ron primordial ejercitarse en la filosofia, pues solo con ella se lo-
graba seglin Diogenes “estar preparado ante cualquier azar” (DL VI,
63) y en direccion a la verdad decia Antistenes “poder comunicar
consigo mismo” (DL VI, 6)°.

No solamente porque aspiraron —como todas las escuelas fi-
losoficas de la antigiiedad— al ejercicio de la areté, sino porque
al elegir una vida perruna “se opone de manera espectacular no
solo al de los no fil6sofos, sino también al de los demas fil6sofos”
(Hadot, 1998, p. 123), el éthos cinico solo puede ser entendido
desde una suerte de atopicidad que en principio se representa en
los textos y anécdotas clasicas como una polivalente y nostalgica
pretension de vivir segan la naturaleza: “Authorities usually des-
cribe Greek Cynicism as a philosophy in which the object was
virtue; it has also been said to be ‘following nature’, and the Cy-
nics have been called primitivists, i.e. imitators of the Golden
Race of Hesiod” (Sayre, 1948, p. 1). Solo se practica esta virtud
viviendo de acuerdo con la naturaleza, coherencia que implica

6 Resulta curioso apreciar que a pesar de ser ambos filosofos cinicos, hay a primera vista
una diferencia notable en su concepcion de la filosoffa, aunque en el fondo las dos
definiciones se complementan. Sobre la respuesta de Antistenes es importante recordar
la cercanfa con Socrates, es decir, comparte con el maestro un énfasis de la filosofia
como conocimiento de si. Esto viene a significar, o mejor afianzar, los lazos dialécticos
que habran de direccionar el conocimiento y la indagacion del individuo consigo mismo.
La respuesta de Diogenes tiene otros matices que incluso pueden interpretarse a la luz
de esa otra cara de la vida filosofica: la de cuidarse, preocuparse, gobernarse a si mismo.
Si la filosofia ha de otorgarnos algo, sera precisamente la capacidad de valernos por
nosotros mismos, la de ejercitarnos en la independencia y no sufrir el azar si nos toma
por sorpresa. Esto remite, en suma, a una voluntad de trabajo constante.

107



Victor Hugo Vasquez Gomez

conocimiento y cuidado de si, y que el cinico se asume de ma-
nera radical a traves del esfuerzo (ponos) y de la desvergiienza
(anaideia) desde lo que podria denominarse en general como bios
alethés (Foucault, 2010). ;Seria esta imagen de virtud “primitiva”
y “ruda” lo que habria llevado al Platon de Laercio a referirse en
contra de la “sana” razon diogénica?

Anadamos que los slogans que estos habrian proclamado como
la coherencia entre acto y palabra, la falsificacion de la moneda, la opo-
sicién ndémos-physis y las referencias a Heracles (Goulet Cazé, 2001,
pp- 207-208), los configuran atin mas en una suerte de “anorma-
lidad” con relacion a la idea griega de mesura y decoro (Vasquez,
2019); de ahi que esta escuela haya sido concebida casi siempre
como antinomia del platonismo, aun compartiendo un origen co-
mun: Socrates’. De hecho, algunos estudiosos del cinismo confir-
man esa lectura, como por ejemplo Donald Dudley (1937):

To the student of ancient philosophy there is in Cynicism scarcely
more tan a rudimentary and debased version of the ethics of Socra-
tes, which exaggerates his austerity to a fanatic asceticism, hardens
his irony to sardonic laughter at the follies of mankind, and affords no
parallel to his genuine love of knowledge. Well might Plato have said of
the first and greatest Cynics, “That man is Socrates gone mad’. (p. IX)

Seglin este autor, la eleccion de vida cinica se deriva de la ctica
socratica, pero sigue su transitar de manera “excéntrica”, destacan-
dose menos por la mesura que por sus excesos ascéeticos. Esta rela-
cion entre Socrates y los cinicos es acentuada por Fuentes Gonzalez

7 Uno de los especialistas que no comparte esta filiacion entre Socrates y Dibgenes es
Farrand Sayre (1948). El afirma que las ideas de Diogenes son opuestas a las de Socrates
y Platon: “Practically all of the ideas attributed to Diogenes were opposed to those of
Socrates and Plato. There was never any reason for classing Diogenes or the Cynics as
Socratics” (p. 57).Y conjetura que hay que reconocer la influencia de los Gymnosofistas
en ¢l modo de vida cinico: “Sinope was on a trade route between Greece and India.
Diogenes may have met merchants and travelers from India and learned something
from them of the Gymnosophists who were honored as wise men in India and received
contributions from their countrymen” (p. 54). Nosotros diferimos en este articulo de
esta interpretacion: a.) compartimos la sucesion doctrinal presentada por D. Laercio,
libro VI, y retomada por Goulet Cazé (2001, p. 28ss)

108



Libertad de palabra y contracultura cinica

(2002), quien explica también la diferencia entre la escuela cinica
—socraticos menores— y la escuela platonica y aristotélica —so-

craticos mayores— asi:

Aunque la denominacion de «socraticos menores» —por oposicion
a los «mayores» Platon y Aristoteles— puede ser juzgada como ca-
prichosa, lo que esta claro es que Socrates es el denominador coman
bajo el cual deben estudiarse las tres filosofias. (...) Los cinicos son
desde luego unos socraticos muy particulares. No en vano, se dice que,
cuando se le pregunto a Platon qué clase de hombre le parecia ser Dio-
genes de Sinope, el cinico por excelencia, contest6: «un Socrates en-
loquecido» (D.L.VI 54, ¢f. SSR V B 59). Hay en el cinismo, en efecto,
aspectos demasiado oscuros y escandalizadores que en modo alguno
podrian reducirse al socratismo. Seria desvirtuar su propia singulari-
dad filosofica, enmascarandola, si cayéramos en la misma tentacion de
un cinismo idealizado en la que cayeron algunos autores antiguos ya
mencionados. (p. 207)

En la historia de la filosofia, como se puede apreciar, ha existido una
vinculacion atdpica entre Socrates y los cinicos en la que la singulari-
dad del ironista repercute a su modo en la singularidad del parresias-
ta Dibgenes. Incluso, Garcia Gual (2009) identifica las oposiciones
entre el cinismo de Diogenes y Platon en este pasaje que contrasta
la Politeia cinica con la platonica:

La Republica de Didgenes comparte con la de su contemporaneo Pla-
ton (que era unos veintitantos afios mayor y que, por lo que sugieren
las anécdotas, se llevaba tan mal con ¢l como con Antistenes) algunos
rasgos utopicos: proponia la comunidad de los bienes y la igualdad en-
tre los sexos de cara a la educacion, la comunidad de las mujeres y de
los hijos. (En esto iba mas alla del modelo platonico, pues como en lo
del comunismo, Platon solo proponia para la clase dirigente, la de los
filosofos.) Como Diogenes admitia tan solo la ley natural, llegaba a ad-
mitir como naturales el incesto y la antropofagia, puesto que parecian
estar atestiguados como costumbres de otros pueblos. Esa Politeia, que
influy6 a su vez en la obra del mismo titulo compuesta por el estoico

Zenon, expresaria sin duda el cosmopolitismo cinico. (pp. 53-54)

109



Victor Hugo Vasquez Gomez

Todas estas apreciaciones, insistimos, solo han buscado mostrar que,
si bien dicha oposicion vista desde una perspectiva doctrinal podria
ser sostenida, quizas la distancia entre el platonismo y el cinismo
tengan un punto de encuentro: ambas escuelas erigen un pensamien-
to y un éthos partiendo de un entendimiento sui generis que habrian
recibido directa o indirectamente de las ensefianzas socraticas®.

La atopia de Diogenes de Sinope aparece representada de igual
manera en el estudio sobre la denominacion de Dibgenes como
“Socrates loco” de Jeria Soto (2017). Su interpretacion se sustenta
en la idea de que Diogenes en tanto que filosofo, constituye una
figura paradigmatica en lo que atafic a su actitud critica frente a
los valores culturales y morales de la Grecia Clasica. Para el autor,
el cinico Diogenes se relaciona y al mismo tiempo se distancia de
la figura platonica de Socrates en la medida en que rompe con el
modelo de filosofo que se adecua a los valores de la pdlis y legiti-
ma una serie de conductas que contrastan con lo establecido me-
diante una postura practica. Sin embargo, este estudio se distancia
de nuestra interpretacion en tanto que para nosotros la mania de
Diogenes esta en estrecha relacion con su parresia y con su postura
frente al vivir de acuerdo con la naturaleza y que, en ese sentido,
consiste en una contracultura.

Todo lo anterior nos lleva a hacer hincapi¢ en que historica-
mente, por los testimonios que conservamos, se sabe que a dife-

8  Sin embargo, una relacion, desde el punto de vista historico, entre Platon y Dibgenes
podria haber sido posible, al menos considerando la cronologia. Segin Ferrater Mora
(1964, tomo 11, p. 423), Platon nace aproximadamente en el afio 427 a.C. y muere en el
347 a.C. vivi6 alrededor de 74 afios. Diogenes nace aproximadamente en el afio 412 a.
C. (Platon tendria 15 afos) y muere en el 323 a. C. probablemente el mismo afo de la
muerte de Alejandro Magno y Aristoteles (¢ste tendria 62 afios), a sus 89 afios. Didgenes
llega a Atenas exiliado, y quiza asumiendo ya la postura cinica, debido a lo que significa
el exilio en relacion con su proclamacion de kosmopolités. Suponiendo que Platéon tuviese
60 afios, Dibgenes estaria por los 45 afios, pues segtn estos datos la diferencia en edad
es de 15 afios. El punto esta en determinar en qué fecha llega realmente Dibgenes a
Atenas. Ahora, Socrates muere en el 399 a. C., cuando Dibgenes tenia alrededor de 13
afios, es decir, con certeza no lo conoci6 y su fuente principal del socratismo habria sido
Antistenes. Estas consideraciones si bien solo pretenden un calculo bastante relativo e
imaginario, no descarta la posibilidad de un encuentro entre Platon y Diogenes o de
haber recibido comentarios o noticias el uno del otro.

110



Libertad de palabra y contracultura cinica

rencia de Diogenes, Platon si habria tenido contacto directo con
Socrates y que la lectura del filosofo de Sinope habria sido pro-
movida gracias a Antistenes (Garcia Gual, 2009). Dicha diferencia
doctrinal es bien expresada en los testimonios doxograficos com-
pilados por Laercio en los que a menudo aparecen anécdotas u opi-
niones en las que los filosofos cinicos satirizan o diatribizan con-
tra el hombre Platon o sus ensenanzas. En efecto, en el contexto
cultural grecorromano y en el marco de la expresion anecdotica y
testimonial, la polémica sobre la oposicion filosofica entre Platon y
los cinicos es manifiesta. Cabe aclarar, en principio, que no existe
en los Didlogos platonicos alusiones hacia Diogenes; aspecto com-
prensible, debido a la diferencia cronologica que los separa. No
obstante, ello no excluye que Platéon no tuviera conocimiento del
cinismo, ya que en Fedén 59b, se menciona a Antistenes entre los
que estuvieron presentes acompaﬁando a Socrates antes de morir.
Lo que se sabe de sus encuentros ha sido transmitido a través
de comentarios y anécdotas de autores posteriores. Citamos dos
ejemplos: primero, Estobeo (Il 36, 21) refiere una diatriba de
Diogenes contra la desmesura de Platon: “Diogenes le pidio a Pla-
ton en una ocasion tres higos de su huerto. Pero, cuando aquél le
envi6 todo un medimno, le dijo: ‘Asi también respondes, cuando
se te pregunta, con diez mil palabras’. La ané¢cdota plantea dos
ataques: 1) una inversion que va de la generosidad a la desmesura
de Platon, aspecto este que alude a una critica sobre su posicion
economica y modo de vida y 2) la diferencia en la forma como
Platon expresa la filosofia: el predominio de la contemplacion y la
prolijidad del discurso filosofico manifiesto en la extension de sus
Didlogos, en oposicion al estatuto de la praxis diogénica. Segundo,
en Plutarco (Sobre la virtud moral 12, 452 d) se encuentra un co-
mentario de Dibgenes contra Platén que pone en cuestion la buena
fama del fundador de la Academia: “Y Diogenes, oyendo elogiar a
Platon en su presencia, dijo: ‘Qué tiene ¢l de respetable, si después
de estar filosofando tantos anos, atin no ha disgustado a nadie’. Se
advierte aqui que el filosofo para Diogenes no es quien se vale del
decoro en el obrar ni de la prudencia en el decir, sino aquel que

111



Victor Hugo Vasquez Gomez

pone en cuestion las normas tradicionales afectando, en palabra y
acto, la opinion de los demas. En esto consiste, en suma, el valor
de la franqueza y la atopia cinica.

Sea como fuere, la anécdota en DLVI, 54 que se quiere abor-
dar en lo que sigue ha generado sospechas precisamente por la
existencia de un vacio en la comprension de la valoracion de Pla-
ton respecto a Diogenes, pues, como se vera, alli se representa a
un Diogenes cercano, identificado con Socrates, aunque a prime-
ra vista con un matiz negativo puesto que lo llama loco o enloque-
cido. Este hecho, se reconoce en este capitulo como un problema
que hay que esclarecer, puesto que, si bien la concepcion del fi-
losofar difiere en uno respecto al otro, es plausible interpretar
que Platon reconoce de alglin modo que Diogenes el Perro se
identifica con Socrates por su atopia, su no lugar, al tiempo que
por su parresia. Asi pues, la clave para establecer una valoracion
del cinismo de Diogenes por parte de Platon, consistiria funda-
mentalmente en precisar qué connotaciones tiene el término
mainémenos segin el pasaje referido para luego generar nuestra
posicion sobre este problema.

Un comentario al “Socrates loco” de DLVI, 54

Existe un testimonio muy significativo en Di6genes Laercio, al pa-
recer fundado en Eliano (Hist. Var. X1V, 33), a partir del cual se
pretende reflexionar en este capitulo en torno a la significacion
de la pavia de Diogenes de Sinope: “Uno le pregunto (a Platon):
‘;Qué clase de hombre te parece Didgenes?’Y ¢l le respondio6: ‘Un

’”

Socrates loco’ (DL VI, 54). Este aspecto es problematico, en vir-
tud de que no poseemos una definicién univoca del vocablo pavia
y mucho menos una explicacion filosofica satisfactoria sobre su al-
cance en el Diogenes de Platon. Este es un punto oscuro tanto en
el caracter de Didgenes como en la apreciacion platonica respecto
a ¢l. De hecho, la expresion concreta que pone Laercio en boca
de Platon es Zeokpdtns uaiwdpevos (Socrates enloquecido). ;Como
interpretar dicho apelativo dado que podria fluctuar entre lo ne-

gativo y lo positivo?

112



Libertad de palabra y contracultura cinica

Segtin Liddell y Scott (1996, p. 1079) uavia aparece por ejem-
plo en Herodoto (6, 112) como madness (locura)’ siguiendo un
sentido con cierto atisbo peyorativo, pues denota la pérdida de las
facultades racionales. La segunda connotacion que refieren es en-
thusiasm, inspired frenzy (entusiasmo, frenesi inspirado), de la cual
se rescata un sentido mas abocado a la accion o impulso animico,
aunque de una cierta naturaleza religiosa e incluso poctica como lo
asegura la denominacion de frenesi inspirado. Asi parece usarse en
Euripides (Bacantes, 305) y en Platon (Fedro, 245a; Banquete, 218b),
haciéndose un poco mas explicita su relacion con un estado espe-
cial de posesion divina, i. e. dionisiaca o erotica. Un tercer signifi-
cado es la mania como passion (épeTiki| pavia), siendo a todas lu-
ces una afeccion humana en vinculo con el enamoramiento (Fedro,
265b). Es muy probable que esta forma de mania remita al primer
significado de indole negativa como algo que la parte racional del
alma debe controlar, pues no denota necesariamente un amor del
alma, sino vulgar, corporal.

Ahora, dado que es Platon quien ha predicado de la mania de
Diogenes, conviene precisar las referencias anteriores para hacerse
una idea mas clara del problema. El texto que mejor recoge a nues-
tro juicio las distintas clases de manias es el Fedro. La que aparece en
las Bacantes de Euripides viene a congregarse en dicho dialogo por
ser de naturaleza divina. El pasaje clave en el que el Socrates plato-
nico resume la cuestion es 265a6-265c¢3, que citaremos en extenso.

S6c. — Pienso que ibas a decir la palabra justa: maniaticamente. Por-
que dijimos que el amor era como una locura, una mania, ;0 no?
Fed. — Si.

Soc. — Pero hay dos formas de locura; una, debida a enfermedades

9 Estalocura parece ser producto de una enfermedad en el hombre. E. R. Dodds (1997)
lo sintetiza de la siguiente manera: “Por Herodoto sabemos que la locura de Cleomenes,
en la cual vieron los mas el castigo que los dioses le enviaron por su sacrilegio, fue
atribuida por sus propios compatriotas a sus excesos en la bebida (cf. Herod. 6, 75,
3).Y aun cuando Herodoto se niega a aceptar esta prosaica explicacion en el caso de
Cleomenes, se inclina en cambio a explicar la locura de Cambises como debida a una
epilepsia congénita, y afiade la sensata observacion de que cuando el cuerpo se perturba
gravemente, no es extrafio que también sea afectada la mente.” (pp. 72 ss.).

113



Victor Hugo Vasquez Gomez

humanas, y otra que tiene lugar por un cambio que hace la divinidad
en los usos establecidos.

Fed. — Asi es.

Soc. — En la divina, distinguiamos cuatro partes, correspondientes a
cuatro divinidades, asignando a Apolo la inspiracion profética, a Dio-
niso la mistica, a las Musas la poctica, y la cuarta, la locura erotica, que
dijimos ser la mas excelsa, a Afrodita y a Eros.Y no s¢ de qué modo,
intentando representar la pasion erotica, alcanzamos, tal vez, alguna
verdad, y, tal vez, también nos desviamos a algun otro sitio. Amasando
un discurso no totalmente carente de persuasion, hemos llegado, sin
embargo, a entonar, comedida y devotamente, un cierto himno mitico
a mi sefior y el tuyo, el Amor, oh Fedro, protector de los bellos mu-
chachos. (Fedr. 265a 6 - 265¢ 3)

Dos grandes formas de manfa sobresalen aqui segtn su origen: la
humana y la divina. La primera no difiere mucho de Herodoto (sea
enfermedad o producto de la desmesura), pero la segunda puede
generarse en el hombre a partir de cuatro deidades: Apolo, Dioniso,
las Musas y Afrodita (o Eros). Sin entrar en los detalles de los cultos
mistéricos ni en su genealogia, es menester esclarecer de manera
L , o .

general qué tipo de mania se adecua al filosofo cinico.

En primer lugar, el vinculo entre Diogenes y Apolo es evi-
dente seglin Laercio (VI, 20-21) en lo que concierne al slogan
cinico de “reacufiar la moneda”, dado que es una consigna piti-
ca que estamparia con mucho su actitud filosofica. Si nos arries-
gamos a favor de la idea segln la cual Platon, consciente de la
influencia apolinea en Diogenes, lo que habria querido decir es

[(3 L4 7 / ”» [(3 . . ’ ’
que “Diogenes esta poseido por Apolo” o es un “maniatikés apoli-
neo”, tendria que aceptar o sopesar algin tipo de rasgo “proféti-
co” o de “mantica” en el hombre de Sinope. No obstante, habria
que plantear una salvedad y es que, desde luego, el estatuto de la

, , C . . )
profecia puede ser aqui metaforico o literal. Si se da la impor-
tancia necesaria a la presentacion de Epicteto de Diogenes como
dangelos, como katdskopos (Diser. 111, 22), el sentido metaforico que
resulta de ello invita a plantear las cosas de manera afirmativa
en concordancia con Platon, pues Diogenes es el individuo que

114



Libertad de palabra y contracultura cinica

esta y va mas alla de la humanidad, anunciando los males a los
que se expone. Pero en lo que toca al significado literal de la ma-
nia profética, como aquella cualidad que otorga el dios a adivinos
miticos como Casandra (1. XXIV 697) y Tiresias (Od. X 483), no
se relacionaria con nuestro cinico, en virtud de que precisamente
desdena toda supersticion semejante.

Decia también (Dibgenes) que “cuando veia en la vida a los pilotos,
médicos y filosofos pensaba que el hombre era el animal mas inteligen-
te de todos, mientras que cuando, a la inversa, veia a los intérpretes
de suenos y adivinos y a quienes les prestaban atencion o a los que
estaban hinchados por la fama y la riqueza, pensaba que no habia nada
mas necio que el hombre” (DLVI, 24)

Esta claro hasta aqui que la mania apolinea literalmente tomada no es
propia de Diogenes, mas una interpretacion metaforica podria ser
quiza mas plausible. En apoyo de esto, es sorprende encontrar en
los antiguos textos de la ¢época imperial romana algunas alusiones
bastante enigmaticas sobre el rol “profético” del filosofo. En uno
de los dialogos de Luciano de Samosata, Di6genes esta dispuesto a
vender su vida por solo dos 6bolos y al preguntarsele qué sabe y queé
hace responde que es: alétheias kat parrhesias prophétes [profeta de la
verdad y la franqueza]. El pasaje es como sigue.

HERMES. —;Quieres a aquel que esta manchado de polvo, al del Ponto?
ZEUS. — De acuerdo.

HERMES. — ;Eh, t{, el que esta colgando la alforja, el de la camisa sin
mangas, ven aqui y date una vuelta por la sala! ;Vendo una vida varonil,
una vida excelente y notable, una vida libre! ;Quién esta dispuesto a
comprarla?

COMPRADOR. — Heraldo, ;ti qué dices? ;Qué vendes a un hombre
que es libre?

HERMES. — Si sefior.

COMPRADOR. — ;Y no temes que te lleve a juicio por sometimien-
to a esclavitud o te cite ante el Aredpago?

HERMES. — A ¢l no le importa que lo subaste, pues cree que es libre
en todas las facetas.

115



Victor Hugo Vasquez Gomez

COMPRADOR. — ;Y qué provecho podra sacar alguien de ¢l, sucio, y
en un estado tan desastroso? Habria que dedicarle a cavar o a llevar agua.
HERMES. — No solo eso; si le encargas que vigile la puerta de la
casa, lo hara con mas fidelidad que los perros; por cierto que «perro»
se llama.

COMPRADOR. — ;De donde es y qué esta dispuesto a que se le
encomiende?

HERMES. — Preguntale, es lo mejor que se puede hacer.
COMPRADOR. — Me da miedo su cefio fruncido y cabizbajo, no sea
que me dé un ladrido al acercarme a él o, incluso, por Zeus, me dé un
mordisco. ;No ves como, preparado el mazo, frunce las cejas y como
mira de reojo con aire amenazador y enfadado?

HERMES. — No tengas miedo, pues esta domesticado.
CO{MPRADOR. — En primer lugar, buen hombre, ;de donde eres?
DIOGENES. — De todas partes.

COMPRADOR. — ;Coémo dices?

DIOGENES. — Estés viendo a un ciudadano del mundo.
CO{MPRADOR. — ;Imitas a alguien?

DIOGENES. — A Heracles.

COMPRADOR. — ;Por qué no vas recubierto ti tambi¢n de una piel
de leon? Porque en el mazo te pareces a ¢l.

DIOGENES. — Esta es mi piel de leon: la capa raida.Y, al igual que
aquél, yo lucho contra los placeres, sin que nadie me obligue a ello,
por voluntad propia, pues he elegido limpiar la vida de inmundicias.
COMPRADOR. — Buena eleccion, pero ;qué se puede decir que
sabes fundamentalmente, o a qué te dedicas?

DIOGENES. — Soy libertador de hombres y médico de aflicciones.
En una palabra, quiero ser «profeta» de la verdad y la franqueza (Su-
basta de vidas, 11, 27, 7ss).

Profeta de la verdad y la franqueza es una designacion tardia, pero im-
portante porque permite representar el valor del cinismo en toda la
antigiiedad pagana. Los rasgos de su figura y la eleccion ético-existen-
cial se adecuan con esta mision profética que, a través de la parresia
(Vasquez, 2014), afirma una libertad de palabra que busca la inquie-
tud de si y la exhortacion a la vida filosofica en la expresion de su bios
alethés (Foucault, 2010). Ahora bien, el problema que no puede igno-
rarse con esta lectura del cinismo es advertir que Platon, al afirmar de

116



Libertad de palabra y contracultura cinica

Dibgenes que es un Sdcrates loco, no esta aceptando que el ciico este
en posesion de la verdad, dado que si asi fuera pondria en cuestion su
propia doctrina, sino que juzgod quizas que el cinico esta comprome-
tido con un tipo especifico de verdad “no teorica”, “no metafisica” y
en el intento por practicarla, se habria excedido rayando en el delirio.

Antes de dejar sentado un criterio interpretativo y concluyen-
te sobre esto Gltimo se plantea esta inquietud: ;podria sostenerse
que la expresion platonica “Socrates loco” ha de relacionarse con
la referencia de un Diogenes dionisiaco, es decir, que encarna la
mania diogénica de inspiracion dionisiaca circunscrita a una locura
teléstica o ritual? Argumentos extraidos de las chreia son insufi-
cientes, por no decir nulos. No parece el cinico, en la doxografia
de Laercio, aludir expresamente a Dionisos. Pero quiza podria re-
plantearse este topico sehalando que esos rasgos fundamentales de
la vida cinica, como lo son la afirmacion del vivir de acuerdo con la
naturaleza, la exhortacion al parakhattein to némisma (reacufiacion de
la moneda), la anaideia (desvergiienza), la parresia y, en definitiva,
su sabiduria, se configuran como elementos no muy aislados del
retrato de satiros y silenos. Si esto es posible, entonces no ha de
desestimarse la relacion entre Didgenes y Socrates, ya que Platon
estaria de alguna manera valorando el gesto cinico de manera posi-
tiva. Recuérdese que el Socrates platonico es retratado por Alcibia-
des como un Sileno, y si Dibgenes es un “Socrates loco” el vinculo
no seria tan arbitrario, es decir, podria existir una cierta conexion.
A favor de esta lectura, Juliano en Contra los cinicos incultos (1982)
vincula explicitamente la filosofia cinica con las figurillas dionisia-
cas de los artesanos, es decir, la misma representacion que hiciese
en su momento Alcibiades de Socrates (Bang. 213b).

Digo, pues, que la filosofia cinica “es lo mas parecido a esos silenos
que hay en los talleres de los escultores y a los que representan los
artesanos con la siringa o la flauta y, al abrirlos, parece que tienen en
su interior imagenes de los dioses”. Asi que no nos vaya a suceder algo
semejante tomando en serio las bromas de Diogenes; aunque tambien
en ellas se encuentra algo que no carece de utilidad, el cinismo es otra
cosa, como al punto voy a demostrar. [...] pues esta filosofia parece ser

117



Victor Hugo Vasquez Gomez

comun y la mas natural y no necesita ningin tipo de aplicacion, sino
que basta con escoger lo que es bueno, deseando la virtud y evitando
la maldad [...]. (Juliano, IX, 7, 187a 5)

En tltima instancia, pensando en la formulacion literal de Sokrates
mainomenos atribuido a Dibgenes, el cinico, por Platon, se toma par-
tido por una designacion ambigua, aunque con un matiz positivo.
Significa esto que al llamar a Diogenes “Socrates” esta reconociendo
o identificando Platon una cercania, unos rasgos que aluden al viejo
ironista. Esos rasgos podrian ser: templanza, pobreza, actitud para
la confrontacion con el otro, fortaleza, parresia.Y, cuando le otorga
el calificativo de “enloquecido” esta concibiendo que este Socrates
perruno, desvergonzado y sarcastico, no es ciertamente el ideal de la
prudencia o del aidés que habria identificado en el hijo de Fenareta.
Mas atn, para el fundador de la Academia, Diogenes es mainomenos
por la forma de vida que practica, asumiendo con ello se obtiene
no la aceptacion de la comunidad, sino el rechazo y la censura. Con
todo, esperamos haber sugerido al menos dos posibles lecturas de
este pasaje e insistir finalmente en que Platon no consideraba que
Dibgenes estaba patologicamente loco ni mucho menos que fue un
hombre sin virtud. En suma, la actitud del cinico es atopica precisa-
mente por la manera en que asume para si mismo y frente a los ojos
de los otros su escandalosa libertad, libertad que reacusia la legalidad
vigente mediante la critica de las convenciones sociales.

Parresia cinica y skandalon filos6fico

“[Didgenes] dialogaba sobre estos asuntos y se le veia realizandolos, falsifican-
do realmente la moneda convencional, sin conceder a lo acorde con la ley nada
en comparacion con lo acorde con la naturaleza. Decia que él seguia la mis-
ma impronta de vida que Heracles y no anteponia nada a la libertad”
Diogenes Laercio, VI, 71.

En el mundo griego, el cinismo es la continuacion de la libertad
por otros medios. No es la misma libertad democratica ni socratica,
puesto que contiene en su corazoén una parresia compleja y poliva-
lente que, incluso, no se restringe solo al perfodo helenistico, sino

118



Libertad de palabra y contracultura cinica

que se erige como una categoria transhistorica'®. Ahora bien, preci-
samente aquellos medios son los que se configuran como escandalo-
s0s, como sucios, inaceptables y dificultosos.Y con justa razon, pues
es el interlocutor quien lo percibe.

Desde la significacion de skandalon (supra, El problema de la ato-
pia), nos preguntamos en consecuencia: jcuales son los enemigos de
la virtud?, ;con qué tropieza la insensatez? De una u otra manera,
cada uno de esos sentidos se relaciona con el cinismo, aunque en
esta interpretacion proponemos dos alternativas principales: i) dar
la ofensa, considerando que a menudo el estilo de vida cinico cons-
tituye una transgresion de las costumbres de la polis, pero tambien
porque recurrentemente su franqueza, por contener cierta verdad,
es molesta: en el fondo dar la ofensa es una consecuencia de la acti-
tud critica y sarcastica; ii) poner una trampa a un enemigo adquiere un
matiz mucho mas complejo pues pienso que se debe hacer hincapié
en sefialar que el cinico es el tipo de filosofo dispuesto a exhortar a
una vida ajena al vicio y a la incontinencia mediante un cuidado de
si. Ademas, sabe cuando fallan los hombres, mas preocupados por
llenar sus existencias de objetos y apariencias que por dedicarse a st
mismos; advierte sus debilidades (consecuencia de la direccion de
sus descos), porque es quien, al elegir la privacion de ocupaciones
civilizadas, disfruta de ocio, observa y actla. Por lo tanto, el escdn-
dalo cinico de la libertad es, a esta altura, la valentia que toma cuerpo
en voluntad cinica por ir en contravia, de ubicarse como un obstacu-
lo a la insensatez y por tanto a la infelicidad.

Para comenzar, una caracteristica del proceder escandaloso de
Diogenes es la indiferencia (adiaphoria) (Garcia Gual, 2009, p. 43).

10 Remitimos al lector dos ejemplos. El primero es la presencia de la parresia en la moral
cristiana, representada en el principio de decir la verdad frente a Dios (Scarpat, 1964,
p- 73). El segundo, es explicito en boca del sobrino de Rameau, personaje que retrata
Diderot con ciertas cualidades cinicas: “En lo que me decia habia muchas cosas que se
piensan, a las cuales uno ajusta su conducta; pero que no se dicen. Esa es la diferencia
mas marcada entre mi hombre [Rameau] y la mayoria de los que nos rodean. Confesaba
sus vicios, que los demas también tienen; pero ¢l no era hipocrita. No era ni mas ni
menos abominable que los otros; era, simplemente, mas franco, mas consecuente; y, a
veces, mas profundo en su depravacion.” (Diderot, 2005, p. 149).

119



Victor Hugo Vasquez Gomez

Indiferencia respecto a todo aquello que no afecta la virtud. Aqui la
parresia hace las veces de la denuncia, precisamente porque asume
que el insensato no merece sino la réplica franca, es decir, se lo
considera dominado por su ignorancia ¢tica. Algunos ejemplos se
extraen de las anécdotas como la famosa venta de Diogenes.

Diogenes, el filosofo cinico, hizo gala, en efecto, de tan gran elevacion
y nivel mental que, prendido por unos piratas, cuando le ofrecian mez-
quinamente y a duras penas solo alimentos necesarios, sin plegarse a
la suerte presente ni temer la dureza de la vida de los sometidos, dijo:
“Muy absurdo es, por cierto, que cuando se van a vender gorrinos o
corderos, se los engorde con los alimentos mas selectos con miras a su
buena carne y se venda, en cambio, a un precio mezquino al hombre,
el animal superior, enflaquecido por la falta de alimentacion y las cons-
tantes privaciones”. Luego, comportandose como un hombre bravo,
al que preguntaba a los que estaban en venta “;Qué sabes hacer?”, le
respondio: “Gobernar a los hombres”, haciendo que resonara desde
el fondo de su alma, segtn parece, una libertad, nobleza y majestad
naturales. (Filon De Alejandria, Que todo hombre virtuoso sea libre, 121 y
123-124; JMG: 248).

La adiaphoria brota precisamente de la condicion de su circunstan-
cia al asumir que aun en el sometimiento corporeo es superior a
los otros en virtud. La verdadera cautividad solo concierne al alma
y por lo tanto la libertad cinica busca la reivindicacion, mediante
el ejercicio fisico y el control de los deseos superfluos, de la eleu-
theria. Un segundo aspecto que identifica el escdndalo cinico de la
libertad es la condicion de exiliado y apatrida en una polis en la que
los derechos civicos eran esenciales para la vida. Diogenes ensena
que su exilio tiene diversos aspectos positivos y que al proclamarse
cosmopolita no esta sino reivindicando un gobierno superior que
no reniega de la naturaleza. Los muros o limites de la ciudad son en
realidad los impedimentos para la virtud y la felicidad: “No siendo
ciudadano de ninguna polis concreta, Dibgenes se proclamaba ‘ciu-
dadano del mundo’; mientras las ciudades griegas se debatian en sus
guerras civiles, el cinico se instalaba como espectador displicente
ante las tremendas crisis politicas, solitario voyeur en medio del ago-

120



Libertad de palabra y contracultura cinica

ra ateniense.” (Garcia Gual, 2009, p. 44). En contra de lo aseverado
por Aristoteles: “Y el que no puede vivir en comunidad, o no nece-
sita nada por su propia suficiencia, no es miembro de la ciudad, sino
una bestia o un dios.” (Pol. 12, 1253a 14), Diogenes asegura un lugar
entre ambas categorias de seres, al mostrar que el problema no es
vivir en una polis determinada, sino intentar vivir bien.

¢De qué sirve vivir en comunidad, cumpliendo la ley, si no se
tiene tranquilidad de espiritu y si aquello no culmina sino en la
dependencia respecto de las cosas exteriores? ;Acaso los conflic-
tos belicos no los ocasionan los mismos gobernantes, segtn sea el
tamafio de su interés?: “De Diogenes: ‘La tnica felicidad es estar
verdaderamente contento y no afligirse jamas, sea cual sea el lugar
o el momento en que uno se halle””. (Estobeo, IV 39,20. Citado
por Martin Garcia, 2008). Pero la réplica a Aristoteles no pasa solo
por esto, sino ademas en la consabida pobreza cinica: “Diogenes
decia que ‘la pobreza es la virtud autodidacta’ (Estobeo, IV 32,19.
Citado por Martin Garcia, 2008). El hombre puede ser soberano
aun si carece de herramientas o bienes materiales. Le basta la salud
en una doble acepcion: animica y corporea. Es este rasgo, de he-
cho, uno de los que mas vincula a Diogenes con Socrates, dado que
ni Platon ni Aristoteles parecen considerarlo. Desde esta perspec-
tiva, el escandalo cinico que implica el ser libre en la mas profun-
da pobreza (que se entiende mejor como practica de la autarkeia),
se convierte en un ejemplo de transgresion positiva al ensenar al
hombre a valorar sus capacidades, la naturaleza y su alma. ;No
muestra esto el encuentro con Alejandro Magno, el hombre acau-
dalado y poderoso que dependia de un ejército? ;No decia el hijo
de Filipo que de no ser Alejandro hubiese querido ser Dibgenes?
No solo sus acciones, ni su minima indumentaria, ni su negativa a
la familia, sino su actitud revela un giro a la concepcion habitual de
libertad y franqueza.

A quien le pregunt6d quién le enterraria, no teniendo familiares ni
siervos (recordemos que el recibir honores funebres era algo muy im-
portante para un antiguo, y que los familiares proximos velaban por
este deber), le respondio: “Quien quiera quedarse con mi morada”.

121



Victor Hugo Vasquez Gomez

También dijo que le gustaria servir de alimento a los perros y los pa-
jaros una vez muerto. (Eso es, precisamente, uno de los motivos de
horror en la guerra, segin la tradicion, como se senala ya al comienzo
de la Iliada.) Asi, hasta el cadaver de un cinico puede resultar util a
la naturaleza. Tampoco tiene recelo de la ultratumba. (Garcia Gual,

2009, p. 46)

¢Son estas palabras y acciones escandalosas y francas? Hay que
apreciar entonces su talante humoristico, signo de contraposi-
cion a la seriedad filosofica habitual. No es gratuito que Diogenes
haya sobrevivido hasta nuestros dias, pasando por la época impe-
rial romana, el Medioevo y la Modernidad, gracias a la literatura
(Nichues-Prébsting, 2000). Esas anécdotas y personajes literarios
referidos en su nombre sefialan un aspecto fundamental en la ex-
presion filosofica y moral del cinismo: el estilo serio-cdmico o serio-
burlesco (S[,)oudogé]oion)1 I

Las anécdotas cinicas a menudo se componen de diatribas y
apotegmas, Garcia Gual (2009) describe su funcion asi:

En las diatribas de los cinicos, las anccdotas y dichos tienen funda-
mentalmente un mensaje filosofico, dan un compendio de saber en
pildoras y encubren su incitacion moral con la invitacion a la risa. Su
brevedad las hace recomendables para el recurso facil. Su plasticidad
las convierte en ejemplos muy a proposito para aplicar en situaciones
varias. [...] esa literatura confirma que también el buen humor y la
caricatura dieron al cinismo inicial su aspecto mas saludable, para la
expresion de la critica. (p. 51)

11 De acuerdo con Martin Garcfa (2008) el término arranca de la denominacion ho
spoudogéloios “cl burlador de lo serio” dado a Menipo de Gadara, discipulo de Crates
(Estrabon, XVI 2, 29). Es Demetrio de Alejandria quien, al definir el género de
exposicion cinica, lo llama: “Diatriba moral mixta de humor y gravedad” (Martin
Garcia, 2008, p. 28) Y aporta su caracteristica esencial: “bromas (géloia en griego
precisamente, esto es, dichos o hechos risibles o ridiculos) usadas por los sabios (hoi
spoudaoi). .. para censurar a los hombres mas voluptuosos, como hace Crates el Tebano
en su Gastronomia”.Y muy acertadamente también remataba Demetrio su definicion,
aludiendo a su intencion y finalidad de “erradicar mediante la burla los yerros del alma”
(Martin Garcfa, 2008, p. 29). Los componentes o aspectos asociados al Spoudogéloion
son la diatriba, la chreia, el apotegma, la paidid o gélos, entre otros.

122



Libertad de palabra y contracultura cinica

No cabe duda del efecto escandaloso que esta manera de expre-
sion critica y mordaz causo en aquel contexto, cuando lo usual era
la presentacion de la filosofia a traves de tratados, disertaciones,
dialogos. En el fondo, la diatriba ligada a la parresia es un efecto
de la libertad en el ambito del estilo. En efecto, la satira menipea
habria sido inspirada en la diatriba y la parresia diogénica que tiene
su punto de recepcion en la mas completa publicidad. Y, si se quie-
re constatar, es posible encontrar el mismo vocabulario en la obra
de Rabelais: “El cinismo de Rabelais esta esencialmente asociado
a la plaza publica de la ciudad, a las ferias, a los sitios donde se
desarrolla el carnaval a fines de la Edad Media y el Renacimiento”
(Bajtin, 1987, p. 132).

Todos estos aspectos no hacen sino presentar a Diogenes como
un filosofo cuyo valor central es la libertad. “El cinismo es el Gni-
co movimiento filosofico de la antigiiedad que situo la libertad
como valor central, y la libertad de expresion en particular. Este
hecho esta en estrecha relacion con la invencion cinica de las for-
mas literarias satiricas y parddica, sin precedentes clasicos” (Bran-
ham, 2000, p. 141). Libertad que, dicho sea, es inseparable de la
independencia, porque el cinico, insisto, “(...) no antepone nada
a la libertad” (DL VI, 71). Esto significa que, considerando la na-
turaleza como el principio rector en el mundo, la independencia
del sabio se constituye Ginicamente en funcion de la obediencia a
la physis, menospreciando las convenciones legales y culturales. El
cambio de perspectiva se da en esta obediencia, en oposicion a la
tradicional subordinacion del griego a la ley positiva. “Sabia que
la verdadera libertad esta en ese universalismo, que las leyes y los
prejuicios nacionales le niegan al individuo.” (Garcia Gual, 2009,
p- 53). Didgenes reclama, por tanto, una libertad anclada en la uni-
versalidad del kata physin. Esto le hizo ir en contravia de los valores
estipulados por la costumbre y por ello dirigir su vida problemati-
zando los estrechos ideales de la sociedad griega. Porque su liber-
tad individual no es sino una pequena manifestacion de la soberania
de la naturaleza.

123



Victor Hugo Vasquez Gomez

En un plano realista, el cinico no busca otra forma de civilizacion,
ya que lo civilizado, lo asteion, esta unido a la vida en una comunidad
ciudadana, lo que niega es que las trabas de la ciudad tengan un valor
decisivo; lo decisivo es la libertad individual, lo mas universalmente
humano enraiza a los hombres no en la polis concreta donde nacen,
sino en el cosmos. (Garcia Gual, 2009, p. 53)

En el plano de la individualidad el fil6sofo perruno, finalmen-
te, ha de contar con la independencia suficiente para ejercer la
parresia. Pero aqui la autarkeia no es tnicamente generada en la
theoria, sino que cumple con la pragmatica que le es ineludible.
Sabiduria practica que tiene como objeto la libertad y, por esta
via, conquistar la eudaimonia. Quiza esa superioridad que se ob-
serva en Diodgenes sea el resultado de su conciencia de ostentar
una sophia original, fuente de gobierno de si, en la medida en que
se independiza de la doxa y del némos que ella implica. Se sirve,
pues, de una parresia escandalosa y de la despreocupacion (adia-
phoria) de los valores instaurados por la cultura. “Ya Diogenes ha-
bria insistido en que lo que realmente libera al hombre no son las
condiciones materiales, sino su disposici6n interior frente a ellas,
de ahi la importancia ante todo del control mental de nuestras
representaciones imaginativas.” (Garcia Gual, 2009, p. 59). Este
control es posible, en Didgenes, gracias a la askesis. Esta es lo que
conjura el testimonio de por qué el cinismo es la continuacion de

la libertad por otros medios.

La actitud de quien considera la imagen escandalosa de modo negativo
porque expone abiertamente a sus sujetos, como la de quien tiende a
menospreciarla, se limita a interpretar de manera erronea el escanda-
lo que conlleva una practica que, después de todo, considera la mala
reputacion (griego, adoxia) como otro paradojico bien a nivel de ponos
o afan (D. L. VI, 11). Citar esa mala reputacion para estigmatizar de
buena fe las estudiadas imprudencias de los cinicos es tan capciosa o
anodino como atribuir al cinico una conducta canina semicivilizada,
cuando tal conducta es la que, ante todo, enmarca el escepticismo ci-
nico. (Kinney, 2000, p. 386)

124



Libertad de palabra y contracultura cinica

Para terminar, reparese en lo siguiente: la experiencia de la liber-
tad que encarna el Perro se fundamenta en la agresividad. Todo ci-
nismo es transgresor, contiene en germen un exceso de fuerza. El
punto es determinar no sus grados, sino el objeto de su recepcion.
Es en el ambito de la parresia donde el ser filosofico y el ser ordi-
nario, cuerpo publico, pugnan al verse inmersos en la confronta-
cion con lo verdadero en términos morales, somaticos y fisico-cos-
micos. Esto devela los subterfugios de los axiomas cinicos. Lejos
esta la parresia de un Diogenes de suavizarse en acuerdos tacitos,
porque ¢l no es tan solo un Socrates loco, sino un Socrates laci-
do y virtuoso. Ese espiritu de dualidad sehala paradéjicamente el
nacimiento de la libertad interior. La locura encarnada en el ries-
go y la lucidez de manifestar un estilo de vida singular. Pues en la
medida en que se reconocen, fundidos en su bios agresivo, los ras-
gos apolineos y la tendencia creciente a lo dionisiaco, se esta en la
disposicion de comprender por qué su éthos constituye en el fondo
una disposicion agonica. Didgenes no reniega de la razon, siempre
y cuando esta no confabule con las convenciones ambiguas y arbi-
trarias y no vayan contra los principios de la virtud segin la natu-
raleza. Sin esta dimension agresiva que entrafia su experiencia de
la libertad no seria posible para la parresia invitar a una vida otra,
a una posibilidad de que los otros reevalien su propia moneda, asu-
miendo el escandalo como premisa esencial de su pensamiento.

Colofon

Hemos procurado precisar en qué consiste la atopia de Dibgenes de
Sinope y el cinismo considerando tanto el problema de las fuentes,
la recepcion en Occidente, como la relacion doctrinal con Socrates.
También hemos propuesto una alternativa interpretativa del pasaje
de Laercio VI, 54 sobre la mania del Perro mostrando unas cua-
lidades positivas y tomando distancia de una locura patologica o
ritual. Sobre esta locura del cinico, la parresia es uno de los aspectos
centrales que en Dibgenes nos permitio comprender su gesto cri-
tico y mordaz en contra de las convenciones y en pro de una vida
segin la naturaleza; de ahi que esta actitud la entendamos como

125



Victor Hugo Vasquez Gomez

una contracultura. Por Gltimo y ligado a lo anterior, provocamos
un acercamiento al éthos cinico desde el ejercicio de la franqueza
o libertad de palabra, estableciendo relaciones con la libertad, el
cuerpo y la naturaleza.

El precepto segln el cual hay que alterar, cambiar el valor de la
moneda (parakhattein to nomisma) (DL VI, 21) ha sido esencial para
nuestro acercamiento a la locura diogénica. Este Gltimo precepto
de origen délfico constituye un rasgo absolutamente propio del ci-
nismo de Diogenes y sus continuadores. Con todo, en el cinismo
se da la formula: uno debe conocerse a si mismo para reevaluar
la moneda y no a la inversa. Y al respecto Foucault se complace
parafraseando a Juliano: “Por haber adquirido conocimiento de si
mismo, Diogenes pudo reconocerse y ser reconocido por los otros
como superior al propio Alejandro. Alejandro dice: si no hubiera
sido Alejandro, habria querido ser Diogenes; Diogenes reclama ser
el verdadero rey (la verdadera moneda)” (Foucault, 2010, p. 255).
Aqui, nomisma alude al valor de algo, también significa némos, la
convencion, la costumbre, la ley, la cultura.

Asi, en contra de las convenciones, el cinico extrae de la natu-
raleza esa verdad, la pone a pruecba mediante sus actos y se esfuerza
por hacer de si un tipo de existencia auténtica. En €, vida y doctrina
tienen que estar siempre de acuerdo. En efecto, el cinico parresias-
tés se vale de la palabra como medio de transmision de franqueza y
verdad, como cuando en cierta ocasion, “al invitarle uno a una man-
sion muy lujosa y prohibirle escupir, después de aclararse la garganta
le escupio6 en la cara, alegando que no habia encontrado otro lugar
mas sucio para hacerlo” (Garcia Gual, 2009 p. 107); y usa también su
cuerpo (acciones, gestos y aspecto exterior: la indumentaria cinica).

Asi, el cuerpo no es una simple herramienta para atacar a los enemigos
o para sorprender al pblico —aunque sirva para esos dos propositos,
eminentemente retoricos—; es también una fuente de autoridad cini-
ca, su garantia de compromiso con la parrhesia. Lo usa como la expre-
sion visible de su exencion del control social, de inmunidad a la doxa
u opinion publica: confiere a su conducta la sancion de la naturaleza.

(Branham, 2000, p. 136)

126



Libertad de palabra y contracultura cinica

La parresia, entonces, hace del cuerpo cinico su blason, es decir,
habla mediante ¢l, pero también a la inversa, el cuerpo cinico se
des-oculta (alétheia) con la parresia dejando ver lo que hay en su
interior; esto ltimo constituye el auténtico sentido de la des-
nudez cinica como vida sin fingimiento ni secretos y, por exten-
sion, de su atopia. Esta “parresia somatica”, cual hemos insinuado,
comporta un doble movimiento caracterizado por una relaciéon de
identidad entre la exterioridad y la interioridad. Ahora, de acuer-
do con lo primero, que la parresia haga del cuerpo su aliado mas
potente se entiende a la luz de otra nocién esencial: el cuidado de
si (epimeleia heautou). Cuidar de si mismo es educarse y ejercitar-
se en la virtud: es elegir un tipo de vida en la que pensar, decir
y actuar concuerdan (Foucault, 2004, p. 136). Por lo tanto, la
parresia expresa mediante la exterioridad del obrar el testimonio
de una verdad somatica encarnada en la autosuficiencia, la liber-
tad y la naturalidad del fil6sofo. Epicteto lo dice: “Pero el tal [el
cinico] tiene necesidad también de un cuerpo adecuado. Porque si
se pone tisico, flaco y palido, su testimonio ya no tiene el mismo
enfasis. (...) ‘Mira que de eso soy testigo no solo yo, sino tambien
mi cuerpo’” (Diser. Il 22, 86). En este orden de ideas, la parresia
actlia inversamente, esto es, el cuerpo cinico se des-oculta (alé-
theia) con la parresia dejando ver lo que hay en su interior. Segin
esto, se esta ahora en el plano de la desnudez cinica; desnudez
que, insisto, es piedra angular de la vida verdadera (alethés bios) en
la perspectiva del hablar franco.

Luego de haber abordado las cuestiones sobre la atopia y la ma-
nia atribuida a Diogenes por el Platon de Laercio, se concluye que
la eleccion del modo de vida cinico asume la libertad como un va-
lor central expresado en la parresia y que el ejercicio de esta impli-
co que en la larga tradicion filosofica su figura se presentara como
desmesurada y contraria a la legalidad (filosofica) del momento.
Esta es la leccion sobre el vivir de acuerdo a la naturaleza que ha
legado la escuela cinica.

127



Victor Hugo Vasquez Gomez

Bibliografia

Aristoteles (2000). Retorica. Alianza Editorial.

Bajtin, M. (1987). La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento.
Alianza.

Branham, R. B. (2000). Invalidar la moneda en curso: La retorica de Di6-
genes y la invencion del cinismo. En R. B. Branham y M.-O. Gou-
let-Cazé (Eds.). Los cinicos: el movimiento cinico en la Antigiiedad y su lega-
do (pp. 111-141). Seix Barral.

Diderot, D. (2005). El sobrino de Rameau. Catedra.

Diobgenes Laercio [DL] (2007). Vidas de los filésofos ilustres. Alianza.

Diogenes Laercio (2020). Vida de los filésofos ilustres cinicos y estoicos.
Colihue.

Dio6n de Prusa (1988). Discursos I-XI. Gredos.

Dodds, E. R. (1997). Los griegos y lo irracional. Alianza.

Dudley, R. (1937). A History of Cynicism. Methuen & Co.

Epicteto (1993). Disertaciones por Arriano. Gredos.

Euripides (2004). Tragedias (Vol. 2). Catedra.

Foucault, M. (2004). Discurso y verdad en la antigua Grecia. Paidos.

Foucault, M. (2010). El coraje de la verdad. FCE.

Goulet-Caz¢, M.-O. (2001). L'ascése cynique. Vrin.

Goulet-Caze, M. -O. (2000). ;Quién fue el primer perro? En R. B. Branham y
M.-O. Goulet-Caz¢ (Eds.). Los cinicos: el movimiento cinico en la Antigiie-
dad y su legado (pp. 532-534). Seix Barral.

Garcia Gual, C. (2009). La secta del perro. Alianza.

Hadot, P. (1998). ;Qué es la filosofia antigua? FCE.

Hegel, G.W. F. (1990). Introduccién a la historia de la filosofia. Aguilar.

Homero (2002). Iliada. Panamericana.

Homero (2002). Odisea. Panamericana.

Jeria Soto, P. 1. (2017). El Socrates loco, una alternativa para pensar a
Diogenes de Sinope. Byzantion nea hellds, 36, 63-82. https://dx.doi.
org/10.4067/50718-84712017000100063

Juliano (1982). Discursos 1X (Contra los cinicos incultos). Gredos.

Kinney, D. (2000). Herederos del perro: la personalidad cinica en la cul-

tura medieval y renacentista. En R. B. Branham y M.-O. Goulet-Cazeé

128



Libertad de palabra y contracultura cinica

(Eds.). Los cinicos: el movimiento cinico en la Antigiiedad y su legado (pp.
383-429). Seix Barral.

Liddell, H. y Scott, R. (1968). Greek-English Lexicon. Clarendon Press.

Luciano (1988). Subasta de vidas (Obras II). Gredos.

Martin Garcia, J. A. (2008). Los filésofos cinicos y la literatura moral seriobur-
lesca (Vol. T). Akal.

Nichues-Prébsting, H. (2000). La recepcion moderna del cinismo: Dio-
genes y la Illustracion. En R. B. Branham y M.-O. Goulet-Caze (Eds.).
Los cinicos: el movimiento cinico en la Antigiiedad y su legado (pp. 430-474).
Seix Barral.

Platon (1988). Didlogos I1l. Gredos.

Plutarco (2008). Obras morales y de costumbres (Como distinguir a un adulador
de un amigo). Gredos.

Scarpat, G. (1964). Parrhesia: Storia del termine e delle sue traduzioni in latino.
Brescia.

Sloterdijk, P. (1989). Critica de la razén cinica 1. Taurus.

Teofrasto (1988). Caracteres (De la desvergiienza). Gredos.

Vasquez Gomez,V. H. (2014a). Parrhesia: entre ley y filosofia. Revista Cienti-
fica Guillermo de Ockham, 12(1), 65-75. DOI: 10.21500/22563202.46

Vasquez Gomez,V. H. (2014b). El escandalo cinico de la libertad: un estudio so-
bre el concepto de parrhesia en Didgenes de Sinope (Tesis de maestria). Uni-
versidad del Valle, Cali. https:/ /bibliotecadigital .univalle.edu.co/ser-
ver/api/core/bitstreams/af2a2b54-0960-43a9-b0tb-655fe59637b8 /
content

Vasquez Gomez,V. H. (2019). El valor filosofico de la anaideia en Dibgenes
de Sinope. Praxis Filoséfica, 49, 107-128. https://doi.org/10.25100/
pfilosofica.v0i49.7949

129






SEGUNDA SECCION

EL DESTINOY LA CONCORDANCIA
CON LA NATURALEZA






CAPITULO 1V

VIVIR KATA PHYSIN, LA ARMONIA ESTOICA ENTRE
LA VOLUNTAD DIVINA Y EL ETHOS HUMANO"

GenaroValencia Constantino

«A16s Tol voos uéyas kuBepvd daiuov’ avdpddv giAwvy (PIND. Pyth.
5, 122-123); ofrendado a Arcesilao de Cirene, en un célebre epi-
nicio Pindaro se alegra de la benignidad de Zeus con el vencedor
en carros, pues la voluntad del padre de los dioses era guiar el
temperamento (8aiuwv) de hombres por él estimados hacia la vic-
toria, de tal manera que el poeta lirico restringi6 intencionalmen-
te el credito del jugador en la proeza deportiva y, en su lugar, se
centr6 en destacar el rol voluntativo del dios en el actuar humano.

Este trabajo se enmarca en el proyecto de investigacion «Cosmologia, teologia y
etimologia en el filosofo estoico Cornuto» que he desarrollado como parte del
Programa de Estudiantes Asociados (2023-2024) del Instituto de Investigaciones
Filosoficas (UNAM) bajo la tutoria del Dr. Ricardo Salles; asimismo, se realizo al amparo
del proyecto PAPIT IN402224 «Hermetismo y sacralidad. Las otras tradiciones clasicas»,
financiado por el Instituto de Investigaciones Filologicas (UNAM), y cuyo responsable es
el Dr. Javier Espino Martin, a quien agradezco el apoyo otorgado. Nota bene: a no ser que
se indique lo contrario, las traducciones son mias.

133



Genaro Valencia Constantino

Por la misma época, el oscuro filosofo, Heraclito, sentenciaba que
fiBos avBpcamep Saiuwv (DK 22 B119), aforismo ampliamente dis-
cutido en la historia de la filosofia debido a su compleja interpre-
tacion; al igual que en Pindaro, en la frase heraclitea Saiucov hace
referencia a un elemento divino insito en el hombre y establecido
racionalmente por la divinidad —en muchas versiones traducido
directamente como «destino»— que no es sino una predisposi-
cion del caracter humano. De acuerdo con estos dos encuadres
arcaicos, el 3aipcov seria por tanto ese destino que la naturaleza
divina asigno a cada individuo y que se ve develado con una valo-
racion de sus conductas y comportamientos. Reconstruida a base
de dos fragmentos aislados, esta conexion entre voluntad divina
y accion humana puede resultar al inicio inesperada, pero se trata
de una rehabilitacion de elementos afines a un imaginario en que
se intenta desarrollar y plasmar ciertas nociones toscas de una éti-
ca cosmologica. No serfa para nada extrafio que los primeros es-
toicos se hayan aduenado, o simplemente aprovechado, de esa tra-
dicion arcaica acerca de un componente divino y congeénito para
el ser humano, especialmente en relacion con las formulaciones
cosmologicas de Heraclito que era por mucho su «presocratico»
predilecto y de quien se habrian inspirado en varios puntos para
configurar parte de sus ideas filosoficas'.

1 Heraclito era un referente para los estoicos, lo cual no solo se advierte claramente en
las doctrinas del Aéyos y la émipeots, sino también se trasluce en otras concepciones
cosmologicas comunes, por ejemplo, el papel de Zeus en la ordenacion cosmica.
Heraclito aprovecha el rayo, el principal atributo de Zeus, no s6lo como un elemento
simbolico, sino como una verdadera herramienta organizadora del cosmos: «El rayo
gobierna todo» (B64 DK); por su parte, en su Himno a Zeus Cleantes describe como
el Croénida blande el rayo directo en el Aéyos para equilibrar opuestos: «Con el rayo
(xepawved) ta diriges la razon comtn (kowdv Adyov) que transita a través de todo,
fusionandose con las luces pequenias y con la grande (STOB. ecl. 11,12 = sVE 1, 537, vv.
12-13). Cf. Long, 1975, p. 144: «More significant is the fact that Cleanthes incorporates
two statements by Heraclitus about the instrument of Zeus’ power, the thunderbolt. ...
In Heraclitus the cosmic role assigned to fire or thunderbolt cannot be separated from
the functions he attributes to Aéyos, véuos, 6 copév, and T6 Betov. All of these are used
to describe different aspects of cosmic order and its directing power. So it is with
Cleanthes».

134



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

Ahora bien, hasta donde es posible rastrear y a mi parecer el
mejor pasaje estoico que expresamente refiere una abierta concilia-
cion o «compatibilidad» entre la voluntad divina y el actuar humano
en vista de alcanzar el bien supremo se localiza en Diogenes Laercio
(7,88 = SVF 3, 4); en efecto, el doxografo alude al precepto estoico
de «vivir de acuerdo con la naturaleza» (kat& gUow) para armoni-
zar de algin modo el plano divino con el humano, dos esferas que,
por lo demas, desde una perspectiva epistemologica los estoicos di-
ferenciaban como areas tematicas cuyos contenidos, en cierto senti-
do y de manera inicial, se abordan independientes. Si bien el estoi-
cismo fue una corriente filosofica que pretendia un entendimiento
global del universo y de sus partes, también es cierto que en la
practica cada pensador cont6 con plena libertad intelectual para tra-
tar asuntos de su particular interés; por ejemplo, Cleantes se dedico
no en exclusiva pero si con gran ahinco a la fisica, en particular a
una rama mucho mas especifica que consideraba inherente a ella, la
teologia; Crisipo, por su parte, sobresalio, de entre otras materias,
gracias a su fino desarrollo de la 16gica. Sin renunciar a sus intere-
ses y lineas predilectas, los estoicos estimaban que la filosofia debia
conformarse, como un todo (t6 éAov), de la fisica, la logica y la
¢tica, con lo cual, tras estudiar e interiorizar una serie de elementos
basicos y comunes a las tres disciplinasz, el sabio tendria por fin la
facultad de actuar virtuosamente en la sociedad, que no es sino una
suerte de microcosmos. Sin embargo, ;como puede el ser humano
vivir de acuerdo con la naturaleza si no conoce, en primer lugar,
como opera? ;Cuales son los conocimientos en torno a la fisica que
deberia poseer el hombre para actuar conforme con lo que dicta la
naturaleza que es la materializacion misma de la divinidad?

2 De opinion contraria era el estoico Ariston de Quios, quien negaba la utilidad de la
fisica y de la l6gica (D. L. 7, 160). Estobeo (ecl. 11 8, 13 = SVF 1, 352) recoge la misma
actitud del filosofo para quien ¢l estudio de cualquier disciplina debia comportar un
beneficio real: «Ariston decia que, entre los asuntos investigados por los filosofos,
unos nos conciernen, otros no nos conciernen, y otros estan mas alla de nosotros. Nos
conciernen los asuntos éticos, no nos conciernen los dialécticos pues no contribuyen a
la rectificacion del modo de vida; y estan mas alla de nosotros los fisicos, ya que resulta
imposible conocerlos y no comportan ninguna utilidad» (trad. Boeri-Salles, 2014).

135



Genaro Valencia Constantino

Asi pues, en este capitulo pretendo explorar algunas aristas de
la filosofia estoica que permitan explicar en qué medida la fisica
constitula un area tematica de esencial importancia conducente a
entender el funcionamiento detallado del universo y, por ende, del
entorno en que el ser humano habita y donde construye un mi-
crocosmos, una sociedad que representa la esfera propiamente de
la ética; en este sentido, es necesario analizar como la fisica era
una rama del conocimiento que, si bien algunos estoicos situaban
al final como la cumbre de un método de estudio casi mistérico,
debia comprenderse a cabalidad para generar una ¢tica consecuen-
te. Igualmente, con estos presupuestos epistemologicos hay que
examinar como la naturaleza, en la cosmovision estoica, es iden-
tificada con la divinidad, de suerte que el pleno conocimiento de
ella hace posible al ser humano orientar su conducta en linea con la
providencia, con lo cual, vivir kata physin significa vivir de acuerdo
con la voluntad divina. Los estoicos, por lo tanto, recuperaron un
concepto arcaico, ya presente en Pindaro y Heraclito —pero tam-
bién atisbado por Platon (Tim. 90a-c)—, con el objetivo de propo-
ner que en cada ser humano reside una parte divina (un daiucov)
que, alineada adecuadamente con la ley comtn (que es dios), perfi-
la el camino hacia la felicidad.

I

Es bien sabido que los estoicos, al igual que otros movimientos de
la ¢época helenistica, dividieron el saber filosofico —para algunos
habia una marcada diferencia entre la filosofia propiamente dicha y
el «discurso» filosofico (6 kata pihocogiav Adyos) en cuanto expo-
sicion de los contenidos>— en tres secciones muy claras: la fisica,
la ¢tica y la logica. Aunque el estoicismo buscaba un acercamiento
en conjunto a dichos saberes, presumiendo una coherencia total en
su sistema, en la realidad algunos se dedicaron directamente, y al
parecer en exclusiva, al estudio de la fisica, otorgandoles el titulo

3 Cf. Ponce, 2023, para una lectura ontologica.

136



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

de «fisicos»* por alguna razén concreta: una especializacion disci-
plinar ante la necesidad de profundizar, primero que nada, en el
cosmos, lo cual es perfectamente entendible ya que, en sus inicios,
el estoicismo requeria sentar sus bases cosmologicas y definir sus
doctrinas frente a otras propuestas filosoficas de la época; no hay,
empero, mencion expresa de los «logicos» o los «éticos» de la Estoa
en calidad de profesionales dedicados a estas materias®. Con el fin
de distinguir cuales eran los conocimientos de fisica que deberia po-
seer el ser humano, y no so6lo el sabio, para actuar de acuerdo con la
naturaleza y perseguir las huellas de la voluntad divina, es necesario
comenzar con la triparticion disciplinar de la filosofia ya inmortali-
zada en un célebre testimonio de Didgenes Laercio (7, 40):

[Los estoicos] asemejan a la filosofia con un ser vivo, equiparando la
logica con los huesos y los nervios, la ética con las zonas carnudas y la
fisica con el alma.Y lo mismo con un huevo: la parte exterior seria la
logica, la que le sigue la ética y la mas interna la fisica [...]Y ninguna
de las partes esta segregada (mpokekpioat) de las otras, como algunos
de ellos comentan, sino que estan conectadas entre si (ueuixBai), por
lo que hacian una exposicion integral (mrap&Boow piktiv) de ellas. Pero
otros prescriben (tarrouot) primero la logica, luego la fisica y al final
la ética.

El pasaje hace notar que las tres partes de la filosofia son insepara-
bles y que estan conectadas entre si, pero la penaltima proposicion
da pie a entender que los contenidos doctrinales se ensenaban en
: ! « : » «: » 2\ :
conjunto; la acotacion “conjuntamente” o 1ntegral (MIKTTV) no im-
plica en absoluto una falta de orden, pues la linea final concede una
progresion en la ensefanza de las arcas. Sin embargo, aunque las
tres partes sean indisociables, por la tematica que abordan habria
sido primordial para los estoicos organizar su programa filosofico

4 D.L.7,133: «Pero hay otra seccion que corresponde a los fisicos solamente, en la que
se investiga la esencia del mundo [...] y si esta administrado por la providenciax.

5 Esverdad que Sexto Empirico, en su Adversus dogmaticos, habla de los logicos, los fisicos
y los éticos incluyendo naturalmente a los estoicos, sin embargo, parece mas bien
una denominacion dada por el autor escéptico que una impuesta a si mismos por los
estoicos.

137



Genaro Valencia Constantino

mediante un método progresivo, de las nociones mas basicas a las
mas complicadas, lo cual no significa necesariamente que ese or-
den suponga una primacia de una rama sobre las otras®. Por otra
parte, dicho fragmento ilustra como las tres partes de la filosofia
estan integradas mediante un simil con un ser vivo ({cdov) en el
que la logica corresponderia a los huesos y nervios, la ética a las
zonas carnudas y la fisica al alma’; independientemente de la orde-
nacion conforme a la que pudieron haberse ensenado las partes de
la filosofia, la simple asociacion entre la fisica y el alma® revela que
la analogia privilegia en cierta manera a la fisica porque es precisa-
mente la yuxr el elemento hegemonikdn del ser vivo: «El componen-
te rector es lo supremo (kupicotatov) del almax» (D. L. 7, 159). No
parece ser gratuita la atribucion de cada rama de la filosofia a cada
parte de un ser vivo, en especial al alma como representacion de la
fisica al ser, a mas de un principio rector en la naturaleza (animal)
humana, una entidad corpérea. En el caso del huevo, en cambio, hay
dos versiones contrastantes:

1. Diogenes Laercio (7, 40): cascara (logica), clara (ética) y
yema (fisica)

2. Sexto Empirico (M. 7, 19): yema (ética), clara (fisica) y cas-
cara (logica)

En ambas versiones el cascaron coincide invariablemente con
la logica; pero en cuanto a la fisica y la ¢ética hay algunos matices
dignos de comentar. Diogenes, quien no alude al cascaron, a la
clara o a la yema por los términos técnicos en griego, sino por la
constituciéon que ocupan en el huevo, se alinea con una descrip-
cion anatomica real en la cual la yema esta en lo mas interno (ta

[e)}

Cf. Ierodiakonou, 1993, pp. 68-71. Cf. PLUT. de Stoic. repug. 1035a-b.

7 lerodiakonou (1993, pp. 72-74) discute y comenta este simil en contraste con otros
dos (un huevo y un jardin) mencionados por Didgenes Lacrcio en el mismo sitio; para
la autora es determinante el orden en que los similes presentan las areas de la filosofia
respecto del orden en que posiblemente se enseiaban, sin embargo, considero que hay
que poner atencion mas bien a las funciones que tienen los elementos en cada uno de los
similes mas que a la ordenacion secuencial que presentan.

8  Segln un pasaje de Sexto Empirico (M. 7, 19), los elementos se invierten, pues ahora la

¢tica seria interpretada como el alma (yuxd) de un ser vivo, mientras que la fisica con la

sangre y la carne (ainori kai oapgl); distincion supuestamente formulada por Posidonio.

138



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

8’ t0wTATwW), estructura que encaja a la perfeccion, por ejemplo,
con la exposicion de Aristoteles sobre la coccion de un huevo: «La
yema se concreta en el centro (év uéow), mientras la clara queda
alrededor [kikAw]» (GA. 752a6-8); pero el recurso de equivalencia
no aclara en absoluto como una rama de la filosofia, en este caso
la fisica, tendria una funciéon predominante sobre el conjunto. Por
su parte, en Sexto Empirico, la yema es la ética y la clara la fisica,
una inversion interesante, pues esta concepcion responde a la vi-
sualizacion directa de un huevo al cual se le desprende una parte
del cascaron para observar su interior como si de capas se tratara:
primero se encuentra la yema, luego rodeandola la clara vy, al final,
el cascaron protegiendo el compuesto; y, como reza el pasaje, la
clara es el alimento de la yema ([T Aeukéd] & 81y Tpogr) ot Tfis
AexiBou), de donde se sigue que la fisica es el alimento de la ética.
Esta comparacion biologica, propuesta por Sexto Empirico (tam-
bién un meédico), acerca de la fisiologia de un huevo seria contra-
dictoria o incluso opositora, por ejemplo, con la vision de Aristo-
teles: «Un animal toma de la clara el principio de la generacion
—pues en lo caliente se localiza el principio animico (yuxikr)—
mientras que de la yema toma el alimento [tpogri]» (GA. 751b5-
7). En todo caso, la metafora biologica resulta exitosa porque, mas
que enumerar las partes de la filosofia en un aparente orden para
su estudio, se acenttia la funcion nutritiva de la clara en un huevo y,
con ello, la fisica es favorecida siendo la rama que nutre a la ética.
Asi, el recurso a la composicion de un ser vivo y a la de un huevo,
en cuanto constituye una alusion figurativa de la filosofia y sus tres
areas disciplinares, concretamente posiciona a la fisica —como el
alma o como el componente que nutre— en un lugar privilegiado
y por supuesto cardinal para el estudio de las formulaciones éticas
interrelacionadas’. Si este razonamiento resulta véalido, al menos

9 Por ¢jemplo, en su reciente libro sobre la providencia estoica, Collette (2022, pp.
1-3) llega a proponer, en el entendido de que la filosofia de los estoicos es un sistema
redondo y congruente, que la providencia es un concepto que puede vertebrar las tres
areas; nocion surgida de la fisica, la mpévoia, asegura el autor, es importante para la fisica
por ser un tema que pertenece a la teologia; para la logica ya que constituye el enlace
entre lo humano y lo divino, pues la razén (Adyos) es aquello que comparten dioses

139



Genaro Valencia Constantino

en dos (el ser vivo y el huevo) de los posibles similes es legitimo
concluir que la fisica goza de un papel influyente sobre la ética.
Cabe sehalar que entre los estoicos la logica, como para otros fi-
losofos como Aristoteles, era sobre todo instrumental, pues en el
ambito estrictamente filosofico tan solo la fisica y la ética son ob-
jeto de interes para el sabio, como se colige de un pasaje de Aecio
(placit. 1, proem. 2 = SVF 2, 35): «La sabiduria (cogia) es el en-
tendimiento (¢moTriun) de cosas divinas y humanas (Beicov Te kai
avBpeotiveov)»; las divinas serian parte de la fisica, mientras las
humanas, de la ética. Por tanto, el presente analisis se enfoca espe-
cialmente en esa relacion entre fisica y ¢tica, omitiendo la logica.
Ahora bien, vale la pena insistir en el cuestionamiento inicial:
;Como seria posible vivir kata physin sin haber conocido la natura-
leza —o su funcionamiento mas bien— con anterioridad? La res-
puesta atin es simple: primero es necesario estudiar la fisica y una
cantidad suficiente de sus aspectos en vista de poder actuar conse-
cuentemente. Puesto que vivir kata physin descansa en la esfera de
la «acciony, es decir, de la ética, conviene recordar que practica-
mente todas las ¢ticas antiguas defendian el actuar de forma vir-
tuosa, pero los estoicos en especifico identificaron la virtud con
una investigacion de la naturaleza que les permitiera adentrarse en
la cosmologia y en la teologia, de tal modo que desde la fundacion
del estoicismo se delined que una vida virtuosa es equivalente a
una vida que acata las leyes de la naturaleza y, en linca directa, de la
divinidad misma; en este tenor, Diogenes Laercio (7, 87) transmi-
te esa correspondencia doctrinal iniciada por Zenén'? y mas tarde

y humanos, un sharing que es producto de la providencia; para la ética, finalmente, al
ser la razon un regalo divino cuya posesion explica la conducta social y politica de los
humanos.

10 Que Zenodn, como fundador del estoicismo, haya escrito una obra entera dedicada
exclusivamente a este tema (Tept ToU kata guow Biov, cf. D. L. 7, 4) es en verdad
revelador, pues queda constatado el profundo interés del «pequefio fenicio» por
conciliar la naturaleza divina y el comportamiento humano como una doctrina central
ya desde el inicio de su escucla. Aunque no es del todo determinante, Laercio sitba esta
obra al comienzo del listado de los escritos de Zenén —incluso a sabiendas de que no
tenia certeza alguna de la cronologia— casi como queriendo darle un lugar de primacia
sobre las demas obras por su relevancia para la doctrina estoica.

140



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

perpetuada y respaldada por varias personalidades del movimien-

to, como Cleantes, Posidonio, Hecaton y Crisipo:

En su Sobre la naturaleza del hombre, Zenon dijo el primero que el fin
es vivir en concordancia con la naturaleza (to SuoAoyoupévas Tij UoEL
Civ), lo que significa vivir de acuerdo con la virtud (kat’ apetriv), pues
la propia naturaleza nos guia hacia ella''. [...] A la inversa, lo mismo
es vivir de acuerdo con la virtud que vivir de acuerdo con la practica
(xat’ eumepiav) de lo que ocurre por naturaleza, como afirma Crisipo
en el primer libro de Sobre los fines.

El pasaje es claro y contundente; el doxografo griego atestigua que

uno de los dogmas que compartian varios personajes importantes

del estoicismo era vivir kata physin. Esta ensefanza, por lo demas

una de las mas célebres sentencias que hered6 la filosofia estoica

a la posteridad, incluye en si la instruccion en temas de fisica para

actuar de acuerdo con la virtud. Gracias a Cicerén (fin. 3, 73) hay

noticia de que los estoicos consideraron firmemente el estudio de

la fisica como un ejercicio esencial para cultivar una vida virtuosa

a tal grado que la denominaron, a la fisica, una virtud con pleno

derecho:

[Caton:] Hay razon para atribuirle también a la fisica el mismo honor
[de llamarla virtud], puesto que aquel que se proponga vivir de con-
formidad con la naturaleza (convenienter naturee) debe partir del mundo
entero y de su administracion. Ni tampoco puede alguien juzgar co-
rrectamente sobre lo bueno y lo malo a menos que se hayan examina-
do por completo la estructura de la naturaleza y la vida de los dioses, y
si acaso la naturaleza del hombre concuerda con la universal o no. Na-
die puede entender sin las bases fisicas cual es el valor —y es uno muy
grande— de cualesquiera que sean los antiguos preceptos de los sabios

11

A la luz de esta Gltima linea, la naturaleza parece guiar al hombre a si misma, una idea
que esta igualmente plasmada en una curiosa anécdota acerca de Zenéon donde es el
destino —también entendido como la naturaleza— ¢l que ahora guia al hombre hacia
la filosofia, esto es, a su propia investigacion, cf. D. L. (7, 5): «Otros dicen que ya
residiendo en Atenas escucho del naufragio y dijo: “Hace bien el destino instandonos a
la filosofia”».

141



Genaro Valencia Constantino

En

cio,

(que ordenan «obedecer al tiempo», «seguir a dios», «conocerse a si
mismo», «nada en demasia».Y también este particular conocimiento
puede contribuir a comprender cuanto la naturaleza ayuda a cultivar
la justicia, cuidar las amistades y las demas afecciones (caritates); ni
tampoco la piedad a los dioses ni cuanta gratitud se les debe pueden

concebirse sin una explicacion de la naturaleza.

este fragmento subyace una pieza de informacion que, a mi jui-
no ha sido satisfactoriamente atendida. Ciceron brinda algunos

casos clave de profundo valor para esbozar los fundamentos impres-

cindibles de la virtud fisica o, mas bien, para la practica de la virtud

cimentada desde luego en formulaciones fisicas, ya sean cosmologicas

o directamente teoldgicas, como se detallara a continuacion. Asi, la

formula que se trasluce en el pasaje ciceroniano es la siguiente: tras

cada aspecto de la ética es posible descubrir un conocimiento fisico

que explica, condiciona u orienta una conducta humana'~.

12

TABLA 1. Esquema de CIC. fin. 3, 73 (= SVF 3, 282)

CONOCIMIENTO FISICO ASPECTO ETICO

1) mundo y su administracion vivir kata physin (virtuosamente)

2) estructura de la naturaleza

y de la vida de los dioses

juzgar lo bueno y lo malo

3) naturaleza universal entender el comportamiento humano

cultivar la justicia

4) valor de la naturaleza procurar las amistades

comprender las afecciones

5) naturaleza en general explicar la religiosidad

142

Si bien concedia la importancia de la fisica para la ¢tica en el pensamiento estoico,
Boeri (2009, p. 175) confesaba que, para entonces, le estaba lejos de ser claro «in
what manner an understanding of the cosmos would contribute to performing rational
actions and living a rational life, which is the same as living according to nature». Sin
embargo, un analisis mas detallado del pasaje arroja nueva evidencia sobre esta compleja
cuestion; Boeri (p. 190) termina por aceptar que este fragmento de Ciceron permite
verificar implicaciones mayores de la fisica sobre la ética: «Physics is concerned with
more than the understanding we can have of ethics [...] it gives some basic patterns for
practical ethics.



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

En primer lugar, el arpinate comenta que aquel que pretende
vivir de acuerdo con la naturaleza ha de empezar por indagar el
mundo entero y su administracion (ab omni mundo atque ab eius pro-
curatione), es decir, tras el comportamiento virtuoso se esconde un
entendimiento de la naturaleza: como funciona el mundo y cual es
el papel de su administrador que es la divinidad. No es de extrafiar
que Ciceron haya comenzado con la formulacion estelar del estoi-
cismo (vivir katd physin) puesto que a partir de este postulado ge-
neral se pueden deducir por consiguiente otras formulas mas espe-
cificas. En segundo término, para distinguir lo bueno y lo malo es
imperativo entender la estructura de la naturaleza; en este sentido,
en el «sistemax estoico lo bueno y lo malo se ubican en el terreno
de los indiferentes, de modo que el conocimiento de como esta
configurada la naturaleza en sus mas afinados aspectos es necesario
con el fin de precisar y entender cuales son los indiferentes y cua-
les los verdaderos bienes y males que son objeto, por cierto, de la
actividad de los dioses (vite deorum): al advertir como opera la na-
turaleza y como acthian los dioses se puede apreciar la bondad exis-
tente en el mundo'>. En tercera instancia, si la naturaleza humana
coincide con la universal es un conocimiento de primera categorl’a
ya que se relaciona con la idea de que el ser humano es una especie
de deposito de la naturaleza divina, con lo cual, reconocer el fun-
cionamiento del conjunto conlleva comprender lo particular y, con
ello, entender las acciones del hombre, de tal modo que es vital
discernir dicha correspondencia a fin de conectar ambos entornos
y entender que el engranaje de la naturaleza universal se replica

13 Este aspecto esta vinculado con una idea transmitida por Plutarco (de comm. 1075¢)
donde los dioses parecen ocuparse de atribuir bienes o indiferentes al ser humano: «Y
en verdad que los estoicos, en contraste con Epicuro, no admitian ninguna de sus cosas,
reclamando que seria inconcebible la prenocion de los dioses (v Tév Becov mpdAnyw) si
se descarta la providencia: “Pues dios no solo es preconcebido y pensado como inmortal
y feliz, sino también como defensor de la humanidad, providente y benéfico”, lo cual es
verdad. Si descartan la prenocion respecto de dios los que no admiten la providencia,
scomo se justifican los que dicen que los dioses se encargan de nosotros pero que no
nos ayudan, dadores, no de bienes, sino de indiferentes (&yabav evai Scotfipas’ GAN
&B1apépeov)?». Para un pasaje paralelo de este texto con su correspondiente comentario,
cf. Valencia, 2023a, pp. 236-7.

143



Genaro Valencia Constantino

idéntico en la humana (uépn ydp elow ai fuétepar puoers Ths ToU
élou, D. L. 7, 87). En el cuarto rubro, en términos generales es
tnico el conocimiento (la naturaleza como un conjunto) pero las
implicaciones pueden ser multiples; esta seccion registra, a modo
de evidencia, tan s6lo tres casos que abordan el «valor» de la natu-
raleza, es decir, cuanta fuerza e influencia tiene para el ser humano
en vista de cultivar la justicia, procurar las amistades y sobre todo
comprender ciertas afecciones; en este entendido, si se consigue
vislumbrar el alcance de la naturaleza sera posible vincular la no-
cion de justicia que rige una sociedad con la ley universal que, al
final, es identificada por los estoicos con la divinidad'*; o fomen-
tar la amistad como una relacion que, en su grado mas sublime, se
da por virtud (&pioTtov T6 kKaT &peTiv, SVF 3, 723); o una plena
atencion a las afecciones (caritates) en cuanto son consecuencia de
impulsos (puai)'®. En quinto término, profundizar en la natura-
leza supone interactuar con diversos aspectos en que la divinidad
interviene en el cosmos y, mas concretamente, en las agrupaciones
humanas al pensar el mundo como una ciudad que habitan y com-
parten tanto dioses como hombres (est enim mundus quasi communis
deorum atque hominum domus aut urbs utrorumque, SVF 2, 1131); en
apego a esta cosmovision, la naturaleza inundaria las distintas esfe-
ras de la vida de los seres humanos, muy en particular su religiosi-
dad cotidiana que se ve concretada en una serie de actos cultuales

14 Entre los estoicos la verdadera justicia es la natural y procede directamente de la
divinidad: «Pues no es posible encontrar otro principio (&pxriv) u origen (yéveow) de
la justicia (8ikaiootvns) que el que emana de Zeus o el de la naturaleza coman (kowris
pUoEcas)» (SVF 3, 326); ademas, contempla el valor o dignidad de la persona: «La justicia
(3waiootvn) es una disposicion distributiva (és amoveuntiiy) de [remunerar] a cada
uno en funcion de su dignidad (xat &giav)» (SVF 3, 266). No es de extranar que hayan
supuesto los estoicos que en la naturaleza esté consignado, casi como una especie de
codigo genético, el valor (aia) de cada individuo.

15 El término caritas hace referencia, en este contexto, a cierto tipo de afecciones (cf. LsH
1879, s. v. caritas: «In plur. of the different species of affection»), de tal forma que el
sentido que desarrolla Cicerén para dicho vocablo alude a perturbaciones del alma y que
han de ser vigiladas: «El pdthos es un impulso excesivo y reacio (&mef) a la razon que
lo busca controlar o bien un movimiento irracional del alma en contra de la naturaleza
(todas las afecciones pertenecen a la parte rectora (fyenovikod) del almax (STOB. ecl. 1T
88, 6 = SVF 3, 378); cf. D. L. 7, 110.

144



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

que habilitan y consienten una particular relacion, acaso reciproca,
entre el hombre y la divinidad (STOB. ecl. 11 67, 20 = SVF 3, 604):

Dicen, ademas, que el sacerdote (iepta)'® es el tnico que puede ser
sabio, que ninguno es ordinario (padlov), pues resulta esencial que el
sacerdote tenga experiencia habitualmente en sacrificios, en plegarias,
en purificaciones, en consagracion de templos y en todas las cosas de
este tipo; ademas de ello, el sacerdote necesita de ceremonias, actos
piadosos y experiencia en el culto a los dioses, asi como de ser parte
de la naturaleza divina (tfis Uoecos Tfis Befas). Pero nada de esto es
propio de alguien ordinario y, por tanto, todos los hombres impruden-
tes igualmente son impios, ya que la impiedad, al ser un vicio moral
(xaxia), es la ignorancia del culto a los dioses, mientras que la piedad,
como ya hemos dicho, es el conocimiento de ese culto.

En efecto, la piedad a los dioses es uno de los ejes cardinales en la
religiosidad de los humanos, con lo cual, participar en las labores
rituales de la ciudad o comulgar en los misterios para honrar a los
dioses significa entrar en intimo contacto con la naturaleza, conocer
su funcionamiento y asumirse una parte del cosmos en la que esta
inserta una chispa divina (el 3aipcov, del que por cierto se tratara en
el segundo apartado de este analisis): «Pero tus estoicos niegan que
alguien pueda ser llamado divino salvo el sabio» (CIC. div. 2, 129 =
SVF 3, 607); y el sabio es el que esta experimentado en la ritualidad
civica y conoce la naturaleza divina!”.

El tltimo caso de este pasaje es ilustrativo porque contiene al-
gunas famosas sentencias que estaban grabadas en el Oraculo de
Delfos (PAus. 10, 24, 1) y atribuidas otras a los «Siete Sabios»
(STOB. ecl. 11T 3, 1 = Hense p. 125ss.): «obedecer al tiempo» (tem-

16 Cabe recordar que en el mundo griego «lo normal era que fueran ciudadanos corrientes
los que actuaran ocasionalmente como sacerdotes en la celebracion de ciertos ritos y
solo en muy contados lugares habia santuarios con sacerdocio especifico [...] los ritos
estructuraban tanto el calendario de la ciudad como la vida de los ciudadanos» (Bernabé
y Macias, 2020, p. 18).

17 Cf. Boeri, 2009, p. 174: «Being a Stoic follower of nature involves a serious effort to
know the way the cosmos works and to enquire into the probable place that one, as a
privileged part of cosmic nature, should occupy in it».

145



Genaro Valencia Constantino

pori parere), «seguir a dios» (deum sequi), «conocerse a st mismo» (se
noscere), «nada en demasia» (nihil nimis)'®. Lo que evidencia esta
seccion del texto es que incluso ensefianzas morales anteriores al
estoicismo s6lo podian comprenderse cabalmente bajo la 6ptica
de doctrinas fisicas y que, hasta en contextos religiosos, el cono-
cimiento de la naturaleza y de la divinidad procura una conducta
apropiada: el primero, «obedecer al tiempo», involucra la atencion
al tiempo exacto y oportuno, en cuanto es un momento de la eter-
nidad definido por la divinidad, para actuar de cierta manera; el se-
gundo, «seguir a dios», es el mas diafano de los cuatro, pues seguir
a dios significa sin mas obedecer el orden natural y en consecuen-
cia la voluntad divina; el tercero, «conocerse a si mismoy, implica
la cognicion racional de la propia naturaleza que es al final una par-
te derivada de la universal (idea conectada con el tercer caso); el
cuarto, «nada en demasia», revela una consciencia respecto de las
proporciones y las cantidades adecuadas para cualquier aspecto de
la vida. No es casualidad que Cicerén las admitiera para acompafiar
las ensefanzas estoicas.

En suma, habra que entender que la «virtud fisica» es un com-
portamiento en linea con lo que dicta la naturaleza y que los es-
toicos defendian dicha perspectiva, y con relativa certeza asi la
ensefiaban; no obstante, no hay registros que nos confirmen con-
tundentemente que seguian una formula tan quirtrgica, pero,
como es posible entender, al final todo lleva a concluir que esa
interpretaci()n es correcta: aspectos ¢éticos conspicuamente se en-
tienden bajo coordenadas fisicas (puoikéds 8¢ voeiTan Sikaidv Tt kai
ayabév, D. L. 7, 53). Es oportuno especificar que existe una dife-
rencia muy concreta entre esta intcrprctacién y la postura contra-
ria de algunos estudios decimononicos sobre el estoicismo segln
la cual algunos historiadores de la filosofia sentenciaban que, a la
luz de las crisis morales de la eépoca helenistica y de la imperial, la

18 Para un erudito eénsayo acerca de estos cuatro preceptos en 105 que «Cl viene Cnnsegnata
la summa della sapienza classica, secondo un’architettura linguistica e stilistica perfetta»,
cf. Dionigi, 2020.

146



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

fisica se habia por completo subordinado a la ética'?, no obstante,
a mi entender, la fisica no es subordinada ni tampoco fundacional
para la ética en un sentido metafisico, sino hermenéutico, lo cual
quiere decir que la fisica, a mas de que puede estudiarse por si mis-
ma, favorece y posibilita cultivar una conducta correcta, que es lo
mismo que la virtud fisica: «Esa misma virtud ya reside en el hom-
bre y en dios... la virtud no es sino la naturaleza bien desarrollada
y perfilada en su maximo nivel» (CIC. leg. 1, 8, 25 = SVF 3, 245).

Con la actitud critica y sobre todo con el desdén que mostraba
hacia el estoicismo, Plutarco (de Stoic. repug. 1035¢-d) acusa una
presunta contradiccion en la doctrina de Crisipo, referente al or-
den de ensefianza (Tapadoais) de la fisica y la ética, pero no por
motivos meramente pedagogicos —de lo mas simple a lo mas
complejo (los temas teologicos)— sino en virtud de comprender
la estrecha relacion y reciprocidad benéfica entre ambas disciplinas
que, para mantener la unidad epistemolégica tan pregonada por
los estoicos, no pueden disociarse ni entenderse una sin la otra:

Escucha lo que dice [Crisipo] respecto de esto en el tercer libro Sobre
los dioses: «No es posible encontrar otro principio ni otro origen de la
justicia que el que emana de Zeus o el de la naturaleza comtn, pues
de ahi toda cualidad [moral] (1&v T6 Toottov) ha de tener su princi-
pio si queremos decir correctamente algo acerca del bien y el mal».
Y también en sus Tesis fisicas: «No se puede abordar, ni de otra forma
ni de otro modo mas apropiado, la doctrina sobre el bien y el mal, las
virtudes o la felicidad, sino es a partir de la naturaleza comtn (T
Kowfis pUoECS) ¥ de la administracion del universo (tfis ToU kdopou
Biokrioews)». [...] Asimismo, para Crisipo, el discurso sobre la fisica
(6 puoikds Adyos) tiene lugar, al mismo tiempo, antes y después de los
asuntos de ¢ética (Tpdocw kai dmioc TV HBikdY); mas aun, la alteracion
del orden estarfa por completo fuera de lugar si la primera [la fisica]

19 Cf. Ierodiakonou, 1999, pp. 12-13, que expone dicha polémica: «The nineteenth-
century historians of philosophy undermine the importance of Stoic physics and logic
cither by overstressing the practical character of Stoic philosophy, or by trying to show
the unoriginality of these parts, or even by referring to the Stoic Ariston who is said to
have entirely rejected logic and physics on the grounds that the former does not concern
us and the latter transcends our powers»; sobre la postura de Ariston, cf. supra nota 2.

147



Genaro Valencia Constantino

se tuviera que colocar luego de la segunda [la ética], ya que ninguna de
ellas puede concebirse separada de la otra.Y la contradiccion (uaxn)
es clara al sostener que el discurso fisico es principio de la doctrina
sobre el bien y el mal, pero también al ordenar que aquél se ensene
(Trapadidoobar) no al comienzo sino al final de todo.

La contradiccion a la que Plutarco apunta es la disposicion, por par-
te de Crisipo, de la fisica al final de la ensehanza estoica: «Pero
este asunto sobre los dioses, que dice ha de ordenarse hacia el final,
habitualmente lo coloca y lo expone antes de cualquier reflexion
cticay (PLUT. de Stoic. repug. 1035b). Por un lado, el texto sangrado
reitera la misma formula presente en el esquema extraido del pasaje
de Ciceron: «toda cualidad [moral]» halla su principio o condicion
en Zeus, como la deidad suprema, o en la naturaleza comtin, como
el entorno material en donde la divinidad opera y funda sus leyes.
Por el otro, se vislumbra una paradoja rastreada en el pensamiento
de Crisipo: el estudio de la fisica va antes y después del de la ética.
Sin embargo, esta paradoja deliberadamente urdida por Plutarco
se resuclve bajo dos opticas; en primer lugar, cuando Crisipo dice
que la fisica precede a la ética es porque la primera es el principio
donde se sustenta la doctrina del bien y el mal, de manera que esta
situando el puoikds Adyos en una posicion fundacional para com-
prender cabalmente aquellos contrarios; en segundo, cuando la fi-
sica se coloca después de la ¢tica significa formular una progresion
que culmina en el estudio relativo a los dioses, no a la fisica en gene-
ral —Cleantes distinguia la fisica y la teologia (D. L. 7, 41)—, y no
porque hubiera alguna especie de iniciacion mistérica y exclusiva
alrededor de la investigacion sobre los dioses??, pues el fin Gltimo
del ser humano (vivir kata physin) es conocer la esencia de la divi-
nidad, sino porque se requiere una mayor instruccion en la materia
para indagar los aspectos mas complejos de la teologia.

20  Contra una interpretacion que busca promover una iniciacion religiosa (teAet) a partir
de la doctrina de Crisipo, cf. Collette, 2022, p. 7: «Chrysippus is not blindly adopting
religious terminology butt rather philosophically appropriating it, and he is certainly
not transforming philosophy into religio when he says that the transmission of theology,
coming last, can be called an ‘initation’».

148



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

Asi pues, entendiendo que la fisica, el estudio de la naturaleza,
es vital para el ser humano, y éste busca mantener una relacion con
lo divino, hay que revisar ahora esta identificacion entre el fin de
la naturaleza y la voluntad de la divinidad en un nivel cosmico y,
mas adelante, entre la conducta del hombre y el cumplimiento del
plan del dios estoico a un nivel enteramente humano, en el mundo
fisico y a la vez social, pues vivir kata physin es lo mismo que vivir
conforme con lo que fue ya arreglado por la divinidad porque ésta
es la naturaleza misma: obedecer a la naturaleza (quois) es, por lo
tanto, actuar (fifos) virtuosamente, una armonia epistémica entre

ambas disciplinas21 .

1I

Como se anticipé, es Diégenes Laercio el que proporciona un testi-
monio de inigualable valor para examinar y discutir la ya afieja ten-
sion estoica entre la voluntad divina y el comportamiento humano,
entre la guais y el fi8os. El marco en el que se inserta la cita busca
explicar, precisamente, el lema vivir kata physin de los estoicos, ex-
plicado de una forma compleja debido a la clara identificacion de
la «Naturaleza» con otras entidades naturales que operan en plena
concordancia con las distintas funciones o ambitos del cosmos; bajo
el esquema del estoicismo, la divinidad —con el nombre de Zeus—
es asimismo la naturaleza, la razon, la ley comin, la providencia, el
destino, entre otros”?. Adondequiera que se dirija la mirada, la di-

21 Cf. Salles, 2000. En particular, véase la opinion de Boeri, 2009, p. 173: «Cosmological
cthics is also an approach that strongly relies on the ability of human reason to know the
whole system of the world, and that assumes that human beings have a special place in
such a system»; en ese mismo capitulo, Boeri (p. 174) da cuenta de las dos tendencias
imperantes en la critica filosofica en torno a una «ética cosmologica», por un lado, la
que llama heterodoxa, que defiende una ¢tica «free from cosmic nature» y, por el otro,
una que estima ortodoxa, que propugna por «the respectability and reasonableness of
the cosmic viewpoint in Stoic ethics»; el autor se decanta por la segunda por el holismo
filosofico de los estoicos.

22 Para una discusion sobre la providencia y el destino como entidades diferentes, pero
identificadas con la divinidad, cf. Valencia, 2023b, donde, a proposito de la publicacion
de Collette (2022), se cuestiona la historica tendencia de igualar a la mpévoia con la
eipapuévn entre la critica especializada.

149



Genaro Valencia Constantino

vinidad se halla actuando en la advocacion que le corresponda para
ese escenario especifico. El pasaje laerciano (7, 88 = SVF 3, 4) reza,
pues, tal como sigue:

(a) Por ello se plantea como proposito el vivir siguiendo a la naturaleza
(o &koAoubeas TH puoe Lfiv), lo cual es de acuerdo con la naturaleza de
uno mismo y con la del todo, y no practicando nada de lo que habitual-
mente prohibe la ley comtin (6 vépos 6 kowds), que es la razon correcta
(6 6pBOs Abyos), que transita a traves de todo, al ser la misma que Zeus
quien es el actual director (kaBnyeudvi) de la administracion de todos
los seres. (b) Esto mismo [vivir siguiendo a la naturaleza] supone la
virtud de un hombre feliz (v ToU el8aiuovos &petmv) y el apropiado
paso por la vida, cuando todo se ejecuta gracias a la concordia entre la
conciencia de cada uno y el designio del administrador de todo (kata
TNV oupgaviav Tou Trap’ Ek&oTw Saiuovos Tpds TNy Tou 8Aou SloiknTod

BouAnow).

Particularmente interesante es este fragmento por la claridad expo-
sitiva de una doctrina cosmologica y ética, conciliadora del actuar
humano y de la voluntad divina; el texto se puede dividir en dos
secciones, una (a) que tiene que ver con la multiplicidad identitaria
de la naturaleza, la otra (b) relativa a la propuesta de compatibilidad
entre dos aspectos que inicialmente parecen desconectados, pero
que, si se atienden los detalles, es posible delinear en qué términos
dos esferas, la cosmologica y la humana, conservan una armonia
efectiva, no solo bajo una mirada exegética —conocer la naturaleza
para comprender cuales son las directrices de una conducta huma-
na virtuosa, como se consigui6 concluir en el apartado anterior—,
sino con un fin realmente practico, no restricto a una mera labor
teorética, sino guiado a tomar acciones y enderezar su camino hacia
la felicidad.

(a) En primera instancia, se ha de partir de la identificacion de
la naturaleza, seglin la cual el hombre debe vivir, con 1) la ley co-
mun, 2) la razon correcta, 3) Zeus y 4) el administrador del mun-
do. En esta primera seccion es evidente la asociacion establecida
entre la guois y dos concepciones del todo abstractas, la ley coman

150



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

y la razon correcta (vépos y Adyos), que en un plano metafisico
funcionan para concretar y garantizar una racionalidad y bondad
de caracter universal;“ por su parte, Zeus es el nombre general
con el cual referirse al padre de los dioses, sefior del Olimpo y
«administrador del mundo», de forma que, con arreglo a la cos-
movision estoica, el dios por antonomasia, Zeus, es equiparado
si con la naturaleza, pero también con otras entidades metafisicas
que ocupan «cargos» especificos en el cosmos’*. A primera vista,
puede resultar insolita la coincidencia entre dios y la naturaleza,
pero no sobra mencionar que el estoicismo plantea una coherente
cosmologia cuya divinidad se vuelve trascendente en la realidad fi-
sica, es decir, el dios estoico siempre es una entidad corporea que
es entendida como el universo mismo: «Se refieren al cosmos de
tres formas: como dios. .. indestructible y no procreado, siendo el
artesano (Snuoupyds) de la disposicion universal (Siakoouricecs)
[...] luego, denominan ‘cosmos’ a esa disposicion de los astros...
en tercer lugar, al compuesto de ambos» (D. L. 7, 137-8). Esta
identificacion de la naturaleza (@uois) con la divinidad (8eds) es
una creencia compartida y bien documentada practicamente en
todos los testimonios del estoicismo a dicho respecto; su equiva-
lencia metafisica, empero, con otras entidades no se detiene en ese
punto. Dibgenes Laercio (7, 135) registra un par de lincas antes
que dios, bajo el alias de Zeus, es uno con el intelecto (vois) y
el destino (eiuapuévn), los cuales, al final, aluden a algunas de sus
actividades cosmologicas en el complejo universo, de modo que lo
tnico que cambia, en esencia, es el nombre, pues la divinidad per-
manece. Por ejemplo, vale la pena mencionar que, en el Himno a
Zeus de Cleantes (STOB. ecl. 1 1,12 = SVF 1, 537, vv. 1-2), se enun-
cian varios calificativos para el portador del rayo: primero se le de-

23 CIC. de nat. deor. 1, 36 (= SVF 1, 162): «Zendn considera que la ley natural es divina
obteniendo una fuerza que constrifie a lo correcto y prohibe lo opuesto».

24 D.L.7, 147: «Dios es un ser viviente, inmortal, racional, completo e ingenioso en su
felicidad, reluctante a cualquier mal, providente del cosmos y de todo lo existente en ¢l.
También es el artesano (3nuoupys) de todos los seres, como si fuera el progenitor de
todos ellos... y quien es denominado con otros apelativos de acuerdo con sus diversas
facultades». Cf. nota 12 para un testimonio similar.

151



Genaro Valencia Constantino

signa «el de muchos nombres» (ToAudovunos), luego «el iniciador
de la naturaleza» (puoecos &pxnyds) en cuanto es asumido como el
apxr metafisico de ella y, entre otros, «el que gobierna todo con
la ley» (vépou péra mavta kuPepvéov); es de sefialar el primero,
ToAuchvupos, que mas que nombres ha de denotar funciones se-
gan los distintos escenarios o ambitos en los que dios intervengazs;
ello no impide ni excluye, por supuesto, que el nombre de algunos
dioses helénicos haya sido interpretado por ciertos estoicos desde
un enfoque etimolbgico para dar razon, convenientemente, de la
funcion que tiene cada divinidad en la estructura del cosmos’.

(b) En segunda instancia, ya discernida la identificacion de la
naturaleza con otras entidades cosmicas, resulta importante abor-
dar la idea de vivir kata physin que abre el segundo segmento del
pasaje y que se relaciona con una formulacion muy particular y casi
de tono religioso del compatibilismo entre voluntad divina y «li-
bertad» humana. Conforme con el reporte de Diogenes Laercio,
la virtud de un hombre feliz es vivir de acuerdo con la naturaleza,
con lo cual habria de pensarse ya en una virtud fisica o una virtud,

25 Dice Séneca (ben. 4, 7-8): «A este mismo [sc. dios], si también lo llamas destino, no te
equivocaras, puesto que, como el destino no es sino una sucesion enlazada de causas,
es ¢l la primera de todas ellas a partir de la cual las restantes dependen; ante cualquier
nombre que quieras para ¢l, tendras que aplicarle con precision alguna fuerza o efecto
que englobe sus tareas celestes, tantas pueden ser sus denominaciones cuantas son sus
funciones. .. pero ahora nombra a la naturaleza asi: destino, fortuna». Cf. Domaradzki,
2012, p. 134, que resume esta formulacion central de la cosmovision estoica: «God,
according to Stoic theology, is the vital principle that penetrates and governs the whole
of reality. Consequently, God is for the Stoics a dynamic being and fluctuating power,
whose distinct names change as the God changes Himself. It is for this reason that the
philosophers use interchangeably all such concepts as God, Zeus, Logos, Pneuma,
Nature, Intellect, Fate, Providence and so on».

26 Aunque pocos cjemplos de esta practica, en especial de Cleantes y Crisipo, cf. CIC.
de nat. deor. 3, 62-63; D. L. 7, 147. Véase el método de explicacion etimologica para
el nombre de Zeus: «En realidad, parece que Zeus fue nombrado por haberle dado
vida (Zfiv) a todos, mientras que lo llamaron Dia [en acusativo] porque es la causa de
todo lo existente y que surge gracias a ¢l (3¢ atrév)» (STOB. ecl. 1, 26 = SVF 2, 1062).
Cf. Valencia, 2023c, donde se presenta el caso del titan Atlas como advocacion de la
providencia quien, como el personaje que se ocupa de cargar los ciclos, demuestra
su beneficencia hacia la humanidad, con lo cual su «castigo» —su uoipa segﬁn dicta
Hesiodo— en realidad supone una funcion estructural para el universo bajo la vision
teologica de Cleantes.

152



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

como se ha mencionado arriba gracias al ejemplo de Ciceron, en-
trenada en nociones fisicas; esta condicion del hombre «felizmen-
te» virtuoso se manifiesta en una armonizacion reciproca entre
dos realidades que pueden presentarse asi: por un lado, el daiucov
humano vy, por el otro, el 3aiuwv divino. Esta es la cuestion por
inspeccionar y encuadrar en el sistema estoico. En rigor, dos son
los aspectos por revisar; el primero incumbe al démon como un
constituyente divino casi incrustado e inalienable en cada persona
y conectado directamente con la divinidad, de manera que es el
factor interno que gobierna nuestras acciones; el segundo atane al
concepto de voluntad y, al mismo tiempo, de decision (BoUAncis)
de Zeus que, en cuanto es formalizacion del Idgos, ejerce toda su
influencia y potestad guiando esa parte de los humanos.

En lo que respecta al démon, un agente divino que existe en
el hombre formando parte de la naturaleza universal (y ademas
divina)®’, hay dos vertientes de pensamiento poco dispares entre
Cleantes y Crisipo, pues el primero admitia tan s6lo la naturaleza
universal (Tfv kownv uévnv), mientras el segundo concedia ambas
naturalezas, pero en particular la humana (D. L. 7, 89), acaso por
la implicacion directa de la cosmologia en el ambito de la praxis,
tendiente por supuesto hacia el fin (t¢éhog)?®. En lo que si existia
cierto consenso, a decir del doxografo griego (7, 134), era en la
estructura del universo:

Consideran que hay dos principios (apxés) para todo lo existente: un
elemento activo (T Toiiv) y otro pasivo (16 m&oxov). Mientras el pa-
sivo es la mera sustancia (ovoiav) sin propiedad alguna, es decir la
materia, el activo es el Idgos inserto en ella, dios mismo, un ser eterno

que con toda la materia crea (Snuioupyeiv) todas las cosas.

27 Un paralelismo de esta idea presente ya en Heraclito lo encontré gracias a Darcus, 1974,
p- 400: «El caracter humano (8os) no tiene la disposicion de comprension (yveuas), el
divino si» (= B78 DK); comenta ese autor en el mismo sitio: «Man’s ethos reflects the
activity of his daimon. Man can never have an ethos identical to the theion ethos, but he can
attain a degree of gnome because he possesses a spark of divinity, his daimon».

28 Vease Betegh, 2003, pp. 285-288.

153



Genaro Valencia Constantino

Del pasaje se desprende una interpretacion que puede extrapolar-
se con toda razon al ser humano. Gracias a la descripcion de los
dos principios, y considerando que el 8aiucov es un constituyente
divino del humano, es el humano la parte pasiva y material, mien-
tras que la activa es el «Jdgos inserto en ella»; dado que el Adyos
es una advocacion abstracta de la divinidad, hay que concluir que
es el demon el agente activo que acttia sobre el hombre, el sujeto
pasivo. Esta demonologia describirfa, de modo general, la manera
en la que los estoicos conceptualizaban este aspecto teologico del
universo, con lo cual, de cara a la premisa de que el démon influye
en las operaciones humanas, se deberia entender por tanto que la
vida de los hombres depende enteramente de que su Saiucov tenga
una correcta disposicion (e¥ 3aipcov) en vez de una mala (kakéds
Saincov)??.Y parece que esa disposicion no siempre estaba bajo con-
trol del sujeto pasivo, puesto que s6lo algunos de estos démones,
seres intermedios entre el cielo y el suclo, «sentian simpatia por los
hombres» (D. L. 7, 151), de modo, que de ser cierta esta condicion,
no todos podrian tener una buena disposicion «demonica» y, por
ello, no podrian alcanzar un estado de felicidad, entendida como la
adecuada alineacion del Saiucov:

La felicidad (etv®aovia) es el apropiado paso (elpoia) por la vida;
también Cleantes en sus escritos personales echo mano de esta defi-
nicion, asi como Crisipo y todos despues de ¢l dijeron que la felicidad
no es otra cosa que la vida bien encaminada, afirmando mas aun que
la felicidad se plantea como el objetivo final (okomov), puesto que el

29 Cf. Rodriguez, 1999. En este sentido, se puede traer a colacion un interesante pasaje
de Cleantes, en su Himno a Zeus (STOB. ecl. 11, 12 = sVF 1, 537, vv. 15-25), en que se
revela una aparente trasgresion humana de las leyes que impone Zeus —interpelado
curiosamente también como Baiuov: «Se Zeus ¢ I'onnipotente capo della natura, il
monarca altissimo che tutto governa imponendo la sua legge comune, com’¢ possibile
che dagli uomini questa lcggc venga disattesa, trasgrcdita?» (Magris, 2016, p. 218). Esta
supuesta contradiccion apunta mas bien a la idea de Cleantes, de evocacion heraclitea,
acerca de la unidad de los opuestos: los hombres malvados han de existir en contraste
con los hombres virtuosos; a pesar de ello, hay pasajes con reportes contradictorios,
como el de Zenén, donde la ley natural, que es divina, si prohibe la existencia de lo malo

(recta imperantem prohibentsmque contraria), cf. nota 20.

154



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

fin (téAos) es hallarse con la felicidad, que es idéntico a estar feliz
(eWBapoveiv). STOB. ecl. Il 7, 6¢ (= SVF 1, 554)

Asi, la epoia, «un apropiado paso por la vida», el concepto que
aparece idéntico en el pasaje laerciano, se basa en dos componentes
esenciales para una ética cosmologica, uno condicionante del otro:
(1) tener un Baiucov propicio y, para que sea asi, (2) ese espiritu
divino debe estar bien alineado con la naturaleza universal. Esto
supone, desde luego, la existencia de démones no propicios para el
ser humano o mal encaminados®’, idea ya atisbada en el pasaje de
Dibgenes Laercio antes citado (7, 88), en que se le concede singular
libertad a cada démon de acatar o no los designios del administra-
dor del mundo, porque cuando se sentencia que vivir kata physin es
de hecho la culminacion de un fino proceso de conciliar dos reali-
dades distantes y en probable conflicto —Ia divina (tiv o0 8Aou
BionTtot BoUAnow) y la humana (toU map’ ékdoTte Saipovos)—,
se enuncia que el Safucwv, la naturaleza particular, no esta orienta-
do de suyo hacia la voluntad divina, la naturaleza universal; no ha-
bria necesidad de armonizar algo ya organizado; solo si se concreta
esa «sinfonia» de voluntades, podra haber lugar para la felicidad.
El hombre sabio, por tanto, es el que sabe dominar su naturaleza
mediante la razon, la cual le fue dada desde lo alto, y respetar asi la
providencia de los dioses.

Por otra parte, en lo que atafie a la voluntad y deliberacion de
Zeus, en el pasaje laerciano se registra la voz BoUAnois cuyo sen-
tido no solo indica una mera voluntad o intencion, sino, sobre
todo una decisiéon cuidadosamente deliberada®!. Esta deliberacién

30 Ideas semejantes resonaron hasta el neoplatonismo, por ejemplo con Plotino que en uno
(3, 4) de sus tratados desarrolla la cuestion del 8aincov que le toca a cada individuo.

31 Cabe recordar el ejemplo con el que comienza la literatura griega, el de la Iliada (1,
5: Aws &' éteeieto Bouhri), donde la disputa entre Aquiles y Agamenon no fue sino el
cumplimiento de un designio divino, acaso alegorico en la lectura cosmologica de
los estoicos (Long, 2006). Véase PLUT. de Stoic. repug. 1049f-1050b (= SVF 2, 937),
amplio pasaje en el cual Plutarco comenta ese verso homeérico respecto de una
postura de Crisipo sobre la equiparacion entre la naturaleza comin y el Idgos que son
también destino (einapuévn), providencia (mpévoia) y Zeus: «Dice que Homero enuncid
correctamente [II. 1, 5] atribuyéndolo al destino y a la naturaleza universal, segin la

155



Genaro Valencia Constantino

racional de la divinidad encarna el destino, segtin el cual todo lo
que existe ocurre: «El destino es una causa encadenada de seres,
o bien la racionalidad conforme a la cual se gobierna el universo»
(D. L. 7, 149). Es ilustrativo que el destino y la providencia sean
entidades cosmicas operantes desde la racionalidad divina con es-
tatutos ontologicos diversos?, pues dicha disposicion los sitia en
momentos distintos o, desde otro angulo de interpretacion, en dos
enfoques temporales, uno en el que se conoce paso a paso una his-
toria y el segundo en el que se ve la historia completa en un solo
instante, como lo entendia Crisipo con tres definiciones de desti-
no, la segunda de las cuales puntualmente aclara que la providencia
es la entidad «planificadora», mientras que el destino es la entidad
«materializada» de ese plan:

1) El destino (eiuapuévn) es la razén del mundo (6 Tot kéouou Adyos),
o bien 2) larazon de las cosas ya administradas en el mundo por la pro-
videncia (Tév év T kbouw Tpovoia Bloikoupévwv), o bien 3) la razon
conforme a la cual ocurrieron las cosas ocurridas, ocurren las cosas
que estan ocurriendo y ocurriran las que han de ocurrir?3. STOB. ecl.

179, 1 (= sVE 2, 913)

Con arreglo a la doctrina estoica en que la divinidad es moAucovunos
por las multiples funciones que pueda presentar en contextos de-
terminados del cosmos, ahora el destino entra en escena al ser la
materializacion de la voluntad divina; es esta la naturaleza universal
a la que el 3aiucov ha de alinearse pues aquella, en efecto, constitu-
ye el designio de Zeus. Seglin se asienta en el pasaje del doxogra-
fo griego, vivir kata physin es el resultado de esta compleja conci-
liacion, conviene a saber de nuevo, de la correcta ordenacion del
agente activo del ser humano en sintonia con el destino, la BouAnois

cual todas las cosas son gobernadasy; cf. schol. in Hom. Iliad. ® 69 (= SVF 2, 931): «Los
estoicos decian que era lo mismo el destino y Zeus».

32 Collette, 2022, p. 19: «Providence implies a will or intention to achieve a goal or and
end (the good), whereas fate refers to the actual series of steps needed to achieve that
goal».

33 La numeracion arabiga es mia a fin de resaltar las tres definiciones recuperadas por
Estobeo presuntamente de los escritos de Crisipo.

156



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

divina: vivir kata physin no significa otra cosa sino vivir en comu-
nion con el destino, de ahi que una adecuada disposicion del 3aipcov
frente a la eipapuévn —es decir, vivir en seguimiento de esta natu-
P : g
raleza universal— conduzca hacia la felicidad; de no contar con esa
favorable orientacion demonica, el destino se vuelve intolerable:
b
ducunt volentem fata, nolentem trahunt (SEN. ep. 107, 10 = SVF 1, 527).
Este testimonio senecano, sin embargo, supone que el sabio podria
) £0, supone q p
, . . .
detectar cual es el rumbo que los dioses le asignaron con el fin de
que, a sabiendas de su destino (cualquiera que sea), disponga su vida
y su démon voluntariamente hacia esa direccion; pero el hombre es
en verdad incapaz de conocer sus hados percibiendo apenas algunas
leves sefiales a traves de la adivinacion (pavtikr). En un conocido
pasaje de su optisculo De providentia (5, 5-8), Séneca atestigua la im-
pasible actitud de Demetrio el Cinico ante la voluntad de los dioses:

Solo de una cosa puedo quejarme respecto de ustedes, dioses inmor-
tales, que no me hicieron manifiesta antes su voluntad, pues hubiese
venido primero a esto a lo que ahora acudo por su llamado [...] a nada
estoy siendo obligado, nada sufro contra mi voluntad, ni sirvo a dios
sino que consiento con ¢l [...] los hados (fata) nos guian [...] que la
naturaleza utilice como quiera sus posesiones.

Este filosofo cinico, en la vision de Séneca, es un ejemplo prototi-
pico del sabio que vive kata physin porque se siente guiado por el
destino, no padece el designio divino, sino que consiente con ¢l sea
cual sea, encamina su vida siempre hacia la divinidad no obligado
sino voluntario; la queja que interpone revela, no obstante, que st
que tolero y resistio dificultades en su vida, pues, como no tenia
un conocimiento expreso de la voluntad de dios, es posible que
se haya desviado intentando modificar su situacion. A pesar de sus
mejores intentos y sin saber el plan universal, el filosofo descrito
en el fragmento busco reconducir su comportamiento segan lo que
imperaba la naturaleza. Pero, ;como haria el sabio para dirigir su
vida en linea con el destino? La respuesta a esta interrogante es sim-
ple: estudiando el cosmos y analizando la naturaleza en conjunto en
busca de algan conocimiento fisico que orienta la conducta humana

157



Genaro Valencia Constantino

rumbo a una ética eudemonista®*; en conclusion, la fisica nutre a la
ética, el cosmos asiste al humano, una interaccion multidimensional
casi religiosa35 que se ve resumida en el lema principal de la doctri-
na estoica: vivir kata physin.

Conclusiones

Gracias a la interpretacion de una cantidad suficiente de pasajes so-
bre el estoicismo ha sido posible ilustrar los dos aspectos genera-
les que vertebran este capitulo: por una parte, la estrecha relacion
epistémica y reciproca entre la fisica y la ética contribuye a entender
integralmente el lema «vivir kata physin» que, casi como un mantra,
los estoicos proclamaban y colocaban al centro de su ensefianza, y,
por la otra, la organica identificacion de la naturaleza con la divini-
dad misma en la medida en la que @Uois supone la corporeizacion o
materializacion de la voluntad del dios estoico. El analisis de estos
dos ambitos constituye, en mi opinion, un acierto para considerar
esta lectura, para nada nueva o inédita, pero si mucho mas deta-
llada, como una propuesta que revisa hasta qué punto la conexion
entre fisica y ética significa un perfeccionamiento filosofico del es-
toicismo en busca de conciliar dos disciplinas, a menudo creidas
aisladas, al interno de un «sistema» que se pretende coherente.

En primer lugar, conviene destacar que la fisica es una discipli-
na cardinal para la ética en cuanto la primera deviene un estudio
de los diversos fenomenos naturales con miras a la comprension de
la pUcis en su conjunto y sus implicaciones directas para la conduc-
ta humana. Merece la pena recapitular que en el ejemplo analogico

34 Esta doctrina gnoscologica se puede remontar, nuevamente, a ideas presentes en
Heraclito (D. L. 9, 1 = B41 DK): «Una tnica cosa es lo sabio (16 cogév): conocer la
decision (yveounv) por la cual todo se conduce (étén kuBepvata [pace Dorandi, cf. D. L.
9, 7 para una formulacion en oblicuo]) a través de todox.

35 Para un comentario integral de este asunto desde la perspectiva religiosa griega, cf.
Bernabé y Mactas, 2020, pp. 443-451; esta seccion dedicada al «Estoicismo y religion»
fue compuesta por Francesc Casadests, el mismo autor a quien Collette (cf. nota 20)
refuta por la exagerada interpretacion mistérica de algunos pasajes de Crisipo; pero en
esta entrada sobre la afinidad del estoicismo con la religion, Casadests no recarga su
exposicion con ese componente iniciatico de los misterios antiguos.

158



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

del ser vivo (Céov) es notorio el valor de la fisica para la ética,
puesto que, a fin de descifrar el comportamiento del hombre, hay
que iniciar explicando el papel del alma en el cuerpo y, posterior-
mente, en qué forma ésta controla o mueve las partes 6seas y car-
nosas en la comparacion metaférica; en el caso del huevo, resulta
mas complejo aplicar el mismo procedimiento, sin embargo, gra-
cias a la concepcion antigua, bien la aristotélica bien la doxografica
de Sexto Empirico, se logro sondear que, sea la clara o la yema
—segun la version que se privilegie—, una nutre a la otra, con
lo cual la fisica es el componente nutritivo de la ética. Asimismo,
Vvivir katd physin se convierte en el enunciado central del estoicis-
mo al proyectar una manera de vida en linea con la naturaleza, de
suerte que la propuesta filosofica de dicha secta revela, a partir de
fundamentos de la fisica, las vias para un comportamiento recto y
acomodado con la voluntad divina que no es sino la esencia oculta
y casi codificada detras de la naturaleza corporea.

En segundo lugar, desmenuzando un pasaje clave de Diogenes
Laercio, se ha explorado como la naturaleza se identifica estrecha-
mente, en la cosmologia estoica, con otras entidades divinas que
desempenan papeles especificos en el cosmos, como el destino,
la providencia, el Idgos, etcétera, de suerte que el vivir kata physin
apunta a un comportamiento rectificado con base en el entramado
de los designios de Zeus, que han de ser cumplidos por el Saiucov
personal de cada hombre, desarrollando por consecuencia una
teoria demonologica innovadora que tiende a la felicidad; con lo
cual, la evSaipovia en realidad constituye una disposicion correcta
(e0) de ese componente divino (8aiucov) del humano; la verdadera
«felicidad», pues, no es sino esa conducta correctamente promo-
vida por un halito divino con miras a practicar la virtud en la vida
diaria. Asi, la oscura maxima del filosofo efesio, aclamado por los
estoicos, cobra total sentido: el éthos es, en efecto, el «destino» que
beneficia al hombre3.

36 La frase fifos avBpcome Saiucov se traduce a menudo como «el caracter es el destino del
hombre», sin embargo, considero que en cualquier traduccion habria que mantener el
dativo que expresa, en este caso, el agente que se beneficia, esto es, el humano obtiene

159



Genaro Valencia Constantino

Con ello, ha quedado evidenciado que la fisica nutre a la ética
a fin de que la inteleccion de la primera necesariamente conlle-
ve a una consecucion propicia de la segunda; ademas ha quedado
constatado que entre el cielo y el suelo hay una especie de pacto
cosmologico que fomenta la relacion entre la divinidad y los seres
humanos en beneficio solo de estos tltimos, pues la correcta ali-
neacion del daiucov personal no le comporta ningﬁn provecho al
dios estoico, sino solo al hombre que busca la felicidad.

A manera de colofon, resta traer a colacion la pintura de Rafael
Sanzio que decora uno de los muros del Palacio Apostélico en el
Vaticano, y cuyos personajes centrales, Platon y Aristételes, en los
que recae el foco de atencion de la Scuola di Atene, sostienen en
sus manos un libro: el primero carga el Timeo y el segundo la Eti-
ca, uno apuntando al cielo con un dedo y otro sehalando la tierra
con la palma abierta, mientras las miradas de ambos se encuentran.
Una interpretacion tradicional de esta escena de la composicion
pictorica consiste en enfatizar la disparidad entre las filosofias pla-
tonicas y aristotélicas aparentemente opuestas e irreconciliables,
puesto que el simbolismo, por una parte, de Platon indicaria una
acentuada preferencia por la busqueda de lo divino y, por otra, de
Aristoteles significaria privilegiar el cuidado de lo humano; una in-
terpretacion que, sin duda, fracturaria por completo la percepcion
creada de una comunidad filosofica de la antigiiedad griega. La otra
interpretacion es, a mi parecer, la que mas coincide con el mensaje
visual y filosofico, asi como se cruzan las miradas, y que hace re-
saltar el mutuo entendimiento y arreglo de las doctrinas fisicas y
¢ticas que ambos pensadores proyectaron. Asi, esta representacion
renacentista es la sintesis de la fisica, encarnada en Platon perfila-
do ya anciano como una figura respetable en la filosofia y natural-
mente antecedente y constitutivo, y de la ética, personalizada en
Aristoteles, discipulo del lider de la Academia, de quien el estagi-

un beneficio al ser conducido por su démon hacia un éthos adecuado para vivir entre
individuos virtuosos. Cabe, no obstante, la interpretacion negativa y pesimista de la
maxima: un démon descarriado comporta un éthos que aleja al hombre de la virtud. Cf.
Darcus, 1974, para un acucioso comentario en torno al fragmento heracliteo B119 DK.

160



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

rita aprendi6 y luego desarrollo su pensamiento acerca del buen
ejercicio de la virtud; con ello, quedan delineados en el cuadro un
maestro y un alumno que se sirve de él, y extrapolando el simil,
se esbozan una fisica y una ¢tica que echa mano de la primera para
guiar al hombre a la virtud y, por ende, a la felicidad. II Raffaello
ciertamente no profesaba el estoicismo ni tenia siquiera pretensio-
nes de ser un filosofo, sin embargo, el retrato que hizo de los lide-
res de la filosofia antigua se enmarca en una tradicion antiquisima
en la que existia una preocupacion de la relacion entre el ser hu-
mano y la naturaleza y como vincularse con la divinidad en aras de
conducirse como un ciudadano, no s6lo de una republica, un reino
o un imperio, sino del entero cosmos.

Bibliograffa

Arnim, H. (1903-5). Stoicorum Veterum Fragmenta [= SVF], 4 vols. Stutgar-
dia: in @dibus B. G. Teubneri.

Bernabe, A. y S. Macias Otero (eds.) (2020). Religion griega. Una vision
integradora. Madrid: Guillermo Escolar Editor.

Betegh, G. (2003). “Cosmological Ethics in the Timaeus and Early
Stoicism”. Oxford Studies of Ancient Philosophy 24, pp. 273-302.

Boeri, M. (2009). “Does Cosmic Nature Matter? Some Remarks on the
Cosmological Aspects of Stoic Ethics”. En R. Salles (ed.), God and Cos-
mos in Stoicism. Oxford: Oxford University Press, pp. 173-200.

Boeri, M. y Salles, R. (2014). Los fildsofos estoicos. Ontologia, Iogica, fisica y
ética [= BS]. Germany: Academia Verlag,

Collete, B. (2022). The Stoic Doctrine of Providence. A Study of its Development
and of Some of its Major Issues. London-New York: Routledge (Issues in
Ancient Philosophy).

Darcus, S. (1974). “Daimon as a Force Shaping Ethos in Heraclitus”. Phoenix
28, 4, pp. 390-407.

Diels, H. y Kranz, W. (1951-2). Die Fragmente der Vorsokratiker [= DK], 3
vols. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung,

Dionigi, 1. (2020). Segui il tuo demone. Quattrro precetti pit uno. Bari: Editori
Laterza.

161



Genaro Valencia Constantino

Domaradzki, M. (2012). “Theological Etymologizing in the Early Stoa”.
Kernos 25, pp. 125-148.

Dorandi, T. (2013). Diogenes Laertius. Lives of Eminent Philosophers. Cam-
bridge: Cambridge University Press (Cambridge Classical Texts and
Commentaries, 50).

Hense, O. (1894). loannis Stobaei anthologii libri duo posteriores, vol. 1. Ber-
olini: apud Weidmannos.

lerodiakonou, K. (1993). “The Stoic Division of Philosophy”. Phronesis 38,
1, pp. 57-74.

lerodiakonou, K. (1999). Topicsin Stoic Philosophy. Oxford: Clarendon Press.

Lewis, C.T. y C. Short (1879). A Latin Dictionary (= LSH). Oxford: Oxford
Clarendon Press.

Liddell, H. G. y R. Scott (1940). A Greek-English Lexicon, revised and aug-
mented throughout by Sir H. S. Jones [= Ls]]. Oxford: Oxford Clar-
endon Press.

Long, A. A. (1975). “Heraclitus and Stoicism”. Filosofia 5, pp. 133-156.
Long, A. A. (2006). “Stoic Readings of Homer”. En A. Laird (ed.), Ancient
Literary Criticism. Oxford: Oxford University Press, pp. 211-237.
Magris, A. (2016). Destino, provvidenza, predestinazione. Dal mondo antico al

cristianesimo. Brescia: Morcelliana.

Pohlenz, M. (1967). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. Firenze: “La
Nuova Italia” Editrice.

Ponce Pérez, ]. L. (2023). “La distincion entre la filosofia y el kata philo-
sophian logos en el estoicismo”. Archai 33, e-03329.

RodriguezMoreno,I.(1999).“Demonologiaestoica”. Habis 30, pp. 175-187.

Salles, R. (2000). “La compleja armonia entre fisica y ¢tica en la filosofia
estoica”. Méthexis 13, pp. 129-138.

Salles, R. (2009). God and Cosmos in Stoicism. Oxford: Oxford University
Press.

Thom, J. C. (2005). Cleanthes’ Hymn to Zeus. Text, Translation, and Commen-
tary. Tiibingen: Mohr Siebeck (Studies and Texts in Antiquity and
Christianity, 33).

Torres, ]. B. (2018). Lucius Anneus Cornutus. Compendium de Greece theologice
traditionibus. Berlin. De Gruyter (Bibliotheca Scriptorum Graecorum

et Romanorum Teubneriana).

162



Vivir katd physin, la armonia estoica entre la voluntad divina y el éthos humano

Valencia Constantino, G. (2023a). “Providencia y destino en el estoicismo
segtin el libro 7 de Diogenes Laercio”. Nova Tellus 41, 1, pp. 225-242.

Valencia Constantino, G. (2023b). “Resefia de: Collette, Bernard, The Stoic
Doctrine of Providence. A Study of its Development and of Some of its Major
Issues. London-New York: Routledge (Issues in Ancient Philosophy)”.
Open Insight 14, 30, pp. 145-150.

Valencia Constantino, G. (2023c). “Atlas ohodppeov y la providencia
estoica: una enmienda de Cleantes”. Cuadernos de filologia cldsica.

Estudios griegos e indoeuropeos 33, pp. 225-236.

163






CAPITULO V

LA IMPORTANCIA DE LA FiSICA ESTOICA
PARA LA COMPRENSION DE LA DIVINIDAD

Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

Hoy en dia es comln encontrar, con mucha frecuencia, el término
estoicismo en una gran variedad de escenarios, entre ellos, las redes
sociales. Sin lugar a dudas, este resurgimiento no podria ser motivo de
desdicha o critica, de no ser porque, a la par con su reiterada apelacion,
tambien se presenta un intento de rescate de la filosofia estoica, lo cual
tampoco podria ser motivo para denostar tal esfuerzo por revivir una
corriente filosofica, sobre todo en una época como la nuestra, que pa-
rece demandar un norte vital en medio de tantas crisis. Sin embargo, es
justamente alli donde podemos senalar una critica necesaria tanto para
la reaparicion del término estoicismo como para el rapido influjo que se
le ha venido dando a este pensamiento. De manera concreta, nos que-
remos referir a la superficialidad con la que el pensamiento estoico es
tratado y al burdo reduccionismo con el que es expuesto. En efecto, es
muy probable que muchas personas legas se encuentren familiarizadas
con el estoicismo; no obstante, esta familiaridad parece ser inducida
con fines mas propios de la autoayuda personal que contribuya de ma-

165



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

nera Optima a la produccion dentro de nuestro sistema econémico, en
una suerte de, si nos es permitida la expresion, estoicismo corporativo,
que de un acucioso examen critico de si mismos, del mundo y sus pro-
blemas. De la misma manera, esta vision tergiversada acusa un evidente
reduccionismo de la filosofia estoica, ya que s6lo se limita a la esfera
moral, la cual, si bien era importante para el estoicismo, no era la tni-
ca, pues estamos aludiendo a un complejo y sistematico pensamiento
cuyos cjes abarcaban temas diversos como la logica, el lenguaje y la
fisica, o estudio de la naturaleza. De ahi que reducir el estoicismo tan
s0lo a la esfera ética no es otra cosa que desconocer la interconexion
de distintos saberes, con sus exigentes analisis, y transformarlo en un
producto que facilmente puede asociarse con charlatanerta y placebos
espirituales para individuos sobreexplotados.

Ahora bien, no es nuestra intencién escribir una amplia, y aca-
so necesaria, critica a la manera como se entiende el estoicismo en
nuestros tiempos. Tampoco se trata de exponer la vastedad y com-
plejidad de esta filosofia, ya que ello nos demandaria una extension
mayor a la que nos proponemos. Nuestra intencion en este capl’tu—
lo, por el contrario, es abordar la importancia de uno de los pun-
tos axiales del estoicismo, y a partir de ello exponer su relevancia
en la ética y teologia estoica, de suerte que se pueda comprender
por qué estas, para la filosofia estoica, se fundamentan en este pun-
to. Asi, hablaremos de la vision estoica de la naturaleza, y como
comprenderla es un requisito sine qua non para alcanzar su ideal éti-
co. O, en otras palabras, expondremos por qué la comprension de
la naturaleza es necesaria para alcanzar aquello que ellos conside-
raban que era la sabiduria. No obstante, antes de continuar, es ne-
cesario traer algunas contextualizaciones sobre la filosofia estoica,
sus principales objetos de estudio y la ubicacion que en su filosofia
tienen las consideraciones sobre la naturaleza.

I

Asi pues, el estoicismo fue una escuela filosofica, que, segtin la tra-
dicion, se enmarca dentro de las corrientes conocidas como filoso-
flas helenisticas. Cabe recordar que, durante este periodo, conocido

166



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

como periodo helenistico y que puede ubicarse, tal como lo re-
cuerdan Garcfa Gual e Imaz (2007), en el afio 323 a. C. (afio de la
muerte de Alejandro Magno), los movimientos filosoficos se carac-
terizaron por un distanciamiento parcial de las corrientes platonicas
y aristotélicas que les antecedieron. En efecto, nuestro énfasis en la
parcialidad de este distanciamiento se debe a que, en cierto modo,
no se puede afirmar que dichas corrientes, entre las que se destacan
el cinismo, el epicureismo, el estoicismo y el escepticismo, hubie-
ran negado las influencias que les legaron los filosofos Platon y Aris-
toteles. Por ello, mas que una ruptura total, el quehacer filosofico
de las escuelas helenisticas se orientd, no tanto a complementar o
replicar las doctrinas de dichos filosofos antecesores, sino mas bien
a dar una respuesta a la incertidumbre en la que habian caido las
vidas de los griegosl. Para ello, ademas de sus aportes originales,
también se valieron de ideas filosoficas anteriores, por supuesto,
con algunas modificaciones. Tal es el caso del epicureismo, cuya in-
fluencia de la filosofia atomista es innegable, o, como veremos, del
estoicismo y su prestamo de la filosofia de Heraclito de Efeso.

Asf las cosas, al hablar del estoicismo es necesario desglosar su
filosofia, para, de esta manera, llegar a tener una vision, al menos
general, de la complejidad de este pensamiento. De cara a este fin,

1 Si bien es cierto que, como sefalan Garcia Gual e [maz (2007), la crisis politica de
Atenas no se inicio en el tiempo de las filosofias helenisticas, sino mucho antes, no puede
negarse que esta crisis se acentu6 en dicho periodo. Dicha crisis se puede comprender a
partir del cambio de las dinamicas politicas, ya que la otrora polis autonoma y autarquica,
ahora pasa a depender de un régimen imperial. Esta crisis, podemos afirmar, llevo a que
el individuo padeciera un trastocamiento en el sentido de su vida, pues paso de ser un
individuo cuya felicidad se encontraba en el seguimiento de las leyes y el trabajo para la
prosperidad de la polis, a uno que debia encontrar su sentido de vida en algo distinto a
la ciudad, ahora sometida a la voluntad de una autoridad central. Por ello, las filosoffas
helenisticas se centraron en la individualidad, en educar al individuo en la bisqueda, por
si mismo, de la felicidad. Por otro lado, también es de destacar que esta indiferencia a
los asuntos de la polis no implica necesariamente un desprendimiento de los problemas
de la humanidad. Aunque pueda parecer contradictorio, para el estoicismo la humanidad
no se restringe a los limites de una ciudad, sino todo lo contrario: la humanidad es una
sola, y el estoico es un cosmopolita. De ahi que su filosofia trascienda los problemas
locales, y procure ayudar al hombre en tanto hombre, en tanto humanidad, y no en tanto
ciudadano de determinada polis.

167



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

podemos apelar a los testimonios que algunos filosofos y doxogra-
fos de la Antigliedad escribieron. En este sentido, podemos traer a
colacion el testimonio de Dibgenes Laercio (1990) quien es, quiza,
el doxografo mas reconocido. Al respecto, nos dice lo siguiente:

Comparan la filosofia con un animal, parangonando la logica a los hue-
sos y a los nervios, la ¢tica a la carne y la fisica al alma. O también la
comparan con un huevo: la légica es la parte mas externa, mas dentro
esta la ética y la parte central corresponde a la fisica. O a un campo
fertil, cuyo cerco es la logica, la ética es el fruto y la fisica es la tierra
o los arboles. (VII, 40)

Otra explicacion similar, tanto en su contenido como en las compa-
raciones expresadas, la brinda Sexto Empirico (1997), quien afirma
que los estoicos

dicen que una parte de la filosofia es la fisica, otra la ¢tica y otra la
logica. Lo dicen expresamente los del circulo de Jenocrates y los peri-
pateticos, e incluso los Estoicos adhieren precisamente a esta division.
De aqui que persuasivamente comparen la filosofia con una tierra fér-
til y abundante en frutos, de modo que la parte elevada de los brotes
la asemejan a la fisica, lo fertil de los frutos a la ¢tica, y el cerco a la
logica. Otros dicen que es comparable a un huevo. En efecto, asemejan
la yema, de la que algunos dicen que procede el polluelo, a la ética,
la clara, que es el alimento de la yema, a la fisica; y la parte exterior,
semejante a una ostra, a la logica. (VII, 16)

De acuerdo con lo anterior, podemos apreciar que el estoicismo
no se centra en un solo punto, sino que, por el contrario, tiene un
alcance doctrinal que abarca y profundiza en terrenos que, a simple
vista, pueden resultar disimiles, como la logica y la fisica. Ahora
bien, pese a la observacion pertinente que hace Boeri (2003) acerca
de la dificultad que presentan algunos testimonios que, expresa-
mente, consagran que es el discurso filosofico, y no la filosoffa, el
que se divide en tales partes, podriamos sumarnos también a su
propuesta interpretativa, la cual consiste en tomar esta triparticion
como una triparticion de dominios, zonas tematicas, dentro de las

168



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

cuales hay una serie de elementos que configuran los aspectos mas
relevantes que deben estudiarse en cada una de ellas.

Sin embargo, al margen de esta observacion, a la que adheri-
mos mas por cuestiones metodologicas que por un animo de inda-
gar profundamente por sus altimos alcances, lo que si queremos
resaltar es que esta triparticién no obedece a una suerte de jerar-
quias del saber, en la medida en que no se trata de supeditar alguna
de estas partes a otra. Mas bien, sostenemos una clasica postura in-
terpretativa que destaca mas su caracter sistémico antes que un ca-
racter jerarquico. En efecto, las anteriores alusiones exponen una
filosofia cuyos saberes se encuentran interconectados entre si. Es
por ello que Posidonio, a quien Sexto (1997) se refiere posterior-
mente, es enfatico en rechazar la comparacion hecha con el campo,
habida cuenta de que este simil puede inducir a error, dado que
es facilmente deducible pensar que la filosofia se trata de partes
separadas, por lo que, en consecuencia, no habria lugar a conside-
rar que haya una unidad filoséfica en la filosofia estoica. Asi, en su
lugar, propone que la filosofia sea comparada con un ser vivo, y de
esta manera, que la fisica sea tomada como la sangre y la carne, la
logica como los huesos y los nervios, mientras que la ¢ética sea con-
siderada como el alma.

En este orden de ideas, se puede destacar que entre las dife-
rentes zonas tematicas se presenta una estrecha relacion, pues, al
igual que el organismo, hay un orden tan bien definido que, si se
llegara a alterar o si alguna de estas partes no abordara lo que debe
abordar, la consecuencia no serfa otra distinta a la integridad de
la totalidad del sistema. No en vano esta vision sistematica de la
filosofia, que a su vez destaca un caracter unitario de ella, es rea-
firmada por Diogenes Laercio (1990) cuando afirma que “ninguna
parte de la filosofia, segtin el testimonio de algunos de ellos, es
preferible a otras, sino que todas se mezclan” (VII, 40). Siendo asi,
y de acuerdo con lo expuesto hasta ahora, podemos sostener que
no es posible estudiar ninguna de estas partes de manera aislada,
sino que es preciso implicarlas unas con otras, conectarlas como
elementos que propician el funcionamiento de todo el sistema,

169



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

y entender que, en cierto modo, la comprension de cada una de
ellas no puede darse sin dicha conexién?. Por consiguiente, no es
posible estudiar ni la logica ni la fisica, sin tener en cuenta sus re-
percusiones en la ética, como tampoco es factible estudiar la eti-
ca sin haber entendido su relacion con la fisica ni la logica, pues,
tal como hemos expuesto, se trata de un todo interconectado. De
suerte que no es posible, reiteramos, concebir el estoicismo solo
desde sus implicaciones éticas’, dado que, al hacerlo asi, se estaria
dejando sin piso el verdadero alcance de la ética estoica y se caeria
en una peligrosa extrapolacion que desdibujaria la complejidad del
pensamiento estoico y lo dejaria reducido a una suerte de discurso
de autoayuda, superacion personal, palabrerfa. Como bien apunta
Long (1997), “el principal proposito de estas curiosas analogias es
mostrar claramente como la filosoffa es algo organico, al cual cada
una de sus llamadas partes hace una contribucion integra y necesa-
ria” (p. 122).

Si tomamos la division expuesta anteriormente, encontramos
que la fisica, el estudio de la physis, desempenia un papel importante
en el sistema filosofico estoico. En cierto modo, la fisica es el centro
de su filosofia, pues, como veremos mas adelante, el estudio de la
naturaleza permite comprender cual es el lugar del hombre en el

2 Al respecto, podriamos traer a colacion las palabras de Brehier (1988) sobre esta
conexion de saberes en la filosofia estoica. Asi, estas tres zonas “estan indisolublemente
enlazadas, dado que es una y la misma razon (logos) la que en la dialéctica liga las
proposiciones consiguientes con las antecedentes, la que en la naturaleza establece un
hecho causal, y aquella que en la conducta proporciona la base para una perfecta armonia
entre las acciones. .. resulta imposible actuar racionalmente de modo independiente en
esas tres esferas” (p. 255).

3 Sibien es cierto que la reduccion del pensamiento estoico a los asuntos éticos es muy
notoria hoy en dia, no es algo de lo que solo podamos acusar a nuestra época, pues, tal
como exponen Boeri (2003) y Cappelletti (1996), esto tambi¢n se presentaba en los
comienzos de la escuela estoica. Un caso concreto es el de Ariston de Quios, quien,
pese a ser un discipulo directo de Zenon de Citio, se oponia a las ideas de su maestro.
En cfecto, para Ariston los verdaderos problemas de los que se podia ocupar la filosofia
eran los problemas éticos; de ahi que rechazara con fervor la necesidad de estudiar
otras disciplinas propias de la filosoffa estoica, como la logica, la dialéctica o la fisica,
ya que, segtn su parecer, o no contribuian en el mejoramiento de la vida del hombre, o
se encontraban mas alla de nuestra comprension (y aun cuando fuesen entendidas por
nosotros, tampoco nos resultaban utiles para nuestra vida practica).

170



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

mundo, su funcion y la manera como puede alcanzarse la virtud,
sobre todo si se tiene en cuenta que, para la consecucion de esta
ultima, es necesario vivir bajo las condiciones de una divinidad, la
cual se encuentra en la naturaleza, aunque no de manera separada4.

Asi, siguiendo a Brehier (1988), que la fisica se encuentre en
una posicion relevante para la filosofia estoica no es como conse-
cuencia de una arbitrariedad, sino que, mas bien, obedece a una
finalidad que guia su filosofia. En este sentido, la fisica estoica no
tiene como objetivo algo diferente a concebir “un mundo domina-
do por la razon, sin ningtin residuo irracional: ningtin espacio para
cl azar o el desorden” (pp. 256-257). Por otro lado, este lugar cen-
tral de la fisica puede entenderse también como una nueva mirada
sobre la naturaleza, en la medida en que ella ya no es concebida
como una imperfeccion de la cual no podemos obtener un conoci-
miento certero ni del mundo ni de las nociones éticas que han de
regir nuestras vidas, ni tampoco como el lugar que es afectado por
el azar o los accidentes que, de una u otra manera, terminan por
condicionar en parte nuestro conocimiento. Todo lo contrario: en
el estoicismo la naturaleza es rescatada como la tinica realidad en la
que habitamos, y en la cual es posible llegar al conocimiento de la

virtud, y a la practica de una vida feliz®.

4 Podria resumirse que, para los estoicos, tanto la felicidad como el fin de la vida humana
se encuentra en vivir de acuerdo con la naturaleza. No obstante, esta maxima es
problematica, debido a que se generaliza lo que es la naturaleza y sus caracteristicas.
No obstante, para esclarecer el alcance de esta maxima, podemos retomar las palabras
de Crisipo, recogidas por Diogenes Lacercio (1990), para quien el fin del hombre, su
felicidad, consiste en “vivir de conformidad con la experiencia de los sucesos naturales”
(VII, 87). De esta afirmacion, podemos extraer algunas ideas centrales sobre la
naturaleza: que se trata de sucesos que ocurren unos tras otros de manera ordenada
(como expondremos posteriormente), y que este fin anhelado por el hombre no se
ubica en una trascendencia, un mas all4, sino dentro de la naturaleza misma.

5 Cabe mencionar que, para argumentar la importancia de la Fisica en la filosofia estoica,
nos centraremos en la relevancia que tiene la naturaleza para dicha filosofia. Por ello,
mas que exponer detalladamente cada uno de los fenomenos estudiados por la Fisica
estoica, queremos destacar las generalidades acerca de su vision sobre la naturaleza,
pues, de esta manera, podemos destacar por qué la Fisica es imprescindible para
mantener la sistematicidad del pensamiento estoico.

171



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

II

En este orden de ideas, lo primero que debe mencionarse es que,
para los estoicos, la Naturaleza es orden. En efecto, podemos ligar
la afirmacion anterior con la nocion de Universo, el cual, nos dice
Dibgenes Laercio (1990), es concebido como

divinidad Gnica entre las sustancias, que posee la cualidad propia de ser
indestructible y no engendrada: es el arquitecto del orden del mundo
(...) es también el orden mismo de los astros y, en tercer lugar, lo que
esta compuesto de ambos. (VIII, 137)

De las palabras de Diogenes resulta evidente que la nocion de uni-
verso abarca tanto el plano sideral, como la totalidad de las cosas.
No es gratuito, entonces, que intuyamos que, con Universo, tam-
bién se designa la naturaleza. Mas queremos enfatizar en el primer
predicado que acerca del Universo nos brinda Diogenes, el cual
es, a saber, que se trata de una divinidad cuya funcion es ordenar.
No obstante, surge la pregunta acerca de como puede desempenar
esta labor. Para ello, debemos tener presente que, para los estoicos,
como expone Long (1997), los dos conceptos fundamentales son
Physis (Naturaleza) y Logos (Razon), los cuales presentan una rela-
cion reciproca, en la medida en que, por un lado, Logos ordena y da
forma a la Naturaleza, mientras que Naturaleza no se halla separada
de este, como si se tratara de un principio aislado. Mas bien, es todo
lo contrario: la Naturaleza implica un Logos intrinseco, inmanente,
que es el causante de su orden®. Ahora bien, no esta de més acotar
que esta idea de una Razon o Logos que desempene una funcion or-
denadora no es algo particularmente atribuible a la filosofia estoica;
de hecho, es bastante claro el eco de las palabras de Heraclito de
Efeso (2008), cuando anuncia que:

6  Brehier (1988) destaca que, al hablar de estos principios, tambi¢n pueden tomarse
como un principio activo y un principio pasivo. Asi, el Logos es el principio siempre
activo, que actlia sobre la materia, principio pasivo que padece el actuar de la Razon y
que esta desprovista, por ende, de cualquier actuacion. Es preciso aclarar que, si bien
aqui se menciona la materia, no es una contradiccién con la naturaleza, dado que, para
los estoicos, todo esta compuesto de materia.

172



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

Los hombres son incapaces de entender el 16gos este que siempre es,
tanto antes de haberlo escuchado, como después de haberlo escuchado
por primera vez. En efecto, ya que todas las cosas llegan a ser segan el
logos este, se asemejan a inexpertos. (Frag. 1)

Con todo, nuestra intencion dista mucho de endilgarle una in-
fluencia directa al estoicismo, como si se tratara de un movimien-
to epigono de la doctrina del Hefesio. Aun asi, es innegable esta
influencia, lo cual no es de extrafar, ya que, como dijimos antes,
en las escuelas helenisticas confluyen influencias de filosofias an-
teriores, que se suman, por supuesto, a los aportes propios de
cada una. Ahora bien, al ser de esta manera, podemos detectar
la similitud en torno al Logos ordenador, en la medida en que:
1) es ordenador, por cuanto determina el orden de los sucesos
naturales; 2) se encuentra en la naturaleza, misma que todos
compartimos, y 3) pese a esta inmanencia, somos incapaces de
comprenderlo, y, por tanto, de vivir segin su orden’. Todo lo an-
terior nos lleva a concluir que, para el estoicismo, la Naturaleza,
el Universo, es, como lo manifiesta Brun (1977), “un ser viviente,
animado, razonable ¢ inteligente” (p. 60). Incluso, podria anadirse
que la Naturaleza esta ordenada por una Ley Universal que la rige,
y cuya procedencia es el Logosg. No obstante, si aceptaramos esto
tltimo, resulta inevitable pensar en una separacion entre Logos
y Ley Universal, lo cual no parece ser el sentido dado por los
estoicos. En efecto, la razon, o Logos, es también una denomi-
nacion estoica para referirse a la facultad atribuida al hombre, y

7 Algunos especialistas, como Guthrie (1984) interpretan el Logos como Ley Universal,
pero, ademas, como ley que ordena el mundo y puede ser comprendida por las mentes
humanas. De igual parecer es Mondolfo (2007), aun cuando deja entrever cierta
inclinacion a la interpretacion de Reinhardt (1985), quien considera que ese l6gos
comun, como lo denomina Heraclito, no es ley del mundo ni una inteligencia cosmica,
sino mas bien una necesidad logica del pensamiento humano.

8  Es preciso insistir en la sinonimia en la que los estoicos ubican al Logos y la razon. Visto
desde otra perspectiva, el logos es la facultad del discurso ordenado, orden que es dado
por la razon. De hecho, un rapido repaso sobre la etimologia de la palabra logos, nos
devela que Logos proviene del verbo griego Aéyew, hablar con contenido racional y
orden. Que el Universo o Naturaleza tenga como propia esta facultad, implica que, en
la analogia con un discurso, todo cuanto ocurra en ¢él esta mediado por un orden preciso.

173



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

mediante la cual este habla, proyecta, y, ante todo, piensa, se en-
cuentra incorporada en la Naturaleza. De este modo, se crea una
reciprocidad entre ambos, Hombre y Naturaleza, puesto que no
se encuentran en planos diferentes; es decir, el hombre es parte
de la Naturaleza, y es por esta condicion que participa del Logos.
Como bien expresa Long (1997), “el hombre posee logos porque
esta inmerso, como pieza, en el Universo” (p. 136). Asi, por par-
ticipar del Logos, el hombre adquicere la posibilidad de conocer
la Naturaleza, la cual se desenvuelve segin este Logos que posee.
En otras palabras, gracias a esta reciprocidad, el hombre puede
comprender los fendmenos naturales, cuya sucesion es del orden
causa-efecto, asi como también vivir, actuar en esta cadena causal
de eventos con la que se manifiesta dicha Razon Universal.

Ahora bien, como expusimos anteriormente, los estoicos
sostienen que existen dos principios o conceptos bases para su
teoria fisica, los cuales, como dijimos, son el Logos (o Razon)
y la Naturaleza. Pero, ;como interactian entre si? A pesar de
que la respuesta se pueda vislumbrar con cierta facilidad, es ne-
cesario apelar a un tercer concepto de su fisica: la materialidad
del mundo. En efecto, los estoicos sostienen que el Universo, la
Naturaleza, es todo cuanto tiene cuerpo. Asi lo expresa Plutarco
(1574): “las cosas que existen solo son cuerpos” (646). Asi pues,
para los estoicos, la naturaleza, el mundo, esta conformada por
cuerpos. En otras palabras, la totalidad de todos los cuerpos con-
forma la naturaleza, mundo o universo (el uso de tales términos
es indiferente en su filosofia, en la medida en que todos ellos re-
miten a un mismo sentido: la Naturaleza). Por ello, nos parece
acertada la afirmacién de Brun (1977): “cl mundo sélo contiene
cuerpos” (p. 28).

Sin embargo, una pregunta surge de la explicacion de esta
materialidad estoica: ;como interactia el Logos con esta mate-
rialidad? Asi establecido, es facil llegar a suponer que Logos y
Naturaleza son dos fuerzas diferentes que se relacionan entre si,
e incluso, podriamos caer en una suerte de division entre princi-
pio activo y principio pasivo, como mencionara Brehier (1988),

174



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

de suerte que el uno actuara sobre el otro. No obstante, esta di-
vision romperia con lo dicho acerca de la inmanencia del Logos
en la Naturaleza, y nos conduciria a concebirlo como trascenden-
te. La respuesta que brinda Sellars (2006) parece ser mas ade-
cuada a lo que, creemos, sostendrian los estoicos. En efecto, se-
gln Sellars, para los estoicos, Logos y Naturaleza se encuentran
mezclados, como el vino y el agua; es decir, que el universo es
una entidad material, corporea, en la que el Logos se encuentra
mezclado con ella, o, lo que es igual, que, “aunque el cosmos sea
una entidad material unificada, se concibe, sin embargo, como
una mezcla total” (p. 90).

Asf las cosas, en este sentido, Logos y Naturaleza no se encuen-
tran en planos distintos.Y en tanto que constituyen una mezcla, no
pucdc sostenerse que haya un principio activo y uno pasivo como
si estuvieran ubicados en planos distintos. Con todo, nuestra pre-
gunta contintia todavia abierta, dado que, si bien pueden ambos
principios constituir una mezcla, no queda del todo claro como se
relacionan entre si. Frente a esto, hemos hecho alusion a la res-
puesta de Brun (1977), a saber, que el universo, para los estoicos,
es un ser animado, racional, inteligente. Esta respuesta puede disi-
par mejor las dudas y confusiones suscitadas, por cuanto, entonces,
podria decirse que, de ninguna manera, la naturaleza es una suerte
de materia inerte que aguarda el momento en el que el Logos ac-
tie sobre ella y ordene los cuerpos que la constituyen, sino mas
bien, al tenor de Sellars (2006), que la Naturaleza misma es ca-
paz de ordenarse a si misma, en la medida en que es racional. Asi,
la Naturaleza, en tanto ser racional, se autodetermina, ordena los
cuerpos que la constituyen, asi como también sus relaciones, que
son expresadas en la logica causal’.

9 No esta de mas esclarecer que, para los estoicos, todo cuanto ocurre en el mundo es
debido a la relacién de los diferentes cuerpos que lo componen, de suerte que las causas
de los sucesos son materiales, en la medida en que un cuerpo actta sobre otro. Sin
embargo, también consideran que algunos clementos, como el tiempo, lo expresable
(Iékton), el vacio o el lugar, pueden fungir como cuasi causas, dado que, si bien no existen,
subsisten. Un analisis pormenorizado de los incorporales puede encontrarse en el trabajo
de Bréhier, 2011.

175



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

Con base en todo lo anterior, podemos comprender la impor-
tancia que reviste la fisica en la filosofia estoica, habida cuenta de
que el fundamento de esta se localiza en la gran relevancia que
presenta la Naturaleza en su filosofia. Sin dudas, el problema de
la physis es, en cierto modo, el gran problema de la filosofia griega
antigua, y por ello encontramos diferentes respuestas y abordajes
en los pensadores de la Antigiiedad. Tampoco podemos, ni preten-
demos, reducir el vasto estudio que de la Naturaleza hicieron los
estoicos, que abarca elementos como el pneuma, la gran conflagra-
cion, entre otros, tan solo a la concepcion de la Naturaleza. Mas,
como advertimos en su momento, hemos optado por centrarnos
en tal concepcion, puesto que, sin ella, la compleja e interesante
filosofia del estoicismo se circunscribiria inicamente al terreno de
la ética, y nos harfa perder de vista el fundamento de ésta. Como
expusimos, la filosofia estoica es un sistema cuyas partes se en-
cuentran estrechamente relacionadas, de suerte que la omision de
una de ellas implica el mal funcionamiento de este. Pero, entonces,
si la fisica se centra en el estudio de la physis, y su concepcion es un
eje axial de su filosofia, ;c6mo se relaciona con las demas areas de
estudio de la filosofia estoica? Para responder a esta duda, a con-
tinuacion, expondremos como la Naturaleza, y, por consiguiente,
el estudio de la Fisica, se conecta con su vision teologica, punto
importante para una mejor comprension de su ctica.

Asi las cosas, hemos establecido, hasta este punto, que la Natu-
raleza, en la concepcion estoica, es un ser racional, una mixtura de
materia y logos que posibilitan su autodeterminacion; es decir, que
permite que ella se autodetermine y ordene seglin sus propias ma-
neras. De ahi que la Fisica estoica procure ir mas alla del abordaje
de la Naturaleza como un ser diferente, inerte, engafioso, imper-
fecto, o incluso separado del hombre. Mas bien, se trata de todo
lo contrario: la Naturaleza no se halla separada del hombre, como
tampoco es pasiva ni engafosa, por encontrarse en ella el Logos,
el cual participa del hombre, lo vuelve uno con la Naturaleza y le
permite la comprension de lo que la constituye vy, a su vez, de sus
fenémenos, sus reglas. En cierto modo, podemos decir que la Na-

176



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

turaleza es un orden racional, en virtud del Logos, y que, gracias
a su union con el hombre, le permite comprender, tanto sus leyes
como el lugar que este ocupa en el universo.

II1

Ahora bien, podemos encontrar otro motivo por el cual la Natura-
leza resulta cara al estoicismo, y es su vinculacion con la divinidad.
En efecto, en el monoteismo estoico, la Naturaleza es dios. En otras
palabras, Dios, para los estoicos, es la naturaleza misma, el mundo
o universo mismo, en el que el Logos es inherente. También puede
decirse que, de acuerdo con esto, este principio ordenador y expli-
cativo de todas las cosas y los fenomenos que ocurren en el mundo,
proviene de la divinidad, puesto que ella es el mundo mismo. Esta
concepcion teologica del estoicismo podemos encontrarla en las
palabras de Marco Aurelio (1998), cuando afirma:

Todo lo que es bueno para ti, oh Mundo, es bueno para mi. Nada es
para mi ni prematuro ni tardio, si esta maduro para ti. Todo lo que me
traen las horas es para mi un fruto sabroso, oh Naturaleza. Todo viene
de ti; t estas en todo; todo vuelve a ti. (IV, 23)

De las palabras anteriores, podemos detenernos en un par de as-
pectos particulares que se expresan alli. Por un lado, se advierte
facilmente, en las palabras proclamadas por Marco Aurelio, que su
evocacion va dirigida, en primer lugar, al Mundo, para luego diri-
girse sin mas a la Naturaleza. Podria pensarse, a partir de una lec-
tura rapida, que se trata de dos entidades diferentes. No obstante,
esto no es asi, por cuanto, al inspeccionar la totalidad del frag-
mento citado, encontramos que, de ellos, Mundo y Naturaleza, se
predica lo mismo. Si se tratara de dos entidades diferentes, ;por
qué decirse lo mismo de ambos? ;Son acaso Mundo y Naturaleza
un mismo sujeto? En efecto, lo son.Y es que, para los estoicos,
Dios, Naturaleza, Mundo, Universo o Fuego artesano son sinoni-
mos. Tal como menciona Long (1997), dios, fuego artesano, Lo-
gos “son descripciones alternativas; providencia, razon, ley son as-

177



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

pectos o propiedades de la Naturaleza” (p. 137). Por consiguiente,
podemos afirmar que todas estas denominaciones son lo mismo,
pues cumplen con la misma funcién: razon, providencia, ley por la
cual todo se ordena y sucede. De hecho, esta sinonimia tampoco
es ajena a uno de los primeros estoicos, como Cleantes (2016),
quien, al inicio de su Himno a Zeus, nos advierte que pueden ser
mil nombres con los cuales se refieran a la divinidad, sin que por
ello deje de serlo y se menoscabe su omnipotencia. Asi, Dios y
Naturaleza no son seres diferentes: Dios es la Naturaleza, y la Na-
turaleza es Dios. No en vano, asi también sostiene Voelke (1973),
quien concluye que, para el racionalismo estoico, la naturaleza se
hace una con el logos divino, omnipresente, principio inmanente
en el mundo y en cada una de sus partes. Con todo, es menester
disipar la eventual confusion de este dios con la nocion que, por
lo general, se puede tener de ¢l. En efecto, para los estoicos, dios
carece de atributos humanos, habida cuenta de que se trata de
un principio de orden y armonia, ajeno de cualquier parecido al
hombre, salvo por el Logos compartido.

Con relacion a esta Gltima advertencia, podemos extraer la
otra caracteristica subyacente al fragmento de Marco Aurelio. Asi,
se puede evidenciar en este la fuerte presencia de esta cualidad or-
denadora que se halla en todo (pues dios esta presente en todo,
todo lo envuelve, segan sus palabras). En efecto, su evocacion en-
fatiza en que Dios, Mundo o Naturaleza es el regidor de los suce-
sos naturales, ya que es ¢l quien lo dispone. De la misma manera
puede leerse en Cleantes (2016), quien manifiesta:

Pues es asi tal como en una sola cosa todas las cosas has armonizado,
las buenas y las malas, de manera que de todo surja una Razon siempre
existente (...) pues ni para los dioses ni para los hombres hay mayor
privilegio que el celebrar por siempre y en justicia, con himnos, la ley
universal. (pp. 20-35)

Ahora bien, antes de proseguir, es menester detenerse en una duda

que puede emerger de lo dicho hasta ahora. Y es que, si Logos y
Naturaleza son denominaciones empleadas para referirse a la divi-

178



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

nidad, y el Logos se encuentra en todo, 4la divinidad es, entonces,
corporea? En este sentido, la respuesta es afirmativa, pues, en efec-
to, Dios, para los estoicos, es corpéreo, y no una fuerza o sustancia
carente de tal cualidad. Si nos remontamos a los puntos basicos de
la filosofia estoica, podemos encontrar una férrea defensa a la ma-
terialidad del mundo. Asi, sostenian que las cosas del mundo tienen
capacidad de actuar, debido a que son corporeas. Es decir, que todo
cuanto sucede en el mundo es el resultado de dos o mas cuerpos
que se relacionan. De ahi que el Logos, para ordenar cuanto suce-
de, debe ser también corporal, pues lo incorporal no puede afec-
tar ni padecer. La anterior afirmacion, de claros tintes contrarios
a Platon, es uno de los argumentos mas caros en la defensa estoica
sobre la corporeidad de la divinidad. Atin mas, la férrea concepcion
corporalista del mundo es llevada a tal extremo que, para dichos
filosofos, solo lo que existe es corporeo, pues lo corporeo es lo
tnico capaz de actuar en el mundo. De esta manera, si Dios actla
mediante el orden de sucesos, y decimos, asimismo, que existe, es
preciso que Dios sea corporeo (Rist, 1995). De hecho, Zeno6n cons-
tato, segin Pohlenz (2022), que “el actuar solo es posible mediante
el contacto corporal; lo incorpéreo no esta en condiciones ni de
hacer ni de padecer” (p. 86).

Hecha esta necesaria digresion, es clara la conexion entre la fisi-
ca estoica y la teologia, pues, reiteramos, el estudio de la naturaleza
es condicion necesaria para el conocimiento de Dios. Pero, ;cual es
el fin de este conocimiento acerca de Dios? Retornemos una vez
mas a su nocion de Logos, Dios, Naturaleza, cualquiera sea su deno-
minacion. Asi, tenemos que ¢l es, siguiendo a Brehier (2012):

1. Ley del universo: En tanto que Ley que rige todo, ¢l es Des-
tino (asigna cada suceso y ser en el mundo, sin dejar ninglin espa-
cio para el azar. Es el ordenador y determinador del mundo, sus
expresiones y los seres que lo componen) y providencia (es una
fuerza buena que ha creado todo en beneficio de los hombres).

2. Ley de las sociedades: Manda y prohibe lo que debe hacerse.
En efecto, los hombres, poseedores de razon, son capaces de com-
prender el Logos, y por ello, deben realizar las acciones que son

179



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

dictaminadas por la razon, esto es, por el Logos (Gomez Espindo-
la, 2014).

3. Ley moral: Para los estoicos, el ideal de hombre es el sabio.
Este debe consentir el orden del Logos, actuar segn sus deter-
minaciones, pues es propio de los necios y malos actuar en con-
tra de éste.

De lo anterior, podemos anadir lo siguiente: conocer a Dios se
da por medio del conocimiento de la Naturaleza, pero, mas alla
esto, la importancia del conocimiento de la divinidad radica en
que, gracias a ¢l, podemos actuar en consonancia con sus deter-
minaciones, y, por consiguiente, actuar segin lo que debe ser. O,
en otras palabras, actuar bien, de manera justa. Asi que, al plantear
nuevamente la pregunta acerca de qué se busca conocer median-
te la Fisica, la respuesta no es otra que el mundo, el logos. ;Para
queé? Reiteramos que el objetivo principal del estoicismo es el vivir
bien, lo cual significa vivir en armonia con el universo, o, en otras
palabras, vivir asintiendo el todo, el universo'?. Esto significa, pa-
labras mas, palabras menos, que el ideal estoico consiste en vivir
aceptando el logos que ordena, lo que no es algo diferente a vivir
de acuerdo con dios. En ultimas, se trata de vivir en simpatia con
el universo, con dios: he ahi el ideal estoico''.Y es, de cara a este
ideal, que la Fisica estoica adquiere una gran importancia, ya que

10 No en vano, como sostiene Frede (1994), ¢l objetivo estoico se cumple a partir de
la adquisicion de un conocimiento correcto acerca del mundo, por lo que, entonces,
afirmar que el estoicismo es un sistema filosofico cuyas partes no pueden estudiarse
aisladamente cobra mayor valor. A nuestro parecer, para los estoicos la ética es solo una
implicacion de lo que significa el mundo para ellos. Asi, podriamos decir que, para saber
cudl es nuestro lugar en el mundo y como actuar en ¢l (Etica), debe entenderse cémo
funciona este (Fisica), para hacer que nuestros razonamientos y juicios sean correctos y
adecuados al orden del mundo (Légica), y asi descubrir en ¢l un dios racional inmanente
que lo ordena (Teologfa).

11 Consideramos muy pertinente el argumento de Mitsis (1994), quien considera que el
sabio (ideal de hombre en el estoicismo) no es un ser omnisciente, en el sentido de que
conoce por adelantado cada uno de los detalles del plan divino, sino mas que se trata de
un hombre que conoce la estructura racional y los principios morales que constituyen
el orden divino, y tiene la habilidad de aplicarlos en situaciones particulares, pues el
mundo es una estructura racional y moral gobcrnada por un C(')digo de principios que
no es susceptible de ser impredecible o de transgresiones inexplicables.

180



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

sin el conocimiento acerca de la Naturaleza que esta brinda, el co-
nocimiento de dios seria imposible, habida cuenta de que el hom-
bre no podria contemplar ni comprender el mundo, las relaciones
que lo componen, el orden que lo estructura, y su lugar en él. No
podria contemplar a dios, ni mucho menos sentirse participe de
¢l, de ese logos ordenador, lo cual lo condenaria a vivir sumergido
en la infelicidad. En este orden de ideas, solo a través del culti-
vo y fortalecimiento de la razon el hombre alcanza la felicidad. O,
lo que es igual, alcanza a dios. De ahi que, entonces, los estoicos,
como hemos visto al principio de este breve recorrido por su pen-
samiento, estructuren su filosofia como un sistema cuyo fin es de-
sarrollar el ejercicio de la razon, para lo cual apelan a disciplinas
como la Fisica, la Logica y la Etica.

A modo de conclusion, podemos decir que, ante el reduccio-
nismo que se hace del estoicismo, lo que lleva a que sea compren-
dido s6lo como una doctrina ética sin fundamentos fuera de ella
misma, hemos hecho este corto periplo por uno de los puntos mas
importantes de su filosofia, a saber, la Fisica. Ahora bien, pese a
que el estoicismo es un sistema cuyas partes son inseparables, he-
mos tomado la Fisica como punto central de esta exposicion, no
por querer justificar una especie de primacia sobre las otras zonas
del conocimiento, sino, mas bien, por querer ensenar la compleji-
dad de esta escuela filosofica. En este orden de ideas, hablar de la
¢tica estoica implica conocer sus fundamentos, los cuales remiten a
una interconexion de diversos saberes, como la Logica o la Teolo-
gla. Asi, para apreciar el horizonte de la ética estoica, en este caso,
no se puede hacer una escision tajante con el estudio de la Natura-
leza, pues estudiarla implica adquirir poco a poco los fundamentos
de una divinidad que es ella misma, y en tanto que divinidad, dic-
tamina la manera como debe vivirse, la cual no es otra que vivir
con sus determinaciones, pero, para alcanzar este objetivo, debe
acudirse a la Fisica y las concepciones sobre la Naturaleza. En este
sentido, el estudio de la Naturaleza se enlaza con el estudio de la

teologia, y a su vez, con la ética, la logica, la dialectica.

181



Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

Asl, mas alla de difundir una manera de vivir, se trata de cultivar
y fortalecer un ejercicio racional, pues, en efecto, la racionalidad y su
correcto uso es requisito sine qua non para optar por una vida buena,
feliz. Por ello, se trata de una filosofia que propugna una vida racional:
de esta manera se puede vivir de acuerdo con dios, y, por ende, feliz.

Bibliografl'a

Boeri, M. (2003). Los estoicos antiguos. Editorial Universitaria.

Brehier, E. (1998). Historia de la filosofia. Desde la Antigiiedad hasta el siglo
XVII. Tecnos.

Brehier, E. (2011). La teoria de los incorporales en el estoicismo antiguo. Leviatan.

Bréehier, E. (2012). Logos estoico, verbo cristiano, razon cartesiana. Fer-
mentario, 6, 1-14.

Brun, J. (1977). El estoicismo. Editorial Universitaria de Buenos Aires.

Capelleti, A. (1996). Los estoicos antiguos. Gredos.

Cleantes (2016). “Yuvos &s Afa. Disponible en: https://el.wikisource.
org/ wiki/ Zuyypagéas:KAeqvbng

Diogenes Laercio (1990). Vidas de los filésofos mads ilustres. Editorial de Cien-
cias Sociales.

Frede, M. (1994). The stoic conception of reason. En K. J. Boudouris
(Ed.). Hellenistic Philosophy (Vol. II, pp. 50-53). International Center
for Greek Philosophy and Culture and K. B.

Garcfa Gual, C. & fmaz, M. J. (2007). La filosofia helenistica. Eticasy sistemas.
Sintesis.

Gomez Espindola, L. L. (2014). Providencia, racionalidad y ley na-
tural en el estoicismo. Universitas Philosophica, 31(63), 39-70.

Guthrie, W. K. C. (1984). Historia de la filosofia griega I: Los primeros preso-
crdticos y los pitagdricos. Gredos.

Heraclito de Efeso (2008). Fragmentos. En Cornavaca, R. (Trad.). Frag-
mentos presocrdticos (161-286). Losada.

Long, A. (1997). La filosofia helenistica. Alianza.

Marco Aurelio (1998). Soliloquios. Porrua.

Mitsis, P. (1994). The carly stoic theory of natural law. En K. J. Bou-
douris (Ed.). Hellenistic Philosophy (Vol. II, pp. 130-140). Inter-
national Center for Greek Philosophy and Culture and K. B.

182



La importancia de la fisica estoica para la comprension de la divinidad

Mondolfo, R. (2007). Herdclito: Textos y problemas de su interpretacidn.
Siglo XXI.

Plutarco (1574). Varia Scripta. Disponible en: https://books.google.com.
co/books?id=Ez]JBAAAAcAA]&printsec=frontcover#v=onepage&-
q&f=false

Pohlenz, M. (2022). La Stoa: Historia de un movimiento universal. Taurus.

Reinhardt, K. (1985). Parmenides und die Geschichte der griechischen Philoso-
phie. Vittorio Klostermann.

Rist, J. M. (1995). La filosofia estoica. Critica.

Sellars, J. (2006). Stoicism. Routledge.

Sexto Empirico (1997). Contra los profesores. Gredos.

Voelke, A. (1973). L'idée de volonté dans le stoicisme. Presses Universitaires

de France.

183






TERCERA SECCION

LA ACCIONY LOS FENOMENOS
DE LA NATURALEZA






CAPITULO VI

COHERENCIA Y CONSISTENCIA FILOSOFICA
DEL ESCEPTICISMO VITAL PRACTICO

Ramén Roman-Alcala

Introduccion

Es curioso como en nuestras decisiones o en el fluir constante
de nuestra vida parece que actuamos con un escepticismo socializa-
do. Como actitud y como método se ha filtrado en el nicleo de la
cultura y en sus modos de accion y de comprension, es decir, se
ha “ambientalizado” a nuestro criterio. Lo que insistentemente se
llama post-verdad vendria a ser la dimension comunicativa de esa
vision post-factual, en la que lo verdadero ha pasado de ser objeto
del entendimiento a ser objeto de la voluntad, y en la que, hasta la
verosimilitud ha dejado de ser un valor. Las nuevas maneras de la
adhesion afectiva, los nuevos modos de la emocion, han desplazado
la disposicion escéptica desde el conocimiento a la afeccion. Y si
esto ha ocurrido nos encontramos en una nueva situacion donde

el tradicional contrato social con respecto a la verdad se ha roto’.

1 Cfr. Sim, 2019, pp. 1-9.

187



Ramon Roman-Alcala

Sin embargo, polémicas aparte, llama la atencion que en el pla-
no mas importante que rige nuestras vidas como es la politica, el
dogmatismo se ha instalado sin posibilidades de dialogo o consen-
so. Hoy hay un exceso de creencia y de fe en la accion politica que
nos lleva a un enfrentamiento social que no se corresponde con
nuestra manera de actuar en nuestra vida. No voy a tratar aqui el
problema contemporaneo de si el escepticismo o los escépticos
pucdcn 0 no pucdcn vivir su escepticismo sin parecer incoheren-
tes o inconsistentes, o si el escepticismo es inmoral o deleznable
politicamente hablando. Como ya sabemos, en la historiografia del
csccpticisrno2 hay dos reacciones negativas al antiguo escepticismo,
una afirma que el escepticismo es inconsistente o contradictorio
como filosoffa o escuela?, y, por tanto, es imposible vivir de acuer-
do con este.Y la otra, afirma que el escepticismo es de alguna ma-
nera inmoral, y aunque podemos vivir de acuerdo con él*) serfa
perjudicial si lo hicieramos.

Recientemente ha surgido una tercera opcion que concluye
que si podemos vivir de acuerdo con el escepticismo, y que no
es necesariamente algo malo®. Estoy de acuerdo con esta posi-
cion, pero anado una sutil diferencia que es la que demostrare
en este capitulo. Creo que todas las controversias que aluden de
manera aporetica al escepticismo, y que obligan a situarse en uno
de los dos lados incompatibles, siempre se refieren al ambito 16-
gico de la discusion teorica en el escepticismo, pero no prestan

2 Laursen (2004, pp. 201-204) resumen perfectamente estas reacciones.

3 Burnyecat (1980) y Mates (1996) son firmes defensores de la inconsistencia o
imposibilidad como escuela de resolver las contradicciones del escepticismo frente a
Barnes (1990) y Frede (1993). Esto generd una polémica que fue reimpresa por su
valor didactico mucho después de que algunos investigadores hubiesen demostrado que
Burnycat y Mates estaban equivocados. Recientemente Svavarsson (2019, pp. 46-48)
intenta resolver estas contradicciones apelando a dos tipos diferentes de pasividad en el
escéptico para salvar el principio de la accion.

4 Martha Nussbaum (1994) y Julia Annas (1993) critican al escepticismo como una cierta
escucla “inmoral”, frente a otros autores como Willians, Stroud o Nagel y mas actual,
Bett, Engstler, Spinelli, Morrison, Hankinson o Laursen (2004, pp. 203-204).

5 Un firme defensor de esta posicion es Laursen (2004, p. 202), que la persigue
historiograficamente a través de Montaigne, Hume, Stanley, Brucker y Staudlin.

188



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

la atencién debida al plano de la précticaé, del vivir cotidiano y
continuo de ese mismo movimiento, en el que todos los tipos de
escepticismo tienden a igualarse y aplicar remedios muy pareci-
dos entre si, y que no son incompatibles con la accion. Mientras
mas leemos los textos escépticos existe la sensacion de que, para
el escepticismo, la bisqueda de una verdad teoérica se muestra
esencialmente inatil, y que jugar al juego del dogmatismo filo-
sofico es una ilusion sin solucion, es decir, que mas vale una vida
terapéutica para alcanzar la felicidad, que una vida teorética que
es siempre insegura y dudosa. Dicho abruptamente, el escepti-
cismo es el punto de partida, la clave sin la cual es imposible el
dialogo, pues en un dialogo entre iguales, las partes deben pensar
que la posicion contraria tiene las mismas posibilidades que no-
sotros de tener razon. En esa dialéctica podemos convencernos
unos a otros de cual es la mejor posicion; mientras que si pensa-
mos “a priori” que nuestra posicion es la verdadera, el debate o el
consenso ya esta viciado de principio.

Comencemos pues por presentar las razones para decidir en
nuestra vida, para con posterioridad hacerlas extensibles a la ac-
cién social. Hay que partir, pues, de un hecho natural: la vida no
puede ser suspendida, al contrario de los juicios o argumentos que
realizamos sobre ella. Asi, cuando Clitémaco’ advertia que los se-
res humanos debian abstenerse de emitir juicio alguno (adsensus
sustinere, Ciceron, Acad. II, 14), admitia, no obstante, que tenian
que decidir en la vida y tomar decisiones, y que se movian o tenfan
impulsos hacia las cosas. Es decir, actuaban de una manera o de
otra, sirviendose y prestando cierta validez a algunas impresiones

6  Como ya hemos estudiado en otros trabajos de Pirron (Roman-Alcala, 2009), el bios,
el plano de la vida era mas importante que el plano de la logica o el filosofico, aqui se
apuesta por ¢l escepticismo entendido mas como una actividad terapéutica que como
una filosofia teorica, ver Spinelli (2004) o Plant (2004). Bett (2021), en su tltimo libro,
parece modificar su conocida posicion y atribuye a Sexto “an implausibly high level of
sophistication, or an anachronistically postmodern sensibility” (pp. 22-23), para poder
salvar las complejas relaciones que hay en el escepticismo entre filosofia y ordinary life.
Esto es lo que intento explicar en este articulo.

7 Filosofo cartaginés llamado Asdribal segtn Diogenes Laercio, que fue discipulo de
Carnéades alrededor del 187 a.C.

189



Ramon Roman-Alcala

de nuestros sentidos, obviando otras que no nos merecen confian-
za. Esto es lo que quiere decir también Sexto, cuando afirma que
el escéptico tiene un criterio no tanto para distinguir lo verdadero
de lo falso (teorico artificioso), sino para conducirse en la vida®.
Me propongo demostrar que cualquicr tipo de escepticismo
(radical o sensato, rural o urbano, pirrénico o académico) coin-
ciden en esta formula para vivir. Y es en esto en lo que se acerca
el escepticismo pirronico, el escepticismo académico antiguo y el
escepticismo empirico de Sexto. Guiarse, pues, por el fenomeno o
las sensaciones sentidas que se imponen es guiarse por la observa-
cion o la experiencia, o los impulsos o las tendencias, sobre las que
la voluntad o la razon no pueden tener ningtn asidero indudable.
Es como si observasemos que, en cuestiones de la vida, hay un
solo escepticismo, vacilante, incierto, inseguro que tiene que deci-
dir con informaciones incompletas, indeterminadas y sin estabilidad
sobre las decisiones que hay que tomar. Cualquier criterio (eAoyos,
mlavds, pawoduevov), es ahi imperfecto, pero encaja o no encaja en
nuestra decision. No puede haber asentimiento inalterable en esta
accion, nadie esta seguro de hacer las cosas bien, solo tenemos fe-
némenos (Sexto), o impulsos (Arcesilao’) que conducen al ser hu-
mano hacia aquello que le es propio (oikeios): el fendmeno, la re-
presentacion despierta. Asi, el impulso que lleva a la accion sin que
sea colonizado por la recta razon (6p8ds Adyos), es solo accion sin
confirmacion, sin asentimiento o seguridad en nuestras decisiones,
es decir, es solo moderacion. Como para Arcesilao no existe una re-
presentacion que pueda persuadirnos de su verdad absolutamente,
eso significa que la disposicion para tomar una decision u otra no

8  Cfr. Sexto, H.P, I, 21-23; 226; y sobre todo VII, 29-30: “En primer lugar, por tanto, el
criterio (pues por este debemos empezar) se utiliza preferentemente en dos acepciones:
en la primera, serfa aquello a lo que nos atenemos para hacer unas cosas y otras no, y en la
segunda, serfa aquello a lo que nos atenemos para afirmar que unas cosas existen y otras no
existen, y que tales cosas son verdaderas y tales otras son falsas”, “Atrika Tofvuv 6 kprTripiov
(&pkTéov y&p &Trd ToUTou) AMyeTal TPATOV HEv BIXEds, Kab Eva HEv TPATIOV 6 TIPOCEXOVTES T HEV
To10UHeY T& B oUBapES, kab’ ETepov B¢ 6 TPOTEXOVTES T& HEV UTIGPXEW PAHEY T B¢ Ui UTTAPXEW Kai
TauTl kv &AnBi kabeotdvan TauTi 8¢ weudii”. Texto que es paralelo a H.P., 11, 14.

9 Plutarco, Stoic. Repug. 1057; Adv. Col., 1122 B-D.

190



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

depende de las cosas, no depende de los datos, sino de uno mismo,
soy yo el que decide y no los datos los que me hacen decidir.

La accion se desconecta, asi, de cualquier intento gnoseologi-
co de busqueda de un criterio para las decisiones continuas: im-
posible, pues, deslindar, claramente, teoria y practica. Aqui radi-
ca la ambigiiedad del escepticismo que descubre dos sistemas de
enfrentarnos con el mundo, uno automatico, primitivo, biologico
con un sistema epistemologico basico, que ignora los inconve-
nientes a la hora de actuar y vivir, y otro altamente cualificado,
teorico, evolutivamente reciente y contaminado por el lenguaje
como operador y generador de opiniones que no puede obviar las
dificultades epistemologicas severas para conocer cualquier cosa.
Esta es la terrorifica idea de Frances (2012) en su libro Scepticism
come alive, quien advierte de este camino sin salida ante estos dos
sistemas: “Your biological system knows that the table is brown
even though your ‘higher’ faculty does not. The new scepticisms
are true for our opinion generators but not for our automatic be-
lief generators” (p. 181).

1. La insensatez del escepticismo radical.
Pirrén y las exageraciones como forma de vida

Hay un viejo dicho popular: “en teoria, teoria y practica son dis-
tintas; en la practica, no”, lo cual podria aplicarse plenamente a la
filosofia. En Pirr6n, a tenor de lo que nos deja Timoén, su discipulo,
hay una cierta desesperanza al no poder alcanzar la ataraxia racio-
nalmente, porque ha visto el constante y continuo desacuerdo de
los sentidos y de la razon, y por la dificultad de aislar la realidad
y reconocerla claramente en un sentido u otro, por todo ello su
propuesta cra la suspension del asentimiento, el no mas esto que
aquello (oU uahAov).

La mayor objecion que se le ha hecho al escepticismo ha veni-
do por esta via de la suspension del juicio y de todas las creencias.
La suspension del juicio, elemento clave de la filosofia escéptica,
genera muchas dificultades a la hora de la accion. Si suspendemos
todos los juicios y las creencias, la pregunta inmediata es jcomo

191



Ramon Roman-Alcala

es posible vivir? Los estoicos avanzaban su critica en este sentido,
pues parece que la formacion de creencias es una de las caracteris-
ticas esenciales de la actividad cognitiva humana.

Ese parece ser el sentido de un texto muy usado en la historia del
escepticismo, y de los pocos textos que son aplicables en alguno de
sus aspectos a Pirron de Elide. El texto de Timoén citado por Aristo-
cles de Mesina, un aristotélico del siglo 11, afirma que las cosas (T
mp&yuata), la realidad, segn Pirron, no podia ser conocida eficaz-
mente, pues esta quedaba indeterminada!®, sin estabilidad ¢ indis-
cernible (aBiagopa kai doTaBunTa Kai dvetrikpita). Para llegar a esta
afirmacion, antes hemos tenido que llegar a la conclusion de que por
naturaleza no conocemos nada, y si no conocemos nada por natura-
leza, de nada vale investigar sobre la realidad o el mundo!!.

Es el mundo, son las cosas, las que nos hacen dudar y por eso
ni nuestras sensaciones, ni nuestras opiniones son verdaderas o
falsas. El escéptico Pirron se desesperaba ante esta afirmacion, y
declaraba, dogmaticamente, que habia que estar sin opiniones, sin
prejuicios diciendo acerca de cada una de esas cosas “que no mas es
que no es o bien que es y no es (a la vez) o bien ni es ni no es”: lo
cual le vali6 los reproches logicos de romper con el principio de

no-contradiccion!?,

10 Esta caracterizacion de la realidad como indeterminada ya aparece en Aristoteles,
Metaf. 1V, 1007 b, 26-29, en un contexto de critica a esos filosofos, como Protagoras
y Anaxégoras, que niegan el principio de no contradiccion, y su error esta en que
creyendo que hablan de lo que es o no es, hablan de lo indeterminado: “Parecen,
ciertamente, hablar de lo indeterminado, y aunque creen que se refieren a lo que es,
hablan acerca de lo que no es: lo que es potencialmente y no plenamente actualizado
es, desde luego, lo indeterminado” (trad. Tomas Calvo), “to &épioTov olv toikact Aéyew,
Kol oidpevol TO dv Aéyel Tepl ToU pf 8vTos Aéyouoty’ TO yap Suvduel dv kai pr évTehexeia TO
&bploTév totv”.

11 En el texto Aristocles planteaba ya este problema gnoseologico: “Es necesario primero
de todo indagar sobre nuestro conocimiento, puesto que, si por naturaleza no
conocemos nada, de nada vale investigar sobre lo demas”, “avayxaics &' #xe mpo TavTos
Blaokéyacbal Tepl Tis MUY QUTV YVEoews: & yap al undév TepUkapey yvapilev, oudev Tt Sel
Tepi Téov &My okomely”, Eusebio, Praep. Evang., XIV, 18, 1-4: Decleva Caizzi, 53: Diels, 9
A 2. Una afirmacion sensata para un filosofo que ha estado casi diez afios acompanando a
Alejandro en sus campafias por Asia, ;como poder decidir sobre las cosas con tan diversos
y diferentes puntos de vista, vitales, sociales y filosoficos, cf. Piantelli, 1978, pp. 135-164.

12 Cf. De Garay, 2020, pp. 61-64.

192



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

Si nos fijamos bien las discusiones mas notables del escepti-
cismo antiguo iban en esta linea, el mundo, las creencias sobre el
mundo, la investigacion del mundo, la suspension del asentimien-
to, el criterio de verdad o las apariencias. Mientras que nociones
como la justificacion epistemologica, la justificacion de la duda o
la creencia tipicas del escepticismo moderno no desempenaban un
lugar clave en las discusiones escépticas antiguas. Pirron aqui se-
guia una linea escéptica presocratica a través de la filosofia abde-
rita!? de Metrodoro de Quios'* en la que se afirmaba que “nadie
conoce nada”, afirmacion que puede volverse contra si misma, es
un caso tipico auto-refutativo. El dilema gnoseologico que se pre-
sentaba no era irrelevante al llevar al escéptico al colapso teorico y
dejarlo al borde de la inaccion.

Lo interesante de Pirrén es que queria que su vida reflejara su
filosofia, y queria romper con esa dificultad tipica de la critica an-
ti-escéptica, evitando asi el desafio de la apraxia. S6lo nos queda
vivir'®: un texto de Pirrén, recogido por Diogenes, muestra per-
fectamente esta prioridad practica frente a lo teorico: “que en la
confrontacion con las cosas se ha de combatir, en la medida de lo

posible, primero con las obras y si no, con el razonamiento” .

13 Cf. Roman, 2019, pp. 325-326.

14 “Metrodoro de Quios decia que nadie conoce nada, sino que las cosas que creemos conocer,
no las conocemos con exactitud, ni es preciso atender a las sensaciones; en efecto, todas las
cosas son segin la opinion”, MnrpéBeopos & Xios épn undéva undiv émiotacta aAA& Ta TadTa,
OKOULEV YIVEIOKELY, GKpIBGS oUk EmoTapeda oUdt Tals aiobriceot Bel Tpooéxely Sokrjoel y&p 0Tt T&
navra”. Epifanio, Adv. haer., I1l, 2, 9: DK 70 A 23; cfr. Eusebio, Praep. Evang., X1V, 19, 8-9: Migne, P.G.,
XXI, 1260 B.

15 Y como muy bien dira el personaje del Desasosiego de Fernando Pessoa (2009), Bernardo
Soares, reflexionando sobre la imposibilidad de tener teortas y vivir a la vez, sentencia
“pensar es destruir... pensar es descomponer” (p. 362), “Vivir es no pensar”, (p. 374),
“narrar es crear, pues vivir es tan solo ser vivido” (p. 371), “el sagrado instinto de no
tener teorfas” (p. 369), “ante la realidad de la vida, suenan palidas todas las ficciones de
la literatura y el arte” (p. 378) o la filosofia podriamos afiadir nosotros.

16 “BiaycwviCeobat 8'cos olév Te Tp&TOV HEV Tols Epyols TPds T& TP&yHaTa, & Bt Wi, T ye Adyw”,
D.L.,IX, 66. Este texto viene inmediatamente después de otro muy famoso en el que algtin
compafiero se mofa de Pirrén, ya que al advertir este la presencia de un perro rabioso, no
duda de su percepcion, y corre como alma que lleva el diablo para evitar su mordedura:
“Igualmente, alterado por el asalto de un perro, dijo a quien le recriminaba que ecra
muy dificil despojarse enteramente de lo que es el hombre”, “kai kuvés ot EmevexBévTos

193



Ramon Roman-Alcala

Sexto Empirico resolvera, técnicamente, este laberinto en el
que nos introduce el texto anterior, apelando al sentido comun.
Asi, cuando se trata de decidir entre situaciones que nos ocurren
en la vida, no debemos perder de vista lo que nos aparece: “Aten-
diendo, pues, a los fenémenos, vivimos sin opiniones, en la obser-
vancia de las exigencias vitales, ya que no podemos estar comple-
tamente inactivos”'”. Pirrén vive en la indiferencia e impasibilidad
(D.L. IX, 66, 67 y 68), con una vida pacifica, sin tener interés por
nada o nadie. Esta actitud, rara y letal para la comprension de los
demas ante las exigencias de la vida, o para sus enemigos que encon-
trarian numerosos elementos de mofa y ridiculez en ella, conforma
una imagen de Pirron indiferente, por un lado, pero educador, por
otro, pues intenta armonizar teoria y practica sin conseguirlo muchas
veces y quedando en ridiculo frente a sus conciudadanos'$.

Ante las paradojas de su posicion, advierte a los que lo critican
que es dificil despojarse de lo que es el hombre, y reconoce la im-
posibilidad de saltar por encima de nuestra propia naturaleza. Di-
cho de otro modo, como hemos dicho mas arriba en teoria, teoria
y practica son distintas, pero en la practica no, pues hay que actuar
aun sabiendo que las cosas pueden presentarse de manera engafio-
sa. Desde un punto de vista gnoseologico, los seres humanos nos
confundimos con respecto a las cosas (prdgmata), porque estas se
presentan de tal forma que nos engafian. Por eso, debemos com-
batir gnosecologicamente contra el modo, supuestamente claro, en
que ellas se manifiestan y contra la aceptacion ciega de lo que pa-
recen «ser», es decir, con palabras muy reconocidas en el ambito
filosofico, “de lo que son”.

BlacoBnbévTa eimelv TPdS TOV aiTIACGMEVOV, G5 XTAETOV €l GA0oXEPGS EkBivan ToV &vBpcotrov”.
D.L., IX, 66: Decleva Caizzi, 15 B. Este texto viene confirmado por otro de Aristocles que
reproduce el mismo testimonio de Antigono, asi dice Aristocles: «Antigono de Caristo, que
vivi6 en la misma época y escribio su biografia, dijo que Pirron, perseguido por un perro, se
refugio6 sobre un arbol, y al burlarse de él los presentes, dijo que es muy dificil despojarse de
lo que es el hombre, Eusebio, Praep. Evang., XV, 18, 26: Migne, P.G. XXI, 1253.

17 “Tois PAIVOUEVOLS OUV TIPOCEXOVTES KATA THY BIOTIKNY TrPNotv dB8oE&oTws BroUpev, eel ur Suvdpeba
AvevépynTol Tavtémactv evat”. Sexto, H.P, 123.

18 Ver nota 15.

194



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

Ante esto, la respuesta de Pirron es exagerada, y muchas veces
falta de realidad o pragmatismo, si hemos de creer las anecdotas
que cuentan y nos han llegado sobre su vida, pero en el fondo creo
que su actitud frente a las apariencias de las cosas esta justificada,
pues no intenta discutirlas filosoficamente, sino seguirlas, vital-
mente, sin conviccion!?.

¢Como se hace esto? Eso mismo es lo que pregunta Timon en
un texto famoso recogido por Dibgenes: «Esto, Pirron, mi corazon
desea oir, como es que, siendo hombre, vives con tal serenidad, el
tnico que, a la manera de un dios, guias a los hombres»”°. Posible-
mente, Pirron, en vez de fajarse frente con los clasicos problemas
gnoseologicos del pensamiento tradicional griego (duda, limite del
conocimiento, dificultad de un criterio de verdad), traduce todo su
aprendizaje dogmatico atomista’! y lo mezcla con el pensamiento
oriental (con el que entra en contacto en la expedicion de Alejan-
dro??), en un tipo de filosofia en la que teoria y praxis se incorpo-
ran de forma equilibrada, con el anico fin de conseguir, por enci-
ma de todo, la ataraxia’®. Asi, hay que seguir el fenomeno porque
se nos presenta y es lo tmico que hay, pero no hay que afirmar que
representa la verdad, o al verdadero conocimiento, como si hacen
los filosofos dogmaticos.

19 Vid. Sextus, M., XI, 165-166 y PH., I, 23-24. Sextus dice que el escéptico se
comportara segin su cultura, su educacion y el medio en el que esta, criterios que,
a juicio de Bett (2019, p. 173-174), serian utiles en la vida cotidiana, pero no en
situaciones revolucionarias o cambiantes de manera radical.

20 “1ouTé pot, & TTuppeoav, ineipeTal fiTop dkoloal, Tés ToT dvijp 8T &yels p&oTa ped’ Hiouxins wodvos
&v avBpdmotot Beol Tpdmov fyenovécov”, D.L., IX, 65: Decleva Caizzi, 61 B; cfr. D.L., IX,
64-65, aqui Timon alaba de nuevo a Pirron por su modo de vida, ya que teniendo bienes
y honores no se dejo corromper por ellos.

21 Posiblemente, esto lo hizo al principio de su vida filosofica influido por el atomismo
de Metrodoro, pero esta tarea le resulté irrelevante, a la vuelta de su periplo y su
experiencia con Alejandro y la filosofia oriental. Ver Roman Alcala, 2019a, vol. 36, 2,
pp- 321-333; en este articulo se demuestra esta conexion.

22 El contacto con los gimnosofistas (sabios desnudos, faquires, faqir significa en arabe
pobre) o con el braman Calano en Taxila) le lleva a la imposibilidad de valoraciones
inequivocas en el mundo de los objetos (Piantelli, 1978, p. 147).

23 Hay una ataraxia democritea, cf. DK 68 A 167; una epictrea, D.L., X, 82; y otra
pirronica, por ejemplo, Eusebio, Praep. Evang., XIV, 18, 4 6 Sexto, H.P., I, 8.

195



Ramon Roman-Alcala

2. Pragméticos: la cautelosa y prudente
postura del escepticismo académico

Hay un desacuerdo clasico y antiguo entre los escépticos y los dogma-
ticos o anti-esceépticos acerca de la posibilidad de vivir practicamente
el escepticismo, pues eso significarfa que los escépticos para tomar
decisiones en su vida tendrian que fundamentar o seguir algn cri-
terio epistemologico de cualquier tipo, lo cual produciria una cierta
paradoja. Moore mucho mas tarde crey6 encontrar, de una manera un
tanto ingenua, el fallo escéptico en la imposibilidad de dar mas valor
a los supuestos escépticos que dudan del conocimiento de la realidad,
que al conocimiento perceptivo que tenemos de la realidad misma’*.

Utilizo un argumento muy conocido hoy sobre las pruebas,
irrefutables, que hay y podemos encontrar sobre la existencia de
un mundo exterior. En su segunda version, mas afinada que la pri-
mera, aportaba una serie de “pruebas de un mundo externo”, con
las que pretendia romper la tendencia escéeptica a dudar de la rea-
lidad. Asi argumentaba: si yo digo, A = “aqui tengo una mano”, B
= “aqui tengo otra mano” y C = “las manos son objetos externos
a mi mente”; no tendriamos mas remedio que concluir D = “el
mundo externo existe””’. Segtin ¢l, no habria posibilidad sensa-
ta de oponerse a este argument026. Pero esto no es tan facil de
aceptar como ¢l creia, pues incluso aquellos filésofos que no sim-
patizan con el escepticismo se han sentido incomodos ante lo que
parece ser un rechazo dogmatico del desafio escéptico, pues tan
dogmatico es aceptar que el mundo es indeterminado, sin estabi-
lidad e indiscernible, como aceptar dogmaticamente que, en este
caso, estamos seguros de tener una o dos manos sin decirnos por
qué estamos seguros de ese conocimiento?’, simplemente dicien-

24 Cf. Moore, 1959, pp. 196-226.

25  Moore, 1959b, pp. 127-150.

26 Como bien demuestra Reed (2019, pp. 63-80), esta idea de Moore no serfa mas que
otro principio de partida dogmatico e inconsistente.

27 Sobradas pruebas de las dificultades de esta argumentacion nos las dejo Wittgenstein
(1998) en su Giltima obra, inacabada, Uber Gewifheit, Sobre la Certeza.Ya desde la primera
lineca, Wittgenstein quiere dejar clara, irénicamente, su postura frente a la critica de
Moore y dice: “Si sabes que aqui hay una mano, te concederemos todo lo demas” (p. 1).

196



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

do que seria absurdo negar que tengo una mano. En el fondo, nos
moveriamos en dos planos irreconciliables, por un lado, la verdad
de unos principios epistémicos escépticos, y por otro, los valores
epistémicos de unas creencias que hacen posible la vida.

Teoricamente, llegamos de nuevo a un callejon sin salida, pues
o bien somos sabios que sabemos distinguir marcas distintivas de
verdad o certeza (Cicerén, Aad., 11, 103) como los estoicos pro-
ponian a través de las phantasias kataleptikés (representacion evi-
dente —de la cosa— que nos agarra, nos atrapa con su certeza,
y es completa e indudable a la vez), o no podriamos actuar, con-
virtiendo nuestra vida en pura apraxia (sin accion). Arcesilao, muy
practico, reconocia que el sabio no podia aceptar meras opiniones
o creencias sin estar fundamentadas minimamente de manera ade-
cuada, pero también aceptaba que era imposible reconocer una
fantasia cataléptica tan evidente que nos conectase con la verdad
con conviccion. En teoria, era imposible encontrar un seguro que
nos llevase al asentimiento en la decision moral, pero en la practi-
ca, después de activar la epoché gnoscologica, el escéptico tenia que
actuar y hacer que la accion fuese posible sin asentimiento. Actuar
sin fundamentar, ese es el reto. Sexto creo que lo entendi6 muy
bien cuando de manera argumentativa al hablar sobre Arcesilao de-
cfa lo siguiente:

Arcesilao afirma que el que suspende el juicio sobre todas las cosas
regularé sus inclinaciones, sus aversiones y sus acciones en general por
el criterio de lo razonable (té elAdéyw), y procediendo de acuerdo
con este sistema actuara bien; de hecho, la felicidad resulta de la pru-
dencia, pero la prudencia se ejercita en la accion recta; y la accion
recta es aquella que, una vez realizada (TpaxBtv), posee una razonable
justificacion. El que, por tanto, atiende a lo razonable actuara recta-

mente y sera feliz.8

Tejedor (1996, pp. 287-288) presenta claramente las dos diferentes posturas de Moore
y Wittgenstein sobre el escepticismo y analiza la critica de Wittgenstein al argumento
de Moore.

28 “pnoiv 6 Apkeoidaos 8Ti & TEpl TEVTV EMéXV KAVOVIET TAS aipéoels Kai Quyds Kal KOs

T&s TPEEELs TG EUASYw, KaTd TOUTS Te TPOEPXOUEVOS TO KPITHPIOV KaTopBoer THy pév yap

197



Ramon Roman-Alcala

El texto parte de la suspension del juicio, que no es una limitacion
a la posibilidad de accion. Para el académico no hay apraxia en el
escéptico, no hay no-accion, en ninguna de las dos versiones clasi-
cas. Ni la exagerada que afirma que el escepticismo es incompatible
con la accion racional ya que para los estoicos el conocimiento era

necesario para la accion??

, ni la mas equilibrada segtin la cual el es-
cepticismo si no da su asentimiento y consentimiento a lo conocido
no es capaz de ejecutar ninguna accion, ni impulso hacia la mis-
ma’’: advirtiendo asi que, si el escéptico socava nuestra capacidad
de asentir, también anula nuestra capacidad de actuar’!.

Ambas formulas son rechazadas, como hemos visto, por los
escépticos académicos con una propuesta de minimos reconocida
por Sexto, ya que como observa, para ellos las cosas no son buenas
ni malas, sino plausibles o probables, es decir los académicos se
aferran a las mayores o menores probabilidades de que las cosas sean
buenas o malas, y no a la esencialidad de la bondad o maldad, y ast

pueden vivir de manera insegura, pero activa.

3. Sexto Empirico: seguir sin dogmatismo
los imperativos de la vida

Sexto, el tercer ejemplo de lo que estamos defendiendo, refleja la
¢época que vive. Su escepticismo es un resumen frio y cientifico de
las antiguas doctrinas escépticas. Los escépticos de este periodo son
1 . . , o ,
meédicos, lo cual significa que intentaran sustituir las teorias por la
medicina, son representantes de una especie de conocimiento basa-

euBaipoviav TepryivecBan Si&x Tijs ppoviicews, TN 8¢ ppdvnotv kelobai év Tols kaTépbuopacv, TO
B¢ kaTdpBuopa elvar &mep Tpaxbiv elhoyov Exel THY dmoloyiav. 6 Tpooéxwy ol TG eUAdY R
kaTopBcoel kai eudaipovrioer”, Sexto, M., VII, 158.

29 Cf. Origenes, Princ. 3, I-5; SVE, 2, 988; Long-Sedley, 2012, vol. 2, 53 A. Todo animal
racional, segin Origenes, tiene logos porque juzga las representaciones (impresiones) y
las distingue rechazando algunas y aceptando otras y actta en consecuencia.

30 Cf. Plutarco, St., rep., 1057A; SVE, 3, 177; Long-Sedley, 2012, vol. 2, 53 S, véase
también Cicerén, Acad., 11, 108.

31 Ya hemos demostrado argumentativamente que se puede actuar sin asentir a la accion,
sin sentirse identificado moralmente con la accion que hemos seleccionado mas
probable, ver Roman-Alcala, 2019b, pp. 265-272.

198



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

do en la observacion, de una ciencia en ciernes, son, formalmente,
casi puros fenomenistas, pues la filosofia es sustituida por la obser-
vacion o por la experiencia (Tr’]pnotg)3 2 Parece que Sexto es de los
primeros en utilizar este término del verbo tripeco, tradicionalmen-
te ligado a la guarda o tomar cuidado de las cosas, como un término
empirico en el sentido de observar, percibir, advertir.

Esta es la idea que bulle en la cabeza de Sexto cuando nos pro-
pone su programa en un texto ya citado: “Atendiendo, pues, a los
fenomenos, vivimos sin opiniones, siguiendo la experiencia en lo que
concierne a la vida, ya que no podemos estar completamente inac-
tivos”>3. De nuevo la praxis se superpone, se sobrepone a la teoria
hasta crear un término para que no haya duda de a lo que se refiere
kata T BieoTiknv Tripnow, y ademas esto no lo deja impreciso, tiene
claro a lo que se refiere, pues esta experiencia vital consiste en cuatro
reglas: primero, év Upnyrioel pucews, seguir el consejo o la gufa de la
naturaleza, dejarse llevar por lo natural, segundo év &vaykn Tabév,
aceptar la obligatoriedad, la fatalidad, la necesidad de las pasiones, la
tercera év Tapaddoet vouwv Te kai €86, aceptar el legado o la heren-
cia de las costumbres y las leyes y por tltimo, el aprendizaje de los
saberes, de las ciencias o las artes, &v SiSaokaia Texvén*.

Y cada uno lo explica, pues seglin nuestra naturaleza somos capa-
ces de pensar y de sentir como seres humanos y no como animales,
pero hay una serie de necesidades que no podemos obviar, por la sed
nos encaminamos a la bebida y por el hambre a la comida, también
aceptamos por un pacto implicito o explicito que las leyes y costum-
bres marcan unas definiciones que aceptamos, asi nos ponemos de
acuerdo en lo que significa ser bueno y piadoso o malo e impio. Por

32 Teodas parece que fue el primero que us6 la palabra tipnois (observacion) para significar
lo que hasta ese momento se llamaba atroyia (accion de ver por sus propios ojos). Teodas
que escribi6 dos obras Eicaywyr y KepéAma conocidas y criticadas por Galeno (Cf. Galeno,
De libr. Propr. IX, vol XIX, p. 38) crefa que el conocimiento médico debia producirse por la
observacion, pero anadia que no solo hay que acumular solo observaciones, sino utilizar la
razon para evaluarlas, cf. Galeno, De subfiguratione empirica, p. 41.

33 “Toig PAIVOUEVOLS OUV TIPOCEXOVTES KATA THY BIOTIKNY TrENotv &B8oE&oTws BroUpev, el ur Suvdpeba
&vevépynTol Tavtamaot evar”, Sexto, H.P., 123.

34 Cf. Sexto, H.P, I, 23-24.

199



Ramon Roman-Alcala

tltimo, observamos que los seres humanos somos capaces de apren-
der, y aprendemos unas artes o unas técnicas que son utiles para la
vida y nos instruimos en ellas®. Por ello, habr4 que decir que el fin
del escepticismo, entendiendo por fin, lo que en un momento deter-
minado gul’a nuestras acciones y nuestros razonamientos en la vida3®
es la ataraxia, la tranquilidad de animo y la moderaciéon en nuestras
necesidades. Un objetivo o fin muy pragmatico en su construccion
y nada ideal. Esa es la norma del equilibrio entre razones y acciones,
de la ponderacion, el equilibrio, la sensatez y la moderacion porque
hemos visto el continuo desacuerdo de los sentidos y la razon, y to-
mar partido con vehemencia por algo es equivocarse absolutamente
en todo.

Seamos felices, pero de manera indiferente, sin estar seguro de
las cosas, actuando en cada caso como nos guie nuestra naturaleza,
siendo prudentes en nuestras elecciones y moderados en nuestras
necesidades. Y esto porque para Sexto, sensatamente, para cada ra-
zonamiento teérico puede haber un razonamiento teorico opuesto,
de igual fortaleza (H.P. I, 10). La realidad o verdad de las cosas pa-
rece ser inaccesible y la posibilidad de tener una certeza definitiva
es una imposibilidad del pensamiento”. Sexto insiste en que el es-
cepticismo no puede aceptar o rechazar dogmaticamente ninguna

35 Esta idea parece que hoy se ha roto en el ambito de las nuevas tecnologias, pues
ha desaparecido ese principio ligado a la naturaleza que nos habia orientado, asi,
ultimamente, aprendemos cosas que so6lo tienen sentido en un ambito o mundo virtual,
pero que no tienen ninguna conexion con los procesos vitales de nuestra vida.

36 “Y lo siguiente sera tratar sobre el fin de la corriente escéptica. Ahora bien, un fin es ‘aquello
en virtud de lo cual, por un lado, hacemos o pensamos todas las cosas, mientras que el
mismo, no es en virtud de ninguna de ellas (es ajeno a todas ellas)’. Pues bien, desde ahora
decimos que el fin del escepticismo es la serenidad de espiritu en lo que es seghn la opinion,
y en la moderacion en lo que es por necesidad” (“Totrois dxéhoubov &v ein kai mepi ol TéNoUs
TiiS OKETITIKTS &ywYTis SieABetv. 0Tt uév olv TéAos TO oU xd&piv TavTa TPATTETA! f) Becopeital, alTd
B¢ ouBevds Eveka, i TO EoxaTov TG dpekTidv. Papév 8t &xpt viv TEAOS elval ToU OKETTTIKOU TTV v ToTs
Kot BéEav dTapatiav kai v Tols kaTnvaykacpévols petplomébeav”), Sexto, H. P, I, 25

37 Hay una anécdota en la pelicula Shooter de Antoine Fuqua que refleja bien este hecho:
el Sr. Rate, hombre sabio, conocedor de la vida (y uno de los mayores expertos en
armamento) le dice al sargento Bob Lee Swagger: “el mundo no es lo que parece,
hombre, métetelo en la cabeza, cuando creas que estas seguro, entonces es cuando te
equivocas”.

200



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

impresion, ni afirmar o rechazar en su fundamento nada sobre los
conceptos o las teorias. Esa es la tarea del escéptico: la investigacion
continua que impide que el pensador o el meédico o el cientifico se
encuentre en un estado de inactividad mental, psicologica o fisica
(&vevepyeoia), y por eso decide, a posteriori, suspender el juicio ante
todo para no enfrentarse con el riesgo de equivocarse en algo, pero
esa ¢moxn no impide la actividad?.

Y por eso Sexto tiene claro que frente a la vida, el filosofo escep-
tico no puede estar inactivo y para ello debe encontrar un criterio, el
fenomeno, las apariencias, que guien de manera metodica y empirica
nuestra vida: “Era de hecho necesario que el filosofo aporético, al no
querer estar del todo inerte e inactivo en las actividades de la vida,
debe tener un criterio tanto de eleccibn como de renuncia, esto es,
lo que aparece, como también testimoni6é Timon diciendo: ‘Mas, lo
que aparece siempre se impone, donde quiera que se presente.’””.

Sexto nos esta advirtiendo, con mentalidad actual, que el em-
pirismo es una fuente fundamental de conocimiento, subrayando al
mismo tiempo, y esto es lo interesante, la relatividad de todos los
datos que nos llegan a través de esas apariencias, y la imposibilidad
de los seres humanos de poner nuestra certeza absoluta en ellos. La
dialéctica entre el contexto de descubrimiento y el contexto de jus-
tificacion nunca tiene fin, la ciencia o la filosofia, por tanto, propor-
cionan elementos insuficientes, y por eso Sexto advierte que, aunque
siempre estemos investigando constantemente la realidad sin llegar a
conclusiones, el fenomeno, las apariencias deben ser aceptadas, pues,
aunque no puedan proporcionar la verdad, si pueden proporcionar
una guia para la vida.

38 Sexto esta muy preocupado por esta cuestion, de ahi que expresiones como okemrii
uvas (por ejemplo, H.P., 1, 8, 13-16, 28, 30, 197-198, etc., y M., VII, 1,27, 343,433
etc.,) okemrtic &ywyt (por ejemplo, H.P., 1, 3,19, 29, 36, 189, ctc.,) quicren conjurar
el peligro de pensar en el escepticismo como una filosofia, un conjunto de teorfas o
doctrinas condenadas a la inactividad, por eso lo presenta como una orientacion o
capacidad, como un método o facultad o forma de filosofar y de vivir.

39 “kat avayknv yap €8¢l TOV &TopNTIKAS PIAOCOPOTVTA, WT) Els TO TavTeAEs avevépynTov dvra kai
v Tals Kata Tov Biov mpdfeotv &mpakTov, EXEV Ti KPITHAPIOV AipéoEws Gua Kai guyTis, TOUTESTI TO
pawvdpevov, kabeas kai & Tiuwv HeHaPTUPTKEY EITTCOV «GAAX TO patvépevoy TavTT) obével, oUtep &v
ENon”, Sexto, M., VII, 30: Decleva Caizzi, 63 B.

201



Ramon Roman-Alcala

4. Un escepticismo socializado

El esceptico, pues, puede vivir sin dogmatizar, pero no sin actividad,
los escepticos no pueden ser apaticos, sin pasiones e inactivos a
pesar de los desacuerdos morales que existen a la hora de decidir,
en un sentido u otro, nuestras acciones. A pesar del desacuerdo
tenemos que actuar, aun sabiendo que no hay criterios para decidir
entre estos desacuerdos, sino que mas bien, en la practica, solo
probabilistica o razonablemente podemos actuar, sin estar seguros
de la verdad o falsedad de nuestras decisiones. Lo cual significara
establecer, con base a estos desacuerdos morales*”, que los juicios
morales carecen de una justificacion veritativo-funcional.

Y creo que, a pesar de la compleja estructura de estos argu-
mentos escépticos basados en el desacuerdo, el escepticismo mo-
ral es ciertamente persuasivo, pues la mayoria de nosotros en la
practica, aplicamos un escepticismo socializado a la hora de re-
solver los problemas morales y tomar decisiones con base a los
argumentos mas razonables y persuasivos. Dicho de otro modo,
en teoria podemos afinar y debatir sobre los problemas morales
o cognoscitivos, y de hecho podemos debatir también sobre algu-
nos temas recurrentes en los que ni siquiera los escépticos llegan
a ponerse de acuerdo. Por ejemplo, el recurrente tema del deba-
te sobre el naturalismo en el escepticismo griego: por un lado,
sabemos que el esceptico se opone al naturalismo moral, pues no
hay, a su juicio, ninguna proposicion moral que se haga realidad
mediante caracteristicas objetivas del mundo, independientes de
la opinion humana, pero, por otro, lo defiende, al seguir de ma-
nera amistosa y considerada las costumbres, modos o maneras
(sociales, morales...) de los sitios en que vives*! (el “alli donde
fueres, haz lo que vieres”, propio del refranero espanol). Estas
dos posturas son, a priori, contradictorias, y nadie puede defen-
derlas a la vez, en un momento dado.

40 Cf. Joyce, 2018, pp. 141-162.
41 Vid. Joyce, 2018, p. 141.

202



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

Pero en la practica, cada situacion es nueva, asi lo entendian
los académicos cuando utilizaban el término mBavds no tan-
to como criterio del conocimiento, sino como criterio para la
accion, como forma de romper la ampatia, la falta de decision
en la vida préctica“. El término mbavoés deriva de meibéabon y
significa exactamente lo que inspira confianza, lo que persuade, de
ahi que el verbo weiBco sea convencer, persuadir de algo, para Ci-
ceron ese término refleja primero, la necesidad que tenemos de
conducirnos en la vida, sin seguridades, sencillamente a través de
nuestras decisiones morales*?, y después una guia para el conoci-
miento y la disertacion.

Y también lo entendia asi Sexto** al afirmar que ninguna doc-
trina moral dogmatica puede proporcionarnos una vida feliz, ya
que obliga a los seres humanos a decidir absolutamente, produ-
ciendo en nosotros una angustia moral que impide el sosiego y
la tranquilidad. Cada dogmatismo exige de sus seguidores buscar
el bien y evitar el mal, previamente definido, con elecciones y
rechazos. Y afirman que no se puede perseguir otra cosa que la
que ellos proponen, ni incluso siendo conscientes de que pueden
producir males mayores, lo cual obliga a elegir angustiosamente
entre opciones. Sexto ejemplifica magistralmente esta idea va-
liéndose de otra metafora medica: “Y asi, como el médico que
cura una pleuresia, pero provoca una neumonia, o que ataja un
ataque de locura, pero deja en su lugar una letargia, no elimina el
peligro, sino que lo transfiere a otro lado, asi también el filosofo
que introduce una angustia en lugar de otra no ayuda a quien esta
angustiado”“.

42 En esta linea, aunque advirtiendo que nunca pudo Carnéades sortear las objeciones de
su criterio, se expresa Bett, 1989, pp. 71, 76 y 90.

43 Ciceron, Acad., 11, X, 32.

44 Sexto, M., XI, 131-140.

45 “Gs olv 6 iaTpds Aualpdv pév TAeUpITIY oIV BE Tepimveuloviav, fj Qvaokeudlwy UiV PPEVITIV
avtelodywv 8¢ Afjfapyov, ouk ATaAA&TTEl TOV kivBuvov &AN’ dvaAA&TTEl, oUTw Kkai & prthdcopos
éTépav Tapaxny avl’ éTépas elonyoUuevos ou BonBel Té TapatTopévey”, Sexto, M., X1, 136-137.

203



Ramon Roman-Alcala

Conclusion

A veces buscamos en el raciocinio una solucién que este no pue-
de dar. La solucion la da la vida misma, que mezcla el conoci-
miento intuitivo con el racional y se gufa por lo que aparece.
Nadie necesita demostrar por via racional o con algln criterio
de verdad, que en la mayoria de las ocasiones ayudar al projimo
es mejor que estrangularlo (y aunque pueda equivocarme, pare-
ce que es mejor lo primero a lo segundo), pero siempre tengo
que estar atento a lo que se me presenta, para no cometer el
error de dejar que el projimo me estrangule a mi. Por eso, no
actuamos con principios establecidos en la mayoria de ocasiones,
sino que actuamos con este escepticismo socializado, con este
“mirar con cuidado” que todos activamos dejandonos convencer
con los datos que tenemos*®, de manera relativa, asimilando que
lo probable o lo plausible o lo razonable en cada situacion decide
que actuemos en una direccion u otra, y todo presidido por lo
que se nos aparece, por el fenomeno. Es evidente, que algunos si
que acttian con principios establecidos e inamovibles, pero estos
cuando se equivocan, al tener principios absolutos o dogmaticos,
se equivocan absolutamente*’.

Para concluir este capitulo, podriamos reconocer que, en teo-
ria, el escéptico puede vivir sin ninguna creencia, orientacion o
inclinacion, pero en la practica, esto parece imposible. Como se-
res humanos que tenemos una naturaleza y que nos guiamos por
lo que se nos aparece o nos parece mas conveniente o plausible es
indispensable poder decidir para tomar medidas en las diferentes
maneras de actuar frente al mundo. Cuando realizamos una ac-
cién, nuestra mente humana forma diferentes creencias (orien-

46 Esas orientaciones o inclinaciones o hasta creencias, aunque yo no las llamaria asi, al
menos en un minimo porcentaje se tienen que dar en el ser humano, ver Clej, s.f.,
pp. 11-13.

47 Ese es el sentido que tienen las palabras de Galeno cuando afirmaba antes sus discipulos,
que ni aun en los asuntos mas establecidos estaban libres del error, de equivocarnos en
ellos, cf. De opt. doctr. p. 179, 1, 3-10 = p. 92, 1, 1-11: Tlepi unBdevos mpéyuaTos dpicacta
und amogrivacha PePaicos (“Sobre ninguna cosa que es explicada, no pronunciarse
concluyentemente”).

204



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

taciones, inclinaciones) que nos pueden servir para la accion.
Creencias de las que no podemos decir que sean verdaderas, con
lo cual tendriamos que inventar un nuevo término, pero que son
la base de nuestro comportamiento. El escepticismo seria asi co-
herente en la practica, pero ficticio en la teorfa*s, aunque cierta-
mente imbatible por procedimientos logico-ontologicos seguros
e indudables.

La filosofia dogmatica (reducida cada vez mas a la politica)
juega con los conceptos, con la divertida pretension de resolver,
porque ella cree que lo resuelve, el problema de la paradéjica e
incierta vida humana. Tolstoi al final de su Ana Karenina y refi-
riéndose a los filosofos racionalistas dice que juegan con sus con-
ceptos: “como nifios empalagados del alimento cotidiano (y sano
dirfamos nosotros), preferimos golosinas indigestas™”. Acepto
—sigue sugiriendo Tolstoi al final del libro— mi limitacion y mi
imperfeccion, acepto que solo puedo decidir teniendo en cuenta
la observacion y las apariencias y con ideas incompletas, pero en-
tonces —sugerimos nosotros—, cuando tomemos alguna decision
moral o de otro tipo, tendré el casi convencimiento de que mi
vida interior estara libre de angustias y terrores, asumiendo mi
incertidumbre no como algo negativo sin posibilidad de verdad,
sino como algo positivo exento de la mayoria de los errores. No
estamos ante una moral heroica, no sefior, pero si te encuentras
con un escéptico posiblemente no estara preocupado por acertar
plenamente, que es lo que produce el aplauso, sino por evitar los
errores que son los que producen el llanto.

48 De mancra pesimista o ironica, esta es la tesis de Frances (2012, pp. 182, 199-203).
Sin solucion, el escepticismo serfa en un sentido verdadero y en un sentido falso, en la
préctica el cscéptico de una manera u otra se ve obligado a vivir y a actuar con opiniones
sobre las cosas, mientras que en la teoria los argumentos aciertan y fallan por alguna
u otra razon: “Then, the Ambiguity Solution must be that that belief token amounts to
knowledge when considered one way but not when considered another way. I don’t
know what that could mean, or why it isn’t a sceptical solution”.

49 Tolstoi, 1969, p. 616.

205



Ramon Roman-Alcala

Bibliografia

Annas, J. (1993). The Morality of Happiness. Oxford University Press.

Barnes, ]. (1983).The beliefs of a Pyrrhonist. Elenchos, 4, 5-43.

Barnes, ]. (1990). The Toils of Scepticism. Cambridge University Press.

Bett, R. (1989). Carneades’ Pithanon: a reappraisal of its role and status.
Oxford Studies in Ancient Philosophy, 7, 59-94.

Bett, R. (2019). Le scepticisme ancien. Est-il viable aujourd’hui? En D.
Machuca y S. Marchand (Eds.). Les Raisons du doute (pp. 153-177).
Classiques Garnier.

Bett, R. (2021). How to Be a Pyrrhonist. The Practice and Significance of Pyrrho-
nian Skepticism. Cambridge University Press.

Burnyeat, M. F. (1980). Can the Sceptic live his scepticism? En M. Scho-
field, M. Burnyeat y J. Barnes (Eds.). Doubt and Dogmatism, Studies in
Hellenistic Epistemology (pp. 20-53). Oxford Clarendon Press.

Burnyeat, M. F. (1984). The Sceptic in his place and time. En R. Rorty, J.
B. Schneewind y Q. Skinner (Eds.). Philosophy in History (pp. 225-254).
Cambridge University Press. Existe una traduccion espanola de este
articulo de R. Parellada en la revista Anales del seminario de metafisica,
27, pp. 273-306.

Burnyeat, M. F. y Frede, M. (Eds.). (1997). The Original Sceptics: A Contro-
versy. Hackett.

Clej, S. (s.f.). Is Ancient Scepticism Practically Coherent? https://www.
academia.edu/10944409/1s

Ciceron (1885). Académicas, edicion de J. Reid., M.Tvili Ciceronis Academica.
Macmillan and Co.

De Garay, J. (2020). Metafisica gamma: accion y significado, en R. Ro-
man-Alca y M. Molina Barea (Eds.). Rura Cano, Rurisque Deos: Homenaje
a José Luis Cantén (pp. 49-73). UcoPress.

Epifanio (1987-1993). The Panarion (yrEpiphanus (y" Salamis, Book I-1II. E.
J. Brill.

Eusebio de Cesarea. Praeparatio Evangelica. Ed. Th. Gaisford, 4 vol.,
Oxford 1843; ed. E. H. Gifford, 4 vol., Oxford 1903; ed. K. Mras,
Berlin 1956.

Frances, B. (2012). Scepticism Comes Alive. Oxford Clarendon Press.

Frede, M. (1984). The sceptic’s two kinds of assent and the question of

206



Coherencia y consistencia filosofica del escepticismo vital practico

the possibility of knowledge. En R. Rorty, J. B. Schneewind y Q. Skin-
ner (Eds.). Philosophy in History (pp. 255-278). Cambridge University
Press. Existe una traduccion espanola de este articulo de R. Parellada
en la revista Anales del seminario de metafisica, 27, pp. 248-271.

Galen (1964-1965). Opera Omnia, ed. et trad. Latine, K. G. Kithn, 20 vol.
Leipzig, 1821-1833, (reimpr. 1964-1965).

Joyce, R. (2018). Arguments From Moral Disagreement to Moral Skepti-
cism. En D. Machuca (Ed.). Moral Skepticism. New Essays (pp. 141-162).
Routledge.

Laursen, J. C. (2004).Yes, Skeptics Can Live Their Skepticism and Cope with
Tyranny as Well as Anyone. En J. R. Maia Neto y R. H. Popkin (Eds.).
Skepticism in Renaissance and Post-Renaissance Thought. Humanity Books.

Laursen, J. C. (2009). Escepticismo y politica. Revista de Estudios Politicos,
144,123-142.

Laursen, J. C. (2019). Ancient Skepticism and Modern Fiction: Some Po-
litical Implications. Elenchos, 40, 199-215.

Long, A. A.y Sedley D. N. (2012). The Hellenistic Philosophers. Cambridge
University Press.

Machuca, D. (Ed.). (2018). Moral Skepticism. New Essays. Routledge.

Machuca, D. y Marchand, S. (Eds.). (2019): Les Raisons du doute. Classiques
Garnier.

Machuca, D. y Reed, B. (Eds.). (2018). Skepticism: From Antiquity to the Pre-
sent. Bloomsbury Academic.

Mates, B. (1996). The scepticWay. Oxford University Press.

Moore, G. E. (1959a). Four Forms of Scepticism. En G. E. Moore. Philo-
sophical Papers (pp. 196-226). George Allen & Unwin.

Moore, G. E. (1959b). Proof of an External World. En G. E. Moore. Philo-
sophical Papers (pp. 127-150). George Allen & Unwin.

Nussbaum, M. (1994). The Therapy of Desire. Theory and practice in Hellenistic
Ethics. Princeton University Press. Existe traduccion castellana, La te-
rapia del deseo. Teoria y prdctica en la ética helenistica, Ediciones Paidds, 2003.

Origen (1913). On Principles. Koetschau.

Pajon Leyra, 1. (2019). Anaxarco de Abdera: Adiaphoria y criterio de ver-
dad en el umbral de la época helenistica. Revista Archai, 27, 1-24.

207



Ramon Roman-Alcala

Pessoa, F. (2009). Libro del desasosiego, traduccion y edicion de Angel Cres-
po. Seix Barral.

Pirrone (1981). Testimonianze, a cura de F. Decleva Caizzi, Napoli.

Piantelli, M. (1978). Possibili elementi indiani nella formazione del pen-
siero di Pirrone di Elide, Filosofia, 29, 135-164-.

Plant, B. (2004). The End(s) of Philosophy: Rhetoric, Therapy and Witt-
genstein’s Pyrrhonism. Philosophical Investigations, 27, 3, 222-257.
Plutarchus (1938). Quaestiones convivales (612c—748d) (0007: 112). En C.
Hubert (Ed.). Plutarchi moralia, vol. 4. Teubner. Repr. 1971. Stephanus,

p-636,s.A,1. 2.

Reed, B. (2019). Skepticism as a way of life. En K. McCain y T. Poston
(Eds.). The Mystery of Skepticism (pp. 63-80). Brill.

Roman-Acala, R. (2009). Pyrrho of Elis and indifference as therapy from
philosophy. Philosophical Inquiry, vol. XXXI, 104-120.

Romén-Alcal4, R. (2019a). El escéptico Pirron de Elide: el tltimo preso-
cratico y su conexion con la escuela de Abdera. Revista Anales del Semi-
nario de Historia de la Filosofia, 36, 2, 321-333.

Roman-Acala, R. (2019b). Sexto Empirico: la liberacién de la angustia en la
decision moral. En ]. Piquero, P. de Paz y S. Planchas (Eds.). Nunc est
Bacchandum: Homenaje a Alberto Bernabé (pp. 265-272). Escolar y mayo
Editores.

Sexto Empirico (1933). Sextus Empiricus, with an English Translation by R.
G. Bury, vol. I-IV. 1 ed. London. Repr. 1939, 1955,1961, 1967, 1976.

Spinelli, E. (2009). Una vita disincantata: bios e philosophia nello scetti-
cismoantico. En F. De Luise (Ed.). Il Bios dei filosofi. Dialogo a piti voci
sul tipo di vitapreferibile (pp. 107-126). Ed. Universita degli Studi di
Trento.

Svavarsson, S. H. (2019). Les actions du sceptique selon Sextus Empiricus
(PH121-24). En D. Machuca y S. Marchand (Eds.). Les Raisons du doute
(pp- 29-48). Classiques Garnier.

Tejedor Palau, M. A. (1996). La critica de Wittgenstein al escepticismo:
Moore y Sobre la Certeza. Anales del Seminario de Metafisica, 30, 287-296.

Tolstoi, L. (1969). Ana Karenina. Circulo de Lectores.

Wittgenstein, L. (1969). Uber Gewifheit. Basil Blackwell. Existe traduccién

espanola Sobre la Certeza, Gedisa Editorial.

208



CAPITULO VII

PIRRON, TIMON Y LAS VOCES (;{KAMIKAZES?)

Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

1. Preambulo

Segtin la tradicion biografica recogida por Diogenes Laercio (IX 64),
Pirron hablaba consigo mismo. Alguien, algtn dia, lo sorprendio. A
su vez sorprendido, le pregunto por qué. Pirron, entonces, contesto
que se “ejercitaba en ser til” (ueAeT&v xpnoTods elvar)'. Dos cuestio-
nes —que constituyen los ejes mas basicos de este capitulo— saltan

ala vista. Primero, tomando en cuenta que se trataba de un “ejerci-

1 “kataAngBels 8¢ ToTe kai aUTG AaAddv kai épeoTnBels TV aiTiov Epn HeAeTEV XpnoTos elvan”.
Luego veremos que xpnotés es a veces traducido como “bueno” (¢j. Mensch), aunque no
necesariamente en el sentido moral que le conceden algunos. Para la Vida de Pirrén (DL
IX 61-116) utilizo en adelante la traduccion de Correa y Sanchez (2013). Para el resto
de las Vidas (incluyendo los paragrafos dedicados a Timon) utilizo como referencias
la version anglosajona de Pamela Mensch (2018) y la castellana de Bredlow Wenda
(2010). Para el texto griego tomo la edicion revisada de Dorandi (2013). Cuando haga
referencia a los paragrafos de las Vidas en los que, a su vez, se cite las Sdtiras de Timon,
tengo en cuenta también la traduccién de Di Marco (1989), cuya nomenclatura, ya
canonica al igual que la de Decleva (1981a), sitio junto a la referencia bibliografica
estandar cuando asi me parece necesario.

209



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

cio” (uehétn), de una practica’, cabe preguntarse por su contenido.
Es decir, ;se trataba de una simple conversacion aleatoria como la
que a veces se tiene con una misma cuando se esta reflexionando?
¢De un dialogo filosoficamente dirigido, de un dedicado dialogo
interior? ;De un ¢jercicio de dialéctica como el practicado en las es-
cuelas de retorica con el tmico proposito de adquirir destreza en las
discusiones? Segundo, tomando en cuenta que la utilidad (xpnotos)
se dice de muchas maneras, es decir, posee una infinita variedad
de objetos relacionales, cabe preguntarse por su télos: ;atil para el
mundo, para la ciudad, para su hermana Filista (con quien vivia pia-
dosamente y lavaba cerdos en el mercado?)? éliltil, quiza, para las
investigaciones filosoficas y el combate eristico? gl/ltil para el com-
bate cotidiano de la vida con los demas, para el proposito de tener

2 Dehecho, la segunda acepcion de la palabra en el LS], junto con “ejercicio”, es “practica”.
Creo que en conjunto ambos términos reflejan bien el sentido de un tercero que, sin
cmbargo, no aparece directamente asociado al pirronismo en el cuerpo de las Vidas:
doxnas. Al igual que wehérn, &oknars evoca la idea de la filosofia como forma de vida en
la antigliedad tal y como, por cjemplo, la ha desarrollado Pierre Hadot (2006) desde
el punto de vista de los “ejercicios espirituales”: practicas que abarcan la totalidad de
la vida psiquica del sujeto y que tienen como finalidad su radical transformacion. El
énfasis es importante porque el caracter de &oxnois del pirronismo no es tan evidente
como quiza el de escuclas helenisticas como el estoicismo en las que (continuando con
los términos de Hadot) discurso y forma de vivir, discurso y acto, acto y principio
(o conjunto de principios) se relacionan entre si bajo el modelo interdependiente de
la simbiosis. Lo que encontramos en el pirronismo, no obstante, sobre todo en el de
Pirrén y Timén, se parece mas a un desplazamiento que a una interdependencia. El
tema es amplio y existen tantas posturas al respecto como retratos filosoficos de Pirron
s¢ han claborado a través de la historia. Sin embargo, cuando hablo de desplazamiento,
tengo en mente algo similar a lo que escribe Lozano (2021, pp. 24-37): “vida en lugar de
doctrina” (cursivas mias).

3 La hermana Filista aparece junto a Pirréon en un par de anécdotas (DL IX 65; Arist.
ap. Eus. praep. ev. XIV. 18, 26) atribuidas a Eratostenes. Diogenes sitta a la par, como
parte de la misma informacién, la noticia sobre la venta del cerdo que debi6 venir
de la misma fuente y que, en este sentido, se relaciona con el papel general jugado
indirectamente por Filista. Hago este pequefio guifio como parte de la retorica de las
preguntas, pero también para posicionar desde ahora el terreno de la vida ordinaria en
el que florece la imagen de Pirrén, por mas inalcanzable que parezcan de inicio en los
fragmentos conservados de su profeta (sobre todo: M 1305 y DL IX 65; DeclevaT61D
y 65, respectivamente). Hay aqui que pensar, por ejemplo, en lo escrito por Warren
(2002, pp. 113 y ss.) o por Lozano (2021, p. 34) mas que en las ideas de Sexto (PH 1

21-24) en torno a la vida segan el seguimiento de las costumbres.

210



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

una vida tranquila, sin perturbaciones e impasible? Util, entonces,
respecto a qué. Cabria incluso preguntarse, aunque solo en un tercer
momento, como es que esa practica especifica se relaciona con esa
especifica finalidad. Es decir, como es que el ejercicio de una voz
que recursivamente pronuncia su sonido en solitario (;“dialogo si-
lenzioso dell’anima con se stessa”?, Brancacci, 1981, p. 222) puede,
por ejemplo, dar pie a un estado de animo, a una disposicion.
Tanto la anécdota de IX 64 como las preguntas que de ella se
desprenden son interesantes en la medida en que pueden dar luz
(o alguna luz, aunque sea imaginaria) al problema de la relacion
(siempre complicada, a veces “tortuosa”; Correa, 2021, p. 39) que
mantiene el pirronismo con el lenguaje, en particular, con el len-
guaje asertorico. En el panorama mas amplio de la obra de Sexto
Empirico esta relacion esta llena de posibilidades. Sin embargo, en
el caso de Pirron (del pirronismo original)4 no hay mas que vacio:
pasajes dispersos aqui y alla en algunas secciones en el libro 1X de
las Vidas de Dibgenes Laercio, dificiles de interpretar tomados en
st mismos, y un par de lineas cruciales, aunque breves al fin, trans-
mitidas por Aristocles. Al menos en parte, esto se debe a que atn si
aceptamos la unidad de una tradiciéon que, mutando como hidra de
tres cabezas, de Pirron y Timon llegara a Enesidemo y posterior-
mente a Sexto Empirico, los contextos filosoficos de un extremo a
otro son muy diferentes. Por lo tanto, las personalidades filosoficas
también lo son. De entre todas las diferencias, la que mas importa
en este trabajo es la que tiene que ver con la actitud que, segtin las
ilustraciones literarias de Timon en las Sdtiras y las Imdgenes, Pirron
mantenia con el eje del discurso. En particular, la indiferencia que
profesaba por las investigaciones y discusiones filosoficas tradicio-
nalmente entendidas. En el contexto del pirronismo temprano,

4 Esto es, del pirronismo temprano, es decir, Pirron y Timon. En esta categoria caben
también los primeros discipulos de Pirron enumerados por Diogenes Laercio en X 68
de los que, sin embargo, no se sabe practicamente nada. Mas adelante, en 1X 115-116,
Diogenes presenta una serie de discipulos (o cuasi discipulos) que de Timon llegan a
Sexto, pero no tiene ninguna importancia para el desarrollo de este escrito. Sobre las
dificultades de vincular a Pirron con los personajes de estos Gltimos paragrafos, véase,
por ¢jemplo, Roman, 2012, pp. 111-130.

211



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

esta indiferencia posee un caracter mas bien existencial y practico
que epistemologico, pues no parece estar mediada (ni necesitar la
mediacion) de ninguna clase de postura (ni laxa ni contundente)
en torno a las posibilidades del conocimiento y la potencia que, en
dado caso, puede o no atribuirsele al lenguaje a la hora de trasmi-
tir un contenido proposicional de cualquier indole. Al contrario, el
Pirron que Timén representa es libre de cualquier servilismo, so-
bre todo de aquel que los dogmaticos profesan alrededor de la ver-
dad, tanto por su consecucion como por su busqueda. Si se quiere,
en este sentido, un Pirron emancipado de la filosofia que guarda en
si la ambivalencia de quien posee sin poseer una sabiduria que, al
momento de asumirse como tal, deja de serlo’.

Digo que esta diferencia es la mas significativa porque coloca la
discusion sobre el lenguaje en un dominio hasta cierto punto ex-
terior al de las refutaciones por dgaocia (inasertividad), ampatia
(inmovilidad) o inconsecuencia proclamadas contra los pirronicos
(ej. SEM X1 162-164; DL 1X 108) y, en cambio, la sittia en el terre-
no de los efectos disposicionales, acaso animicos, que determina-
dos actos de habla pueden suscitar. En otras palabras, en el terreno
performativo de una experiencia de transformacion (;de conver-
si6n filosofica?) no necesariamente vinculada al ambito intelectual,
finalmente teorico y dialéctico, de los argumentos y contraargu-
mentos. Este es un terreno que ni a Pirron ni a Timon les interesa
recorrer, o no quiza del modo ni con las herramientas que utiliza-
ron los pirronicos posteriores, aunque muchos de sus propositos
terminen por identificarse.

5  Esta ambivalencia dificil que en algunos casos parece definir a la sabiduria de Pirron
——una sabiduria hasta cierto punto paradéjica, para siempre perdida como espuma entre
los dedos—, se ve muy claramente en un epigrama —tardio, segn algunos— que se
conserva al final de ciertos codices de los Esbozos de Sexto Empirico. Ahi, un poco como
ocurre en el mito socratico del no-saber, lo asombroso de Pirrén (& Toppeov péya Baiiua;
“gran prodigio” en la traduccion de Decleva), aquello que lo distingue de los demas
(humanos-ordinarios y humanos-filosofos), es su relaciéon negativa con el conocimiento:
“Si te has atrevido a ir contracorriente por arrogancia [imepgiaicos], / joh, qué desdichado
eras entre todos los sabios! / Pero si lo has hecho despreciando el conocimiento humano
[iBrostvns s avBpouéns kateyveokes], / ocupas el primer lugar entre aquellos cuya
sabiduria has despreciado [cogins katéyves]” (DeclevaT96, sigo su traduccion).

212



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

Ahora bien, los pasajes que, decia, se encuentran repartidos en-
tre la seccion pirronica del libro 1X de las Vidas y opiniones de Di6-
genes Laercio y el llamado “fragmento de Aristocles” conservado
por Eusebio en la Preparacion evangélica, tienen dos cuestiones en
comun: por un lado, tratan directa o indirectamente con el asunto
de la disposicion lingiiistica del pirronico y, por otro, pertenecie-
ron directa o indirectamente al Pitén, un dialogo, ya perdido, en el
que Timon narraba su primer encuentro con Pirron, probablemen-
te camino a Delfos (Ferrari, 1981, p. 345), en las inmediaciones de
uno de los templos dedicado a Anfiarao que habia en ese entonces.
Y aunque del Pitén no se conserve practicamente nada (cuatro tes-
timonios, dos directos y dos indirectos, y dos fragmentos)7, gracias
a los habitos escriturales tanto de Aristocles como de Timoén, pro-
pensos, por asi decir, a esconder palabras por detrds de las palabmss, es
posible extender algunas ideas, si bien no respecto a su contenido
mas puntual, s acerca de su atmosfera. Volveré a ello mas adelante.
Por el momento es suficiente decir que el uso de esa atmosfera
como guifio hermencéutico para la interpretacion permite adelan-
tar la siguiente hipotesis: en el contexto del pirronismo temprano
las llamadas “voces” (peovai) —que si bien tematizadas ampliamen-
te por Sexto Empirico se pueden retrotraer hasta Timon—, par-

6  El llamado “fragmento de Aristocles” (Aris. ap. Eus., praep. ev. XIV. 18, 3-4; Chiessara,
F4, 3-4; Decleva T58) es la picza textual mas estudiada y controvertida en torno al
pirronismo original. Mas estudiada por su lugar ventajoso en cuanto fuente y mas
controvertida porque, pese a asumirse por consenso una parafrasis fiel de las palabras
de Timon (tal vez, por transitividad, tambié¢n de las de Pirron) supone una variedad de
dificultades filologicas y filosoficas de las que aqui, sin embargo, poco voy a ocuparme.
Para las citas y referencias puntuales utilizo en lo que sigue la traduccion al castellano de
Correa Motta (sin publicar) y, para los cotejos y anotaciones, principalmente la version
bilingiic de Chiesara (2001).

7 Testimonios directos: DLIX 67 y Arist., ap., Eus. praep. ev. XIV 18, 14. Indirectos: Aris. ap.
Eus. praep. ev. XIV 18, 15 y DL IX 64-65. Fragmentos: DL IX 76 y 105. Es posible que ¢l
fragmento de Aristocles del que escribia en la nota previa formara también parte de la
obra. Vuelvo al tema una nota al pic mas adelante (n.p. 30).

8  Sobre las particularidades de la escritura de Timén, su costumbre de acufiar insultos a
medida, reaprovechar materiales de otras tradiciones y ademas sobre lo que revelan las
elecciones terminologicas y fraseologicas de Aristocles en sus refutaciones contra los
pirrénicos, véase Clayman (2009), en especial las pp. 47-57, dedicadas al Pitén. Para
Timoén exclusivamente, Long, 2006.

213



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

ticularmente, el “no es mas” y, como corolario, el “nada determi-
no”, cumplian una funcién terapéutica; constitutan, en su dimension
practica, en su ser un ¢jercicio que desde la enunciacion lingiiistica
motivaba una 8i146eois, un remedio contra el impulso asertorico,
es decir, contra la necesidad (tipicamente dogmatica) de realizar
afirmaciones y arraigarse a las creencias. En este sentido, el habla
en solitario de Pirron en DL IX 64 puede a su vez identificarse con
una practica, acaso meditativa, de antipredicacion: un dialogo con-
sigo mismo claborado a partir de las voces que permite a quien se
¢jercita cultivar la indiferencia (ej. DL X 63) y el desprendimiento
(ampaynootvn; DL IX 64) necesarios para vivir (jugando con las
palabras de Timon), en la calma de un mar sin tempestades9.

La pregunta, no obstante, continta siendo por qué. Por que
para Pirrén el acto de habla asertérico que involucra predicar algo
acerca de algo tendria que ser evadido, subvertido, contrapuesto;
qué hay en este abstenerse de repartir predicados que nos permite
suponer la ocurrencia de un estado de ataraxia identificado con la
felicidad como el que se promete en el fragmento de Aristocles.
Las ideas en este punto son mas débiles y, sin embargo, quiza mas
importantes a la hora de entender el ethos filosofico del pirronis-
mo. Por obvias razones, de todas las posibles maneras en que pue-
de abordarse esta cuestion, la que me interesa recuperar aqui es
la via del significado (de las capas del significado) que es posible
otorgar al término xpnotos. Es decir, la via que conduce a la se-
gunda pregunta. En este caso, la cstratcgia consiste en recuperar
el contexto de escritura mas inmediato para, desde ahi, averiguar
si bajo el xpnotos se esconde algo cercano a la virtud entendida,

9  EnMXI 141, Sexto cita un par de lincas de Timon en este sentido: “Felice invero ¢ colui
che vive senza turbamenti e se ne sta, come diceva Timone, nella quiete e nella calma:
«da ogni parte dominava la calma di mare [yaArvn]» ¢ «come lo riconobbi nell’assenza
di venti della calma di mare [yoaArvns]»”. Sigo la traduccion de Decleva (T59) y me
distancio de la version castellana de Martos Montiel (2012) que traduce ambos casos
por “calma”, para hacer justicia a la metafora original que da vida al término yoArvn,
cuya primera acepcion en el LS] es, precisamente, “stillness of the sea”. Mas sobre las
implicaciones y raices (posiblemente democriteas) de la palabra y sobre la procedencia
de los versos en si, Decleva 1981, pp. 246-248. Véase también DL IX 68, la metafora del

mar asociada con calma vuelve a aparecer.

214



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

por ejemplo, en su dimensiéon moral, o si en cambio lo que se en-
cuentra es algo relativo a la utilidad practico-discursiva que, por
ejemplo, se requiere para triunfar en el mundo de la oratoria, las
discusiones o, incluso, la filosofia. De nuevo anticipo mi hipote-
sis: si el ejercicio de las voces tiene una dimension performativa
vinculada a lo que en el titulo me refiero con el apelativo “kami-
kaze” (la propiedad, tipica de las voces, de aplicarse a si mismas),
su efecto remedial podria desprenderse de esa suerte de eclosion
interna del discurso que se genera con la puesta en practica de
las contradicciones explosivas. En este caso, las voces funciona-
rian como remedios antipredicativos que permitirian al pirrénico
¢jercitarse en la ardua tarea de no convertirse en un dogmatico
mucho mas de lo que, por ejemplo, funcionarian como estrategias
en un combate dialéctico (ej. DL 1X 74-78) o como herramientas
para amoldar al lenguaje a las precauciones del escepticismo (Spi-
nelli, 1991, p. 57).

A primera vista, la idea no es muy lejana, y no pretende serlo,
alo que en general se dice acerca de la metafora del purgante, pre-
sente ya en la obra de Aristocles (ap. Eus., praep. ev. X1v. 18, 21) y,
por lo tanto, anterior a Sexto Empirico (ej. PH I 206)'°. La dife-
rencia mas importante esta en que, miradas desde la perspectiva de
la practica (de la peAétn de DL 1X 64), la funcion de las voces seria
propiciar (y no solo, por ejemplo, expresar) una experiencia filo-

sofica concreta: la experiencia del asombro (Baunéleo).

10 Lo cual no significa que se le pueda atribuir automaticamente a Pirron o Timon.
Chiesara (2001, p. 128), por citar un caso, piensa que se trata de una invencion de
Enesidemo (Bibl. 212 169b 18-31; Polito, B1) y que de Enesidemo provienen también las
referencias médicas que Aristocles asocia en general al pirronismo, incluyendo la idea,
también presente en Diogenes Laercio (DL 1X 76) de que el dogmatismo es una suerte
de enfermedad. Como explico mas adelante, aunque a primera vista esto complique la
posibilidad de hablar del pirronismo temprano como una terapéutica no se trata de un
impedimento absoluto, pues en el fondo de muchas de las caracterizaciones (ofensivas
0 no) que Timén hace de otros filosofos en las Sdtiras, late un rechazo profundo a las
turbaciones que acompanan a la “vanidad” (tdgos) que pudo atravesar la historia y llegar
a Sexto, quien, con términos distintos pero de caracter similar (HP 111 280-281) hablara
también de la arrogancia y el apresuramiento que caracterizan al dogmatico.

215



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

2. Primera pregunta: las gcwvai, el Pitén, la
parasitosis del dogmatico y el mantra

Sobre las dificultades que enfrentaban los escépticos en su relacion
con el lenguaje, por ejemplo, a la hora de determinar el tipo de
expresiones que les eran admisibles y la pertinencia de enunciar-
las, se han escrito muchas cosas. Las mas comunes tienen que ver
con el asentimiento que puede otorgar alguien que en principio
se abstiene de enunciar cualquier consigna o discurso asertorico
o0 que, al menos, se abstiene decididamente a tomar partido por la
verdad o falsedad de una proposicion (McPherran, 1987, p. 296)'!.
En el caso de Sexto Empirico, quiza el mas estudiado de todos, la
cuestion del habla escéptica parece tener dos dimensiones simulta-
neas: por un lado, se vincula con un cierto estado psicologico defi-
nido por una cierta pasividad12 de la recepcion y, por otro, con una
“disposicion lingiiistica” resultante que, al menos de primera mano,
tiene también el caracter mas bien pasivo del reporte, la confesion,
la crénica (¢j. DL 1X 104, PH 1 4)"3. El pirronico, en este senti-
do, es una suerte de cronista automata; un cuidadoso vocero de las
apariencias que enuncia aquello que le aparece tal y como, en ese
momento preciso, le aparece, sin pretender que el conjunto de sus
palabras constituya un reflejo de la verdadera realidad de aquello
que experimenta (ej. PH1208). La fuerza ilocutoria (Lozano, 2020,
p- 313; Corti, 2015, p. 128) del conjunto de sus palabras, entonces,

11 En el fraseo de Corti (2015): “Affirming implies judging; but a sceptic cannot judge;
therefore he cannot affirm”, p. 127.

12 Esta “pasividad” de la que hablo no es tan clara y en su determinacion se juega buena
parte de la viabilidad de las criticas dogmaticas al escepticismo. Lozano (2020, pp. 316 y
ss.) hace hincapié¢ en ¢l uso de determinadas palabras —como yryvdoke en DL IX 103,
voeitan en DL IX 77 o UmohauBéve en PH 1 200— que permiten atribuir dinamismo en
su relacion con el asentimiento.

13 Dibgenes Laercio habla de lo que, por ejemplo, Spinelli (199, p. 59) traduce como
“confesiones” (égouohoyriceis) en IX 104 para enfatizar el caracter de enunciacion pasiva de
las apariencias en contraste con la pretension dogmatica de utilizar el lenguaje para hacer
afirmaciones sobre lo “no evidente” (&8nAov). En la advertencia de lectura inicial con la
que abren los Esbozos, sucede algo parecido: “no aseguramos sobre nada de lo que se dira
que es exactamente tal y como lo decimos, sino que reportamos cada cosa, a la manera de
historiadores, conforme a lo que ahora nos es aparente”, PH1 1. Ademas: PH1191-123.

216



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

no es la de la verdad entendida como correspondencia, sino la del
testimonio que so6lo se tiene a si mismo como garante.

En un segundo nivel, sin embargo, y al mismo tiempo que un
cronista pasivo, el pirronico juega el papel de combatiente. Un lu-
chador educado en la dialéctica que, quiza como parte de su mision
filantropica (PH 111, 280-281), combate para desarmar al dogmati-
co en su propio campo de batalla (;simulando?) ser participe de las
normas que rigen el juego del lenguaje de la verdad y utilizando
en su contra sus propias herramientas (es decir, los dogmas y los
argumentos dogmaticos). En esta interseccion que se da entre un
pirronico-cronista y un pirronico-combatiente, aparecen las voces.
Por ejemplo, en DL IX 74:

Los esceépticos continuamente rebatian [avatpémovTes] todos los dog-
mas de las escuelas sin afirmar ellos mismos nada dogmaticamente,
limitandose a emitir y a narrar [las opiniones de los otros] sin deter-
minar nada, ni siquiera eso <de que nada determinan>. De modo que
incluso anulaban la expresion “no determinar”, porque al decir, por
ejemplo, “nada determinamos”, estarian determinando algo. Pero di-
cen: “emitimos estas afirmaciones como una indicacion de nuestra fal-
ta de precipitacion” [ampomTwoia], como si, incluso asintiendo, fuera
posible mostrar eso. Por medio de la voz “nada determinamos” ponen
en evidencia el estado de indecision [appeyias Ta&bos]. Lo mismo ocu-
rre con <voces> como “en nada mas” y “a todo enunciado se opone
otro enunciado”, asi como con otras semejantes.

Lo que me interesa en particular de este pasaje es su énfasis en la
funcion expresiva de las voces, esto es, su ser-transmisoras de un
contenido (las impresiones del pirronico) lingiiistico neto y de
apariencia proposicional en clave dogmatica y, no obstante, ca-
recer en su intencion (en su proposito) de funciones veritativas.
Por consiguiente, de toda densidad 0ntolégica14. Me interesa por-

14 Esta particular version del deflacionismo de los pirrénicos es defendida por Spinelli,
1991, p. 61 y ss. En este caso, la autorrefutacion esta fuera de lugar porque depende del
valor asertivo de la proposicion. Un valor que, por asi decir, le es concedido al lenguaje
por el usuario.

217



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

que la oposicion oriunda al planteamiento entre narrar y afirmar
como posiciones lingiiisticas y epistemologicas solo en apariencia
equiparables (pero completamente distintas en finalidad y ethos)
es representativa de la actitud adoptada por el pirréonico, cuya

”15 1o es inter-

intencion al rebatir “los dogmas de las escuelas
cambiarlos por unos dogmas nuevos y mejores, sino al contra-
rio. No es extrafio, en consecuencia, que se utilice el término
ampomtwoia (falta de precipitacion) para expresar la diferencia
especifica de la disposicion pirronica respecto a uno de los rasgos
que para Sexto Empirico (PH 111 278) define la actitud del dogma-
tico frente a la asercion: el apresuramiento (mpométeia; de hecho,
una forma de incontinencia para Aristoteles, EN 1150b15). Esto
quiere decir que las voces no expresan tnicamente la recoleccion
de impresiones del pirrénico, sino que encapsulan el reflejo de
una disposicion tan cercana (fenomenologicamente hablando) al
ambito corporal de la emocién. Lo mismo pasa cuando inmediata-
mente después se dice que la forma plural del “nada determino” es
también indicativa (el verbo es el mismo en ambos casos: dnAdw)
de lo que Correa y Sanchez traducen como “estado de indecision”
(&ppeyias T&bos). Quiza, mas bien, como Mensch traduce: estado
de equilibrio (“state of equilibrium”)16. Asi, en este primer acer-
camiento las voces expresan, son vehiculos de, indican. No tienen,
sin embargo, y aunque sean capaces de transmitir una disposicion,
la capacidad de propiciarla”.

15 La traduccion de Mensch es mas enfatica en esto que la de Correa y Sanchez: “devoted
themselves to overturning all the dogmas of the schools” (cursivas mias).

16  No obstante, la palabra “indecision” es mas efectiva en mostrar la posicion epistémica del
pirrénico, “equilibrio” es mejor expresando el estado de animo. De hecho, en PH 1109,
Sexto dice que este “equilibrio” es resultado de la equipolencia (icoctévea) y se define,
por lo tanto, en relacion con el asentimiento.

17 Cuando poco mas adelante se escribe acerca de la voz “a todo enunciado [se opone otro
enunciado]” si hay una referencia, aunque breve y no tematizada, a esta capacidad que
tienen las voces “inducir”, en este caso, a la suspension del juicio (‘ravti Aéye’ peovi
kai aiTh ouvaye T émoxiv). Se trata, no obstante, de una voz singular, pues mas que
de enunciados (i.c. oraciones) se trata de argumentos (véase PH 1 202). Los tropos
también son presentados en esta sintonia, es decir, como si condujeran a la émoxr}, aunque
el término que se utiliza para describir ¢l transito (de la formulacion del tropo a la
suspension del juicio) es diferente (axohoubet).

218



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

Pero ademas de cronista y vocero, el pirronico actta de vez en
cuando como combatiente. No, por supuesto, un combatiente como
todos los demas, pues a diferencia de sus adversarios no puede am-
pararse en ningtn tipo de argumentacion robusta que presuponga
una robusta conviccion por la verdad, ni puede tampoco valerse del
lenguaje de la misma manera que los dogmaticos, pues el lenguaje
siempre trae consigo los fantasmas de la afirmacion. Basta con un
minimo descuido para que su contrincante asegure que no hace mas
que contradecirse y fortalecer los dogmas que aparentemente recha-
za. Otro pasaje de Diogenes Laercio es elocuente en este sentido:

[...] los dogmaticos afirman que <los escépticos> aprehenden
[kaTaAapBaveoBan] <muchas cosas™> y dogmatizan [SoyuaTtiCew].
Cuando parece que estan <s6lo> refutando, estan <de hecho> apre-
hendiendo, pues también, en ese mismo momento, estan confirmando
<un punto de vista> y dogmatizando. Pues tambié¢n cuando dicen “no
determinar nada” o “a todo argumento se opone otro” esas mismas
cosas las determinan y dogmatizan <al respecto>. (DL Ix 76)'®

Las dos aristas que componen la respuesta escéptica a esta objecion y
otras parecidas (consistentes en afirmar que “el pirrénico incurre en
las mismas actitudes y practicas que reprocha al dogmatico”, Correa,
2021, p. 41), coinciden con los dos papeles asignados (el luchador y el
vocero): o se escuda aclarando que con sus expresiones no pretende
sino reportar, por ejemplo, unos estados mentales propios y que no
tiene intencion de pronunciarse respecto a ninguno de los objetos de
la investigacion dogmatica; o se escuda diciendo que la acusacion no
tiene mayor importancia, pues las expresiones de ese tipo (univer-
sales negativas) se aplican a cada uno de los casos, incluyéndose a s
mismas. En un caso y otro, el punto de llegada parece ser el mismo:

18 En otra parte, Correa (2020, p. 41) traduce katahauBdvesfar como “conocen” en
consonancia con las traducciones de katéAnyis y pavracia kataAnmrikh por “congnicion”
« . . S ,
¢ “impresion cognitiva” (ver, en su texto, n.p. 3). Esto deja ain mas claro que el contexto
de la argumentacion y sus contraargumentaciones es lejano al de Pirron y Timon, cuya
vida y obra antece con mucho la formulacion del vocabulario técnico de la epistemologia
estoica de este tipo.

219



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

despojar a las voces de su valor de verdad y, consecuentemente, de
su peso ontologico, para librarse de los cargos (Spinelli, 1991, pp.
60-61). Este Gltimo rasgo (la recursividad), que se relaciona meta-
foricamente con el funcionamiento de los purgantes (DL 1X 76; PH
1206)"?; es al que antes (escandalosa y ambiguamente) llame “ka-
mikaze”: el pirronico lanza sus expresiones contra el dogmatico en
respuesta a la voluntad implacable con la que este quiere hacerlo par-
ticipar de su logica discursiva; una logica que, para funcionar, necesita
que el pirronico se decante en favor de esto o de aquello, como si el
esto y el aquello fueran las dos tnicas categorias epistemologicas con
las que es posible habitar el mundo (pocos ejemplos en este sentido
mejores que Aris. ap. Eus. praep. ev. XIV 18, 18). ;Pero si? La recursi-
vidad, entonces, como estrategia de disolucion; como dispositivo que
permite neutralizar no sélo al dogmatico como combatiente interino
(por asi decir), sino al dogmatismo como estrategia.

También uso neutralizar como metafora del combate: alguien
queda neutralizado cuando ya no puede actuar, cuando la tnica sa-
lida es desistir. La neutralizacion es, en este sentido, una especie
de desarme. Mejor: el tnico tipo de desarme que le compete a los
pirrénicos, pues no solo da por terminada la batalla, sino que anula
per se la voluntad de combatir.

skoksk

Antes dije que las voces eran hasta cierto punto rastreables al con-
texto del pirronismo original. Con mayor exactitud, hasta el Pitén,
un dialogo (o el reporte de un dialogo) escrito por Timén, quiza
durante su estancia con Pirron en Elide (DL 1x 109)%. Pues bueno,
es posible gracias a un breve fragmento conservado en las Vidas:

19 Ladiferencia mas superficial radica en que Diogenes solo habla del purgante en relacion
con “a todo enunciado [0 argumento]...”, mientras que Sexto lo aplica a las voces en su
totalidad, incluyendo al ot8tv uaAAov. La diferencia mas importante es la palabra que
cada uno utiliza para describir su funcionamiento: Diogenes utiliza mepirpémew, Sexto
[ouu]meprypégew (PH 11 188); “anular” o “climinar” y “cancelar”, en la traduccion de
Castagnoli, 2010.

20  Las fechas del Pitén no son precisas. Véase Clayman, 2009, p. 48 y Di Marco 1989,
pp- 2y ss.

220



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

Pero los escépticos anulan incluso la voz “en nada mas” (oudtv
uaAov). En efecto, asi como la providencia no existe mas de lo que
no existe, asi también “en nada mas” no existe mas de lo que no
existe. Esta voz significa, como lo dice Timon en su Pitén, “no de-
terminar nada, sino abstenerse de afadir algo (T undév opiCew, GAN
ampoobeteiv)”. (DL IX 76)

Gracias a este pasaje, entonces, es que podemos decir que el oUBev
u@AAov, e indirectamente, del 16 undév opilev, desempenaron al-
guna clase de funcion en la obra, incluso si no se trataba de la mis-
ma que Sexto Empirico (o el propio Didgenes Laercio), les otor-
g6 en cualquiera de sus interpretaciones. Seglin Diogenes (IX 67),
en el Pitén, Timon se habia propuesto “esclarecer” (Siacagéw) la
disposicion (8148eois) de su maestro. Si esto es asi, parece logico
suponer que este proposito, al modo de una patina, es capaz de
traer luz al resto de las noticias disponibles sobre el contenido de
la obra, incluyendo la definicion citada y las hipotesis en torno al
papel que podrian haber desempefado las voces. O, al menos, el
lugar que podria haber ocupado la definicion del “en nada mas”.
Sin embargo, aunque se trate de una pista hermencutica plausible,
su contenido no es transparente. Si, por ejemplo, nos guiamos
tnicamente por el parrafo que circunda la noticia podriamos su-
poner que la disposicion a la que Timon hacia referencia era la im-
pasibilidad (&mwdbeia) que Pirron manifestaba frente a los dolores

21. 5 si, al contrario, se trataba de esclarecer su disposicion

fisicos
en un sentido que involucra estados que igualmente se le atribu-
yen como la indiferencia, la tranquilidad o el desapego (ej. DL IX
63 y 64). En este caso, la informacion a la que podemos acudir es
indirecta y tiene que ver, como decia en el preambulo, con los sig-
nos y los gestos literarios (literarios y filosoficos) que configuran

la atmosfera del Piton.

21 “Se cuenta también que, sobre una herida, le aplicaron medicamentos sépticos, le
realizaron incisiones y cauterizaciones, pero ni siquiera fruncio el ceno” (DL IX 67;
Decleva, T16). La palabra amébeia no aparece, pero es claro que la anécdota busca
hablarnos del cardcter impasible de Pirrén. De otra forma no hace sentido su referencia
al ambito fisico del malestar provocado por las curaciones. Véase Decleva, 1981, p. 169.

221



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

La escena parece haber sido disenada, por ejemplo, al estilo de
los mitos fundacionales de conversion filosofica comunes a la ma-
yoria de las escuelas??, 1o cual puede significar que para Timon era
importante dejar muestra del poder de convencimiento que Pirron
habia tenido sobre ¢l, sobre todo si, como alguna estimacion apro-
ximada de las fechas sugiere (Clayman, 2009, pp. 15-21), para ese
entonces habia ya entrado en contacto con la filosofia megarica de
Estilpon (DL 1X 109) sin que esta, al parecer, tuviera efectos sus-
tanciales en su forma de habitar el mundo. Entre otras cosas, el
topico de la conversion implica que la filosofia, al menos potencial-
mente, es capaz de transformar a quien entra en contacto con ella:
hay un antes y un después y un interludio de ejercicio. Esta con-
cepcion no es exclusiva, pero si tipicamente socratica, y al hacerla
suya en el Piton Timoén pudo haber buscado introducir a su maestro
al linaje simbolico de Socrates?®. La idea parece adquirir mas rele-
vancia si consideramos algunos elementos adicionales que, gracias
a la detallada burla con la que escribe Aristocles (casi tan detallada
como la que caracteriza la escritura de Timén)*4, podemos desen-

22 Es decir, los momentos en los cuales una persona no dedicada a la filosofia (en general
o a la filosoffa en cuestion) literalmente se convertia a sus practicas y/o a su credo tras
vivir una experiencia reveladora. Las mas simpaticas son las de los cinicos, véase DL VI
36, 94 Y Vil 3. El mismo Socrates tiene su propio mito de conversion en la anécdota con
el Oraculo a través de Querefonte (Apol. 153b).

23 Lo cual no implica que haya querido hacer de ¢l ni una especie de Socrates ni un
socratico en sentido estricto. Timén no parece haber tenido en buena a estima ni a
uno ni a los otros (los nicos que parecen salvarse son los cinicos). En las Sdtiras, por
cjemplo, acusa a Socrates de “picapedrero legalipardista” (¢vvonoréoxns, DL 11 19; Di
Marco, fr. 25); a Euclides, Fedon y otros descendientes vagos del socratismo los llama
“cotorras” (pAedéveov, DL 11 107; Di Marco, fr. 28) y asi sucesivamente (véase Bett,
2015, pp. 149-167 y Long, 2006, p. 89 n.p. 80). Las intenciones de Timoén podrian
entenderse, en cambio, como un esfuerzo por equiparar la fuerza historica y filosofica
de ambos personajes (Socrates y Pirron) que se distinguen por haber ejemplificado
modélicamente la concepcion del quehacer filosofico como una forma de vida.

24 En muchas de las refutaciones de Aristocles a los pirronicos buena parte de la estrategia
consiste en reaprovechar dialécticamente los términos estructurales de aquello
que intenta rebatir y mostrar como, una vez trasportados a diferentes dominios
de argumentacion o aplicados a diversos objetos, arrojan consccuencias absurdas
o indeseables. Piénsese, por ejemplo, en el uso dagépw en las refutaciones por
inconsecuencia (Aris. ap. Eus. praep. ev. XIV 18, 3). Véase Warren, 2001, pp. 147 y ss.
Véase, ademas, en este mismo escrito, lan.p. 10.

222



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

marafar: la referencia a Pito (donde se llevaban a cabo los juegos
en honor a Apolo; Arist., ap., Eus. praep. ev. XIV 18, 14), la refe-
rencia al templo de Anfiarao (en cuyas inmediaciones ocurrio el
encuentro) y el uso repetido del término 8auuale, central en la
apertura a la actividad filosofica segtin el Teeteto (155d). Por ahora
voy a concentrarme solamente en Anfiarao y dejo para despues la
cuestion del asombro como experiencia de apertura a una nueva
forma de acercarse al problema de la inasertividad.

De las distintas interpretaciones (todas absolutamente espe-
culativas) que se han dado acerca del significado que Timoén pudo
haber concedido a la figura a la vez mitica, literaria y religiosa
de Anfiarao®’, la que llama mas mi atencion es aquella que lo
relaciona con el pulp026: esa criaturilla de los mares cuya astu-
cia bifocal consistia, para los antiguos, tanto en la versatilidad
(Tohutpotia)?’, casi liquida, del cuerpo viscoso en movimiento
como en la capacidad de perderse (mimetizarse) con el entorno
hasta pasar completamente desapercibido; un monticulo de arena
mas entre monticulos imberbes. Esta relacion se da a partir de
un precepto conservado por la tradicion literaria de la poesia ci-
clica que pasé a la historia con el nombre de ‘Augiapec ¢Eehacia
(“Expedicion de Anfiarao”). Ahi, Anfiarao aconsejaba a su hijo en
los siguientes términos: “Anfiloco, héroe hijo mio, teniendo la
astucia (véov) del pulpo, adaptate (épapuédCew) a aquellos a cuyo
pais llegues. S¢ distinto seglin las ocasiones y acomodate al lugar
en el que estés” (Bernabé F9). Dos intuiciones interconectadas
sobrevienen de inmediato. Primero: el uso literario de la metafo-
ra del pulpo en la poesia. En este contexto, la metafora tiene que

25 La mayoria es recuperada por Clayman (2009, pp. 51 y ss.). Una de las opciones que
dejo sin explorar, pero puede ser interesante, supone que Timoén intentaba hacer un
guifo a la tradicion cinica utilizando a Anfiarao como simil de la posicion que Heracles
desempenaba en su dinastia moral. Antistenes, de hecho, escribi6 una obra titulada Sobre
Anfiarao (DL VI 18). La opcion es explorada por Decleva (1981, pp. 57 y ss.)

26 Hasta donde s¢, la idea original es de Untersteiner (1971), pero Decleva (1980) la
amplia y le proporciona nuevos vuelos.

27 Esta cuestion de la moAutporia como wimis del pulpo es desarrollada por Detienne y
Vernant, 1991, p. 39 y ss. Volveré al tema mas adelante.

223



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

ver con el doble baluarte con que se mide la destreza del poeta
que, por un lado, depende de la versatilidad con que adapta sus
figuras retoricas y los tonos de su lirica a las necesidades de los
distintos auditorios y, por otro, de su voluntad de mantenerse
fiel a la verdad interior de su practica (Untersteiner, 1971, p.
643)%8. Segundo: la “vida coman” (PH 1237, Bios 6 kowds) de los
escépticos, en particular, la observancia de las leyes y costumbres
que mas de una vez, en el terreno del lenguaje coloquial, se ha
equiparado con el dicho “ahi donde fueres, haz lo que vieres”.
Para Sexto, esta vida comln es resultado de la vida sin creencias
lo mismo que el seguimiento de las costumbres lo es de la estipu-
lacion de lo aparente como criterio practico que evita la inmovi-
lidad (PH 123-24)%° de modo que, si interpretamos la parénesis
en ese sentido, la figura modélica de Anfiarao podria pasar como
la imagen precursora de lo que en el pirronismo posterior se tra-
ducirfa en argumento.

Ninguna de estas intuiciones suscribe exactamente la misma in-
terpretacion ni deja de ser problematica: las palabras de Anfiarao al
joven Anfiloco no da muestras de suponer la necesidad de un prin-

28  En la definicion de Gentili (1996): “en la metafora del pulpo la habilidad, la sophia del
noble consiste precisamente en su capacidad para adaptarse a la situacion contingente,
sin perder su propia indole, la intuicion inmediata de lo que es oportuno o no oportuno
decir en presencia de un determinado auditorio. Fuera de esta atencion vigilante al
contexto social en que se mueve, el noble cae en una obtusa inflexibilidad, verdadera
atropia, escaso discernimiento, incapacidad de salir bien librado de las situaciones
dificiles” (p. 287). En ¢l caso de Teognis, por e¢jemplo, uno de sus formuladores (la
otra figura importante es Pindaro), el principio rector incorruptible que prevalece
sobre las aguas movedizas de la adaptacion esta ligado a los ideales de la nobleza y
la aristocracia. En unos versos dedicados a Cirno, escribe: “Oh corazon, a todos los
amigos adapta tu sentir y acomodate al ser de cada uno;/ procede como el pulpo que
parece/ del color de la roca a que se aferra;/ agarrate del uno vy, luego, cambia/ de
color segln caso. Esta es sabiduria mayor que la inmovilidad” 213-218, ap. Paramo,
2001, p. 105.

29 Que el criterio practico de las apariencias-guias pueda adscribirse al pirronismo original
es debatido. El centro del asunto esta en el sentido que se otorgue a una frase de Timon
citada por Sexto (M Vil 30) y por Didgenes (DL IX 105): “aA& T6 pawdpevov mévTn obével,
olmep &v EN6y” (“pero lo aparente domina por doquier, vaya a donde vaya”). Una lectura
a favor es presentada por Bett, 2000, p. 34-93. En contra estan, por ¢jemplo, Decleva,
1981a, pp. 263-264 y Chiesara, 2007, p. 25.

224



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

cipio rector, estatico de la conducta (como si el principio literario
del pulpo) como tampoco da muestras de necesitarlo (de quererlo)
el pirronismo; y el seguimiento casi programatico de las leyes y
costumbres tampoco parece comulgar demasiado bien ni con algu-
nos pasajes de la vida de Pirron en los que se muestra por comple-
to ajeno y desinteresado de los usos sociales ni con algunas lineas
en las que Timon califica a su maestro de “insumiso” (&8apacTtov),
ajeno la triste y frivola “hueste” que deambula sometida, entre
otras cosas, a la “inttil legislacion” (eikaing vopo®rikns; Arist. ap.
Eus. praep. ev. XIv. 18, 19; Decleva, T58). No quiero decir con esto
que el pirronismo temprano sea incompatible con este particular
elemento del pirronismo de sus sucesores. No tiene por qué ser
asi. Sin embargo, el que no lo sea, no impide que existan opciones
de interpretaciones diferentes que hagan justo a lo que antes llame
personalidad filosofica de ambos pirronismos. Las mismas intuicio-
nes, con todo y su insuficiencia, abren camino a varias posibilida-
des. Antes de revisarlas, sin embargo, hay que dar otro pequefo
rodeo y volver a la definicion de la formula “en nada mas”: “no
determinar nada, sino abstenerse de afadir algo (to undév opiCew,
&AN &TpooBeTeiv)”.

Surgen algunas preguntas: ;“afiadir algo” a qué? ;Afiadir que a
qué cosa? Como dije, el tipo de asuntos de los que Diogenes se
ocupa antes y despues de integrar el fragmento tienen una cla-
ra direccion epistemologica y dialectica: de lo que se trata es de
poner a prueba al pirronico-combatiente, de llevar hasta el limi-
te de la ridiculizacion y el absurdo las consecuencias de su for-
ma de tratar con el lenguaje. ;Es viable imaginar a Pirrén en un
cuadrilatero de ese estilo? He anticipado que mi respuesta es no.
Ese tipo de lucha frontal, de uso argumentativo del lenguaje, no
comulga bien, por ejemplo, con el Pirron emancipado del servi-
lismo filosotico que retrata Timoén en un emblematico fragmento
de las Satiras.

Oh, anciano. Oh, Pirron. ;Como y donde encontraste el escape

(B<duow) a la servidumbre (Aatpeins) de las opiniones y a la vacuidad
(xeveoppoouvns) de los sofistas, y destruiste las ataduras (ameAvoao

225



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

Beond) de todo engano y persuasion? No te preocupo indagar por co-
sas como cuales son los vientos de Grecia o de donde <viene> cada
cosa y a donde llega. (DL IX 65 [Decleva T60; Di Marco fr. 48])%°

Esta retorica escapista de la emancipacién31

sugiere que Pirron es
lo que es en la medida en que no sélo ha dejado atras el dominio
clasico de las opiniones y las persuasiones engafiosas (como lo hicie-
ran tambien Platon o Aristoteles), sino que no tiene ningtn interes
en participar en el tipo de indagaciones que largamente definio el
quehacer de la filosofia: el apxri y el téAos; las causas primeras y
ultimas. En este sentido, junto con todo lo demas, Pirrén se ha libe-
rado de la filosofia, acaso convirtiéndose en una suerte de “postfilo-
sofo”3? que solo con dificultad podria ser imaginado en un contexto
como el que se plantea alrededor del paragrafo 76. Un combate
dialéctico al estilo del que utiliza Diogenes para introducir la defini-
cion del “no es mas” tampoco guarda cercanta suficiente con Timon,
quien, luego de su conversidn al pirronismo, intercambio el registro
filosofico habitual, argumentativo y declarativo, por la literatura,
por la poesta, la satira (Lozano, 2020, p. 318)3. ;Entonces? Es aqui
cuando entra el segundo pasaje (esta vez, no propiamente un frag-
mento) relativo al Pitén (y al lenguaje) del que escribi lincas atras:

30 Es posible que en la frase que precede al fragmento (“Por eso también Timon se refiere
aélen el Pitén y en los Siloi de la siguiente manera [...]”, DL X 64) exista una laguna en
la que originalmente hubiera un pasaje analogo del Piton. Pero incluso si no lo hubiera,
es seguro suponer, por la redaccion misma, que se trataba de ideas afines.

31 En ocasiones (Ferrari, 1981, p. 353) se ha propuesto cambiar &3uow (escapar) por
&Mvow (liberar) argumentado que un simple escape fortuito no so6lo no hace justicia a
la fuerza de la opresion encapsulada en el término Aatpeia (servidumbre), sino que, en
si mismo, carece de valor filosofico; si se quiere, de potencia existencial. Pienso que la
decision es innecesaria y que el estado ambiguo de la cuestion es til. Por eso es que
hablo de la retorica “escapista de la emancipacion”. El espiritu de esta idea (o parte del
espiritu) es compartido por Brancacci (1981), que lee ¢l pasaje en clave cinica.

32 Recupero esta idea de la “postfilosofia” de una nota secundaria en el texto de Lozano
(2020 p. 317, n.p. 14) en la que utiliza el término en oposicion apelativo “prefilosofico”
utilizado por Spinelli (1991, p. 63).

33 Este antes y después en los registros escriturales de Timon puede estar marcado por el
quicbre con el tipo de discurso filosofico que aprendiera junto a Estilpon o sus allegados
segun el reporte de Diogenes Laercio (IX 109) que mencioné en un comentario
precedente.

226



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

Los dogmaticos [...] dicen que <los escépticos> eliminan la vida [Biov
aTous avaipeiv], en la medida en que rechazan todo lo que la compo-
ne. Pero ellos dicen que sus adversarios se equivocan, pues no se elimi-
na el hecho de ver, sino que se ignora como se ve. “En efecto, afirma-
mos lo que aparece, pero no que sea también tal y como <aparece>.
Percibimos que el fuego quema, pero suspendemos el juicio sobre si
tiene una naturaleza caustica. También vemos que alguien se mueve y
que <alguien> perece, pero no sabemos como ocurren estos <pro-
cesos>. Asi, pues, dicen, nos oponemos a las cosas no evidentes que
estan presentes junto con las que aparecen. En efecto, cuando decimos
que la imagen tiene relieve, declaramos lo que aparece. Pero cuando
decimos que no tiene relieve, ya no decimos lo que aparece, sino algo
distinto”. De ahi que Timon, en su Pitén, diga que ¢l no ha ido mas alla
del uso corriente [éxBePnkévar ThHy ouvrBeiav]. (DL 1X 104-105)

Igual que en el caso de DL IX 76, Diogenes parece interpretar las
palabras de Timoén como parte de las discusiones entre escépticos
y dogmaticos en torno al problema de la ampagia (Decleva, 1981,
p- 263; Bett, 2000, p. 88). La lectura mas comun de esta formula-
cion en especifico sugiere que el escéptico elimina la vida porque
elimina la posibilidad de cualquier tipo de accion mediada por el
asentimiento (por ende, mediada por la formacion y sujecion a una
o unas creencias). En este caso, las palabras del Piton utilizadas como
corolario parecen jugar el papel de una confirmacion: asi como
los pirronicos cuyas disputas recrea Didgenes aceptan con agrado
aquello que en sus términos se corresponde con el ambito de “lo
que aparece”, asi, cuando Timon niega haber ido “mas alla del uso
corriente” esta diciendo que no ha ido mas alla de las aparicncia534.
De dar esta lectura por sentado a atribuir el seguimiento de las
costumbres aTimon (y Pirron) hay un paso muy breve, pues se pre-
supone que lo que el pirronico critica al detractar los componentes
de la vida en su conjunto son el tipo de creencias ordinarias, de baja
intensidad, que llevan a los seres humanos de todos los dias a decan-
tarse por un camino u otro. Pero es posible también formular otra
respuesta en la que, en vez de rechazar el “modelo doxastico” antes

34 Vern.p.27.

227



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

descrito, el pirronico rechazarfa un modelo “dogmatico” (la pro-
puesta es de Correa, 2020, p. 40). Esto quiere decir que, de fondo,
alo que el pirronico se opone es “a la vida perfecta y realizada del
sabio, del Ginico que tiene cogniciones y, por lo tanto, propiamente
ciencia” (Correa, 2020, p. 28).Ya que Diogenes utiliza las palabras
de Timén como corolario, es posible leerlas en la misma direccion,
es decir, como expresion de rechazo al intelectualismo que hace
de la necesidad del conocimiento (en sentido fuerte) condicion de
posibilidad para que la vida y todos los elementos que la componen
no se disuelva en las ruinas de la inaccion. Pero se puede ir atin
mas lejos. Si tomamos en cuenta que al menos alguna parte de Pi-
tén estaba dedicada a lo que antes llame “disposicion lingiiistica” del
pirronismo; y si tenemos presente, ademas, que la informacion que
rodea la cita esta marcada por temas que de una u otra se vinculan
con el lenguaje, con sus usos, con la forma en la que los pirrénicos
se valen de lenguaje, jugando y explotando sus limites y principios,
entonces no resulta complicado considerar que ouviifeia, haga aqui
referencia concretamente al uso corriente u ordinario del lenguaje.
Esto es, retomando la lectura de la objecién anterior, un uso no
filosofico, ajeno a las pretensiones de la filosofia. Incluso, y aunque
se trate solamente de un guifo metaforico, el que en las lineas pre-
vias a la cita del Piton se hable de las opiniones del dogmatico como
“parasitos” (t& mapugiotaueva) de la apariencia (Correa y Sanchez,
2013, p. 327, n.p. 48), ademas de abonar a la idea de un pirronismo
postfilosofico (permitaseme el exceso), encuadra bien con una de
las inquietudes expuestas ya en el preambulo: el uso terapéutico de
la antipredicacion. Pensemos otra vez en la definicion del paragrafo
76 (“no determinar nada, sino abstenerse de afadir algo”) y en la
pregunta, muy simple, que se qued6 entonces en aire: jafadir qué a
que? El dogmatico esta parasitado por el lenguaje de las cosas oscu-
ras. ;Y qué no es desparasitar una de las funciones de los purgantes?
Frente a la asertividad, la contradiccion. Unas lineas después de la
cita, no en relaciéon con el oUdtv u&@Aov, aunque sin duda suscri-
biéndolo, Diogenes escribe:

228



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

Cuando los hechos estan en desacuerdo y los enunciados <contra-
rios> tienen la misma fuerza, se sigue el desconocimiento de la ver-
dad. Pero a este enunciado se opone también otro enunciado, de modo
que aquel, después de anular a todos los demas, se vuelve contra si mis-
mo y se elimina [Ug’ éautotU Tepitparels améAAuTal], a semejanza de los
purgantes que, después de haber hecho evacuar la materia, se evacuan
ellos también y se eliminan. (DL IX 76)

Lo que enfatizo en cursivas es el nicleo de la naturaleza kamikaze
de las voces que he intentado recuperar, oculta en el valor explosivo
del verbo mepitpémew (McPherran, 1987, pp. 292-293; Castagnoli,
2010, p. 335)3>. Como el kamikaze, el enunciado se declara en con-
tra de su asertividad valiéndose, precisamente, de ella misma. Para
que esto suceda, sin embargo, el pirronico tiene que atentar contra
su propio pirronismo, pues el requisito tacito de la operacion kami-
kaze es que ingiera la medicina (que conceda su asentimiento) y que,
entonces, en ese particular sentido, cometa el pecado filosofico de
la autorrefutacion. He aqui una de las acepciones no exploradas del
sujeto-pulpo que trae a colacion la parénesis de Anfiarao. El pulpo
no es solamente un animal mimético en el sentido que se estipula,
por ejemplo, al relacionarlo con la “vida comin” y el seguimien-
to de las costumbres. Es también, como escribi antes, un animal
mimético en virtud de su versatilidad (ToAutpomia; Decleva, 1981,
p- 217). La moAutpomia del pulpo es consecuencia del estado de la
materia de su cuerpo: al carecer de una estructura osea robusta se
desliza y revuelca en recovecos de todo tipo, se aplana y se infla de-
pendiendo la circunstancia, como el lenguaje ordinario. Su opuesto
natural, por asi decir, es la atpomia: la rigidez inmovil de los cuer-
pos. Densa, invariable, como el lenguaje filosofico®.

35 Vern.p. 17y 19.

36 Piénsese aqui en algunas de las citas que Diogenes recupera en la “galerfa de ancestros”
del pirronismo en 1X 71-73. En especial en las de Homero (“maleable es la lengua de
los mortales/ y muchas las historias <que hay> en <ella>”, “rico pasto de palabras,
en un sentido y en otro” y “seglin la palabra que digas, tal sera la que escuches”). Sobre
esto, escribe Sanchez (2018): “(...) como se puede ver, el escepticismo de Homero,
en la version laerciana, consiste en la forma en que se refiere a las cosas: el modo de
expresion, tal vez por azar, no es uniforme, es variado, probablemente conscientemente

229



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

skksk

Otro de los pasajes vinculados con el Pitén en el que parece el
“no es mas”, es el fragmento de Aristocles®’. Esta es, probable-
mente, la aparicion mas significativa, al menos desde el punto de
vista historiografico. Si concedemos que se traté de una parafrasis
fiel de las palabras de Timén y que al menos una buena parte de
estas palabras eran fieles, a su vez, a las palabras de su maestro,
entonces nos vemos obligados a aceptar que la forma en que ahi
es utilizado (es decir, la funcion que ahi se le concede) es, quiza,
la mas cercana en su logica interna a lo que Pirron o Timon, u
ambos, buscaban transmitir. Sintomaticamente, en este caso no se
habla de las voces. Tampoco se presenta el ou ugAAov como ges-
to expresivo del cronista ni se presenta como gesto defensivo de
un combatiente. Su funciéon mas clara, en cambio, es prescriptiva:
responde a la pregunta concreta sobre el como debemos hablar
acerca de las cosas (mpayuara); esto es, qué clase de disposicion
psicologica debe manifestar la disposicion lingiiistica con la que
nos pronunciamos sobre esto o aquello38. En la linea que prece-
de a la formulacién puntual que me interesa y que comparte con
ella el mismo tono prescriptivo, se dice que, respecto a las cosas y
dada su naturaleza “indiferente (&31&popa), inestable (&ot&bunTa)
¢ indeterminada (avemikpita)”, debemos permanecer “sin opi-
niones (&douf&oTous), sin agitacion (akAwels) y sin vacilacion
(akpadavTous)” y se nos invita a decir de cada una (de las cosas; de

equivoco (Aot &Aas)”, p. 20. En este “conscientemente equivoco” esta el quid de la
cuestion, pues apunta a la versatilidad del lenguaje utilizado por Homero. Véase también
Lozano, 2020, p. 312.

37 A favor de atribuir la parafrasis al Pitdn esta, por ejemplo, Ferrari (1968, p. 208), quien
se decanta en pro de una lectura unitaria de las fuentes. Chiesara (20021, pp. 88-89), al
contrario, se pronuncia en contra argumentando que la falta de una mencion explicita
(como si se da en otras secciones del texto) y la aparicion “sorpresiva” de Enesidemo al
final del recorrido sugieren la presencia de una fuente intermediaria.

38  Se ha hecho notar varias veces que el fragmento tiene la estructura clasica del itinerario
filosofico eudaimonista tipico del helenismo: de la metafisica a la epistemologia
desembocando en la ¢tica. En consecuencia, la logica del contenido que se afirma en
cada una de las partes depende sino completa, si fundamentalmente de las demas.
Aunque estoy de acuerdo con esta lectura, creo que para los fines modestos de este
escrito no hace falta exponer todas las dificultades que el pasaje implica.

230



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

las cosas en estricto particular) “que no es mas de lo que es o que es
y no es 0 que ni no es ni es” (ou u&\Aov ot f oUk oTv fj kal ot
Kol oUk EoTwv f) oUTe EoTIv oUTE oUK E0TIv).

Tradicionalmente, han existido dos formas de entender este
mantra-trabalenguas que parece llevar al lenguaje la disposicion
a la que a la vez se atiene y fomenta el pirronico. En la primera
alternativa, que se corresponde con la traduccién presentada, el
ol u&AAov solo afecta a los términos que inmediatamente le su-
ceden configurando un primer disyunto (“no es mas de lo que
no es”). Lo mismo ocurre con las siguientes dos partes: “es y no”
y “no es ni es”. En la segunda, al contrario, el oU paAAov afecta
independientemente a cada parte: “no es mas de lo que no es,
que <no es mas> de lo que es y no es o que <no es mas> de lo
que ni es ni no es” (Chiesara, 2001, p. 103). La segunda alterna-
tiva tiene la ventaja evidente de reflejar un estado de “indetermi-
nacion veritativa” afin al de la suspension del juicio (émoxr). La
primera, al pronunciarse asertivamente, se aleja de aquella y se
acerca al funcionamiento kamikaze atribuido a voces®”. Mi idea
es, entonces, que este mantra-trabalenguas no solo es la expre-
sion verbalizada de un estado, sino genuinamente un mantra: una
formula capaz de producir activamente una disposicion. ;Como?
Anticipé la respuesta en el preambulo: suscitando en quien lo
aplica la experiencia del asombro. Para que esto tenga sentido
hay que volver al Pitdn.

Y el maravilloso Pirron (8aunactos TTuppewv), ;sabia por qué caminaba
para ver los juegos piticos o deambulaba por el camino como los locos
(uennvoTes)?Y cuando empezo a reprender a los hombres y su ignoran-
cia (kaTnyopelv TGV GvBpcanicv kai Tis dyvoias), s;decimos que hablaba
con verdad o no? ;<Decimos> que Timo6n experiment6 (aeiv) algo
y asintio a sus argumentos o que no les prest6 atencion?Y es que si no

39  Flintoff (1980, p. 92), entre muchos otros, relacioné esta version del texto (o una
muy similiar) con los tetralemas tipicos de algunas filosofias y/o religiones orientales
argumentando que el tipo de estructura no tenia en realidad precedentes claros en el
pensamiento griego. Esta via de intcrprctacién tiene muchas complicaciones, sobre
todo historicas, pero no deja de ser sugerente.

231



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

fue persuadido, ;como se convirtio (¢yévero), de bailarin, en filosofo
y vivio admirando a Pirron (TTuppcova Bietéhece 8aunalewv)? Pero si
asintio a lo que decta, serfa alguien absurdo que, por un lado, hace filo-
soffa y, por el otro, nos lo impide. (Aris. ap. Eus. praep. ev. X1V 18, 15)

Mas que el contenido puntual de la refutacion, me interesan aqui los
términos que la componen: BaupdZeov y mabeiv. Sabemos (con cier-
ta seguridad) que Timon habia utilizado el primero porque, de otra
forma, la burla de Aristocles careceria de sentido. Sabemos también
que el segundo (procedente de m&Bos) sucle designar experiencias
no necesariamente intelectuales (apalabradas, por asi decir, en el
sentido, de estar mediadas por unas proposiciones y desembocar
en otras). Sabemos también, por lo escrito parrafos atras, que la
obra estaba marcada por un ambiente de simbolos socraticos y que
estos simbolos se encontraban alineados con el que pareciera su
proposito: introducir el pirronismo a la filosofia; traer al mundo de
la filosofia la 8148¢01s de Pirrén. Por tltimo, e independientemente
del periodo de la vida de Timon al que pertenezca, sabemos que el
encuentro relatado fue un verdadero parteaguas, pues le permitio
transitar de un estado de ser al otro, comprometiendo, ast, la totali-
dad de su existencia. No resulta entonces un desproposito suponer
que el tipo de experiencia evocada por el texto (aquella vivida por
Timoén y que Timon, a su vez, buscaba transmitir) era, justamente,
la experiencia del asombro al que Pirron (el mismo que “deambula-
ba como los locos”), con sus palabras, lo habia convocado. ;Pero qué
clase de asombro? ;Y como es que se produce? ;Y hacia queé arroja
una vez experimentado?

La Gltima linea del fragmento de Aristocles cierra el recorri-
do: finalmente, de lo que se trata es de saber qué le espera a quien
ha vuelto suyo el mantra del “no es mas”. La respuesta es clara:
“a los que estan en esta disposicion (...) les resultara primero la
inasertividad y luego la imperturbabilidad”. Sobre la arapagia hay
poco que decir que sea determinante para este trabajo. En cuanto
a la agaoia, el panorama es un poco menos nitido. La traduccion
mas comun y, en algin sentido, la que mejor refleja el estado de
indeterminacion epistemologica que define al pirronico en el frag-

232



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

mento, es “inasertividad”. Este es, de hecho, el significado que le
otorga Sexto Empirico en PH 1 192 y encaja perfectamente con la
suspension del asentimiento tal como se explica en PH 1196. Pero
no es la tnica alternativa. En su acepcion convencional (no filosofi-
ca, por asi decir) la dpacia remite a la pérdida del lenguaje: un es-
tado de mutismo o ajeno o discordante a las palabras40. Un estado
que, en términos descriptivos, refleja bien la dimension externa,
actitudinal del asombro. Quien esta asombrado se queda sin pala-
bras en parte, al menos, porque la causa eficiente del estado en que
se encuentra lo arroja a un tipo de experiencia que no depende ni
se reduce al proceso de asentir a unos contenidos proposiciona-
les. Esto explica por qué, a diferencia de lo que ocurre en el Teeteto
(155d), donde el asombro es parteaguas del origen de la filosofia
como actividad dialéctica, sea aqui, en el fragmento de Aristocles,
casi un estado de cierre, casi un elemento de clausura precursor de
lo que antes llameé postfilosofia.

3.Segunda pregunta: lo bueno y lo atil, la
versatilidad del pulpo y la artrosis del dogmatico

Como dije en el preambulo, quiza el modo mas intuitivo de resol-
ver la segunda pregunta (para qué hablaba Pirron consigo mismo)
sea acudir al contexto particular en el que Diogenes decidio ins-
cribir la anécdota que la suscita. Este contexto esta marcado por la
mencion preliminar del Sobre Pirron de Antigono de Caristo, el Gni-
co texto propiamente biografico en torno a Pirron del que tenemos
noticia y una de las fuentes mas importantes tanto por su cercania
cronologica con Pirréon como por su cercania literaria con Timon,
de cuya obra parece haber extraido la mayoria de sus materiales

40 Elargumento de Clayman (2009) en este sentido es interesante y benéfico para el tipo
de lectura que propongo: “First the practitioner will experience speechlessness, apaoia,
which is sometimes understood as ‘non-assertion’, but non-assertion is something one does,
an action, and the verb mepiéoefan suggests rather that ‘speechlessness” is the next result
of consistently saying about each thing that it no more is, than is not, or both is and is
not, or neither is nor is not” (p. 57). Este aspecto pasivo, de resultado que sobreviene,
es el que me interesa resaltar.

233



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

(Long, 2006, p. 69). En la seccion que va del paragrafo 62, donde
se hace referencia a la biografia de Antigono, al 64, donde finaliza
el primer grupo de anécdotas, encontramos un retrato variopinto:
se habla de la vida prefilosofica de Pirron (mencionada también en
IX 61); del aislamiento y la soledad que sucedieron a su viaje con
Anaxarco en la expedicion alejandrina, etcétera. No obstante, solo
dos entre las noticias se vinculan organicamente con los temas de
los que he escrito hasta el momento: “Permanecia siempre en el
mismo estado [kataocTriuaty] (de modo que si alguien lo dejaba en
medio de una charla, acababa el discurso para si mismo), aunque
de joven habia sido impetuoso [kexivnuévov]” (DL IX 63) y “Nadie
lo menospreciaba en las investigaciones, porque hablaba detallada-
mente incluso al responder” (DL IX 64).

Cada uno de estos pasajes indica una via diferente de acercarse
a la pregunta por el sentido de la practica. El primero41 nos con-
duce hacia la invariabilidad: un Pirrén ajeno a las circunstancias y
bienes exteriores, cuyo estado (mental y corporal) es definido en
oposicion al cambio y al movimiento. Nos conduce, también, hacia
la capacidad transformadora de la filosofia que, presumiblemente a
través del ejercicio, de la constancia del ejercicio durante el trans-
curso de una vida (impetuoso de joven, invariable en la adultez),
es capaz de llevarnos de un estado a otro. Y no s6lo de un esta-
do x a uno y, teniendo a x y y como estados cualesquiera, sino, a
juzgar por los términos que se utilizan (kexwnuévov es, de hecho,
un término de movilidad), de un estado a su absoluto opuesto. A
primera vista, y pese no tener demasiado contexto, la cuestion
de la inmutabilidad evoca en linea recta al ov uaAAov, es decir, al
ol u&AAov si el o u&@Aov fuera una actitud al estilo en que, por
ejemplo, se valia de ella Aristocles en sus refutaciones (ap. Eus.
praep. ev. XIV 18, 14). Esta es la interpretacion que mas se adectia
al sentido de otras an¢cdotas (también reportadas por Antigono),
en especial DL IX 62. En ese caso, la actitud de Pirrén (no evitar
ni cuidarse de perros, carros, precipicios y “cosas parecidas”) apa-

41 De hecho, Bett (2000, p. 64, n.p. 2) sugiere que esta anécdota es una version sin sentido
de la practica descrita en DL IX 64.

234



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

rece como resultado natural de su desconfianza por las sensacio-
nes; como la actitud obvia que tendria alguien cuya desconfianza
por el testimonio de la percepcion ha sobrepasado los limites mas
basicos del sentido comtn. De ser asi, el que Pirron se mantuvie-
ra incolume en su discurso, hablando de corrido sin preocupacion
alguna, se entenderia entonces como la actitud-reflejo de su ne-
gativa a considerar que algo —cualquier circunstancia— pueda,
de hecho, constituir un parteaguas de la accion (i.e. del cambio de
actitud). Es posible, sin embargo, abrir otro camino y suponer que,
en lugar de una actitud-reflejo se trataba de una actitud-resulta-
do. Es decir, de una actitud derivada de la practica del “no es mas”
tal y como, decia, aparece en el fragmento de Aristocles. De ser
el caso, aquello que desde fuera se percibe como una suerte de in-
mutabilidad artritica podria ser un simple ejemplo de calma en el
ajetreo; un simple caso de tranquilidad (ampaypooivn) en medio
del bullicio*?. Otros aspectos de la biografia de Pirrén recuperada
por Diogenes apuntan en una direccion parecida: Pirron, dice, “se
asilaba y era solitario” (ékaTeiv Te aiTov Kal épnudlew), ajeno a las
convenciones sociales y familiares, desprendido e indiferente, erra-
tico, incluso, en su costumbre de “salir de viaje” repentinamente
y vagabundear “con quien le placia” (DL 1X 63). Todo esto apunta,
creo, mas a alguien que vive “con fluidez” (M X1 110), versatil y
despreocupadamente, que a alguien invariable en el sentido de la
artrosis-ampatia que de pronto se sugiere.

La segunda cita puede abonar a la misma lectura, atm si de
inicio parece situar a Pirrén en el campo dialéctico de las batallas
escépticas contra los dogmaticos. Esta impresion momentanea es-

42 Poco después de esta seccion de anécdotas, a modo de juicio aprobatorio acerca de
lo expuesto, Diogenes enfatiza que Pirron tuvo muchos seguidores debido a lo que
Correa y Sanchez traducen como “tranquilidad” (&mpayuootvn). El término tiene
distintas connotaciones, todas ellas vinculadas con la “ausencia de actividad” (Correa y
Sanchez, 2013, p. 220, n.p. 7). En esta acepcion primaria es que opone mas claramente
a moAumpdyuoves (DL IX 112; Di Marco fr. 1), utilizado por Timo6n en el primer libro
de las Sdtiras para referirse a los sofistas: “¢omete viv pot ool ToAUTP&YHOVES éoTe copioTal”
(“Ahora venid a decirme, sofistas de muchos enredos”, en la traduccion de Bredlow
Wenda; “Ditemi ora voi tutti, sofisti dai molti maneggi”, en la de Di Marco). Sobre esta
oposicion, Lozano, 2020, pp. 321-322.

235



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

conde una disyuntiva en la traduccion. En la version de Correa y
Sanchez que utilizo, por ejemplo, se opta por Siefodikéds (“en deta-
1le”) en lugar de por é€oBikéds (“de inicio a fin”), como lo hacen las
versiones de Dorandi (2013) o Decleva (1981), apegadas a los ma-
nuscritos. La diferencia es sutil, pero significativa. Un Pirron habil
para dar respuestas detalladas puede ser un buen filosofo, un buen
orador o un buen sofista. Un Pirrén que habla de corrido, sin pau-
sa y sin tregua, parece todo lo contrario. El uno resulta bueno para
hablar y compartir ideas, con el otro perseguir una conversacion
resultaria monumentalmente inatil. Sin contar con que un Pirron
como este Gltimo es facil de imaginar hablando consigo mismo,
absorto y extraviado; y facil de imaginar hablando solo, absorto
y extraviado también, como se narra en las ané¢cdotas anteriores.
Esta lectura coincide, ademas, con lo que Diogenes mismo recupe-
ra en las lineas posteriores acerca de la fascinacion que provocara
en el joven Nausifanes, a quien Pirron habia literalmente “cauti-
vado” (Bnpabijvat). ;Cautivado por qué? El fraseo no es del todo
claro. Si seguimos la linea marcada por el Sieodikéds, parece logico
asumir que Nausifanes habia sido cautivado por la habilidad discur-
siva de Pirron (quiza porque era todavia joven e inexperto), por su
capacidad para “ser propositivo y matizado” incluso al responder
(Correa y Sanchez, 2013, p. 220, n.p. 6). No obstante, acto segui-
do, casi como si se hubiera retractado, aparecen un par de lineas
iconicas: “En todo caso, <Nausifanes> decia que habia que tener
la disposicion [BiaBécecas] de Pirrédn, pero discursos [Aéycwv] pro-
pios”. A menos que creamos que el anonadamiento de Nausifanes
por las habilidades oratorias de Pirron tenia algo que ver con que
era un joven inexperto, algo no termina de cuadrar: ;por qué se-
guiriamos a Pirron en la 81&8ecis, pero no en el discurso? ;Por qué
seguiriamos a Pirron en el acto y no en el argumento? Bien po-
dria argumentarse que Nausifanes habia sido cautivado por la forma
en que Pirron discurria y no por el contenido de sus disertaciones,
en cuyo caso haria perfecto sentido su recomendacion sucedanea.
No hay contradiccion y es posible, pero la alternativa, ademas de
igualmente viable, resulta mas organica al retrato general. En este

236



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

caso, Bnpadijvat tendria un significado ambivalente, pues el estado
de Nausifanes frente a ese tipo de Pirron seria mas cercano a la
sorpresa (;al asombro?) que suscita lo extraordinario que a la ad-
miracion convencional.

La pregunta es ahora para qué o, mejor dicho, en qué aspec-
to del pirronismo original se traduce el lenguaje de la anécdota
asi interpretada. En parte, como decia, muestra el extranamiento
social de Pirron, su ajenidad respecto a las convenciones, su ca-
racter erratico, etcétera. Pero, sobre todo, reitera su negativa a
participar del bullicio filosofico al que hacia alusion lineas atras:
como si se tratara de un performance, Pirron habla “de inicio a
fin” para no ser embaucado por las disputas acerca del inicio y el
fin de los “vientos de Grecia”. La cuestion ahora es determinar
como se vincula todo esto con la anécdota de 1X 64 y, por ende,
con el problema del sentido que podria tener una respuesta tan
ambigua como la dada por Pirrén. Vimos ya que en el contexto
de escritura mas inmediato no se sostiene en realidad la hip6-
tesis de un Pirrén que se ejercitara en ser util para cuestiones
relativas, por ejemplo, a las discusiones filosoficas o eristicas de
ningln tipo. Una utilidad de ese tipo no tendria ninguna clase
de relevancia para alguien que, como el Pirron de Timén, no
pertenece al mercado de la filosofia. Ese mismo contexto no su-
giere tampoco que Pirron se ejercitara en ser, por ejemplo, un
buen ciudadano ni atin una buena persona en el sentido moral
que efectivamente reviste en ocasiones a la palabra. El Gnico otro
pasaje de las Vidas en el que se menciona esta practica del ha-
bla-consigo-mismo es 1X 69, en la seccion que Diogenes Laercio
dedica a los discipulos directos de Pirron. De uno de ellos, Filon,
Timon habria escrito lo siguiente:

En cuanto a Filon, hablaba la mayor parte del tiempo consigo mismo
[mAeioTa Siehéyeto], por lo que <Timén> dice de ¢l lo siguiente: o
aquel que, lejos de los hombres, es su propio maestro y habla consigo
mismo [auTtéoxolov aiToAaAnTiv], sin preocuparse [¢umaléuevo] de

la gloria ni de las disputas [86€ns ¢pidcov]: Filon.

237



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

El terreno aqui es menos hermetico que el del paragrafo 64. En
principio se establece la continuidad de la practica que, por un lado,
fue probablemente transmitida de Pirron a Filon (tal vez a todos los
discipulos) y, por otro, constituia buena parte del quehacer cotidia-
no de este ultimo. A diferencia de Pirrén, Filon no fue sorprendido
casualmente hablando solo, sino que hizo del habla en solitario un
clemento especifico de su vida. En segundo lugar, se establece un
vinculo (ahora si directo) entre la practica y el caracter: el Filon ale-
jado del mundo, maestro de si mismo, atestigua el desapego por la
vida publica y la tendencia solitaria que definian a Pirron al mismo
tiempo que reivindica su independencia respecto cualquier tipo de
ensefianzas. En tercer lugar, tanto la practica como el caracter se
unen en flujo con dos elementos parcialmente novedosos: la des-
preocupacion por la gloria y la despreocupacion por las disputas.
El segundo tipo de despreocupacion es un factotum del Pirron que
he retratado hasta el momento. El primero, sin embargo, no es tan
evidente. Para entenderlo hay que volver al templo de Anfiarao.
Lo primero que en este sentido se me viene a la memoria es la
descripcion que hace Plutarco del Anfiarao de Esquilo en Los siete
contra Tebas: “Y Esquilo, igualmente, sita en la moderacion el no
enorgullecerse frente a la fama (T mpos 86Eav Eéxew atigov), el no
ser insolente, el no excitarse con los elogios de la multitud, cuando
escribe sobre Anfiarao” (Adud. poet. 32D; Decleva, 1980, p.50). La
palabra clave en este caso es atiqov: carencia de Tigos, de vanidad.
Precisamente, el rasgo que define a Pirron en contraste con el resto
de los filosofos en las Sdtiras (ej. DL viI 15, Di Marco fr. 38; PH
1224, Di Marco fr. 60)" y el adjetivo que define, en palabras de
Sexto, la “presuncion de lo inexistente como si fuera existente™*
(ofnots TV oUk dvTev s &Twv; M VI 5). ;Y que no es esta pre-
suncion —este transito del parecer al ser— el gesto distintivo del

43 El papel del tigos en el pirronismo temprano es bien reconocido, aunque solo rara vez
se ha considerado un tema central. Ademas del ya citado estudio de Decleva (1980, esp.
pp- 53 y ss.), esta Brancacci, 1981, p 232.

44 Asi es como Sexto explica la consigna “rigos t& wévra” (“todo es vanidad”) de Monimo,
un filosofo cinico del s. Iv. Didgenes Laercio (VI 83) la conserva también en unos versos
de Menandro (Vi 83). Véase Bett, 2000, p. 164.

238



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

dogmatico, aquello que distingue el uso dogmatico de la palabra,
el uso constructivo y filosofico de la palabra, del uso ordinario y
corriente, ontologicamente desprovisto de valor, corrosivo y kami-
kaze del que participan los pirronicos? ;Qué no es justamente esta

la parasitosis de las creencias afiadidas?*®

4. Breves conclusiones

Mi intuicién aqui —que, por lo demas, ha sido un fantasma reco-
rri¢ndolo todo— es que el uso kamikaze de las voces y, en general,
la forma pirronica de valerse de las palabras tiene la funcion de
devolver la actividad del pensamiento al territorio ordinario que le
corresponde y romper, asi, con la base moral del intelectualismo.
Esto quiere decir, por ejemplo, que cuando Timén dijo no haber
ido mas alla del uso ordinario del lenguaje (segln la interpretacion
que he defendido de ouvriBeiav), probablemente buscaba separarse
del lenguaje de la filosofia en el sentido normativo y robusto que
alimenta objeciones como la planteada en DL 1X 104-105 y situarse,
al contrario, en el terreno de un lenguaje propositivamente ambi-
guo-ambivalente, erratico y polifénico (“conscientemente equivo-
c0™®) como el que caracteriza su registro literario. Un lenguaje
que, en principio, posee las capacidades de versatilidad y mimesis
que definen al pulpo a la vez que comparte con Anfiarao el desinte-
rés por los objetos tipicos de la vanidad. Se trata, en principio, de un
escenario de espejos, pues el uso ordinario del lenguaje es uno con
la vida ordinaria, con su simpleza y su falta de pretensiones. Pero
también, como el propio pirronismo, se trata de un lenguaje que se
mueve en el territorio de la autorrefutacion productiva: esa es la
funcion de las voces-mantra que, a diferencia de las voces-combate
y las voces-testimonio, son capaces de suscitar en quien las utiliza
un estado de inasertividad vinculado con el asombro. Este asombro,
me parece, no es otra cosa que el doble reconocimiento de la inuti-

45 Me refiero aqui vagamente a las “creencias anadidas” de las que escribe Sexto en M X1
158-159; de alguna manera, también, pardsitos de la experiencia y la percepcion (total o
parcialmente pasiva) de los fenomenos.

46 Ver nota 36.

239



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

lidad de la filosofia para el proposito de vivir, como Pirron, ajeno a
las perturbaciones y el reconocimiento de la vanidad que acompafia
el acto de asumirse como sapiente (Di Marco, 1989, p. 133; Vogt,
2015, p. 13). Un tipo de vanidad (de “arrogancia filosofica”, Loza-
no, 2020, p. 215) a la que el pirrénico renuncia. Es en este sentido
que hableé de postfilosofia: una filosofia que da la vuelta contra si
como la serpiente hasta devorar su cola o como el mismo pulpo que

come sus tenticulos en invierno*’.

Bibliograﬁ'a

Bernabé, A. (Trad.) (1979). Fragmentos de épica griega arcaica. Gredos.

Bett, R. (2000). Pyrrho, his Antecedents and his Legacy. Oxford University
Press.

Bett, R. (2015). Pyrrho and the Socratics. En U. Zilioli (Ed.). From the So-
cratics to the Socratic Schools (pp. 149-167). Routledge, Taylor & Francis.

Brancacci, A. (1981). La filosofia di Pirrone ¢ le sue relazioni con il cinis-
mo. En G. Giannantoni (Ed.). Lo scetticismo antico. Atii del convegno orga-
nizzato dal centro di studio del pensiero antico del C.N.R. Roma 5-8 novembre
1980 (pp. 211-242). Bibliopolis.

Castagnoli, L. (2010). Ancient Self-Refutation. The logic and history of the
Self-Refutation Argument from Democritus to Augustine. Cambridge Uni-
versity Press.

Chiesara, M. (2007). Historia del escepticismo griego. Ediciones Siruela.

Clayman, D. L. (2009). Timon of Phlius Pyrrhonist into Poetry. Walter de
Gruyter.

Correa, A. y Sanchez Castro, L. (Trads.) (2013). Diogenes Laercio IX,
61-116: Pirron y los pirronicos. Ideas y valores: Revista Colombiana de
Filosofia, LXII(151), 215-238.

47 El pulpo que “roe” sus tentaculos en el invierno para preservarse es una imagen usada
por Plutarco en relacion con la dialéctica de Crisipo y recuperada por Castagnoli (2010,
p- 298). La idea es sin duda distinta, sobre todo en la interpretacion de Castagnoli en
la que son los tentaculos (los argumentos de la dialéctica de Crisipo) lo que terminan
por consumir el centro (los principios que la sostienen). No es mi intencion hacer
una analogfa absoluta, sino, mas bien, resaltar lo que en espiritu tienen en com@n: una
criatura que atenta contra sl.

240



Pirron, Timon vy las voces (;kamikazes?)

Correa, A. (2021). Lo que el pirronico ignora y lo que tal vez sepa (a
proposito de DL 9.102-5). En ]. Ornelas (Comp.). Risticos vs urbanos.
Disputas en torno a la interpretacion del escepticismo pirrénico (pp. 39-51).
UNAM.

Correa, A. (s/a). Aristocles, Pirron y los pirrénicos (Eusebio, Praep. Ev. 14.18.1-
30). Traduccion. Borrador de trabajo sin publicar.

Corti, L. (2015). Mind and Language of the Laértian Pyrrhonist: Diog.
Laert. 9, 74-77. En K. Vogt (Ed.). Pyrrhonian Skepticism in Diogenes
Laertius (pp. 123-143). Mohr Siebeck.

Decleva, F. (1980). Tugos: contributo alla storia di un concetto. Sandalion,
3, 53-66.

Detienne, M y Vernant, J. (1991) Cunning Intelligence in Greek Culture and
Society. University of Chicago Press.

Di Marco, M. (1989). Timone di Fliunte. Silli. Introduzione, edizione critica,
traduzione e commento. A cura di Massimo di Marco. Edizione dell” Ateneo.

Diogenes Laercio [DL] (2013). Lives of Eminent Philosophers. T. Dorandi
(Ed.). Cambridge University Press.

Diogenes Laercio [DL] (2010) Vidas y opiniones de filésofos ilustres. Editorial
Lucina.

Ferrari, G. (1981). I’immagine dell’equilibrio. En G. Giannantoni (Ed.). Lo
scetticismo antico. Atii del convegno organizzato dal centro di studio del pensiero
antico del C.N.R. Roma 5-8 novembre 1980 (pp. 377-392). Bibliopolis.

Flintoff, E. (1980). Pyrrho and India. Phronesis, 25(1), 88-108.

Gentili, B. (1996). Poesia y publico en la Grecia antigua. Quaderns Crema.

Hadot, P. (2006). Ejercicios espirituales y filosofia antigua. Siruela.

Liddell, H. y Scott, R. (1996). A Greek-English Lexicon. Clarendon Press.

Long, A. (2006). From Epicurus to Epictetus. Cambridge University Press.

Lozano-Vasquez, A. (2020). Pyrrhonian Language. Rénai. Revista de Estudos
Classicos e Tradutdrios, 8(2), 309-330.

Lozano-Vasquez, A. (2021). Vida en lugar de doctrina en la biografia de
Pirron por Diogenes Laercio: sobre la rusticidad de Pirron. En J. Or-
nelas (Comp.). Risticos vs urbanos. Disputas en torno a la interpretacion del
escepticismo pirrénico (pp. 23-38). UNAM.

McPherran, M. (1987). Skeptical Homeopathy and Self-Refutation. Phro-
nesis, 32(3), 290-328.

241



Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

Platon (1988). Teeteto. DidlogosV. Gredos.

Polito, R. (2014). Aenesidemus from Cnosos. Testimonia. Cambridge Univer-
sity Press.

Roman, R. (2012). La invencion de una “escuela escéptica” pirronica y
radical. Aaipov, Revista de filosofia, 37(2), 111-30.

Sanchez-Castro, L. (2018). El rol de Heraclito en el libro 1X de las Vidas de
Diogenes Laercio. NOVATELLVS, 36(1), 11-28.

Sexto Empirico (1993). Esbozos Pirronicos [HP]. Gredos.

Sexto Empirico (2012). Contra los dogmdticos [M]. Gredos.

Spinelli, E. (1991). Sceptics and Language: Phonai and Logoi in Sextus
Empiricus. Historie Epistemologie Language, 13(2), 57-70.

Untersteiner, M. (1971). Scritti minori. Studi di letteratura e filosofia greca.
Paideia editrice.

Vogt, K. (2015). Pyrrhonian Skepticism in Diogenes Laertius. Mohr Siebeck.

Warren, J. (2001). Aristocle’s refutations of Pyrrhonism (Eus. PE 14.18.1-
10). The Cambridge Classical Journal, 46, 140-164.

Warren, ]. (2002). Epicurus and Democritean Ethics. An Archeology of Ataraxia.
Cambridge University Press.

242



CAPITULO VIII

CONOCIMIENTO Y ACCION EN SEXTO EMPIRICO

Marisa Divenosa

En el presente capitulo nos ocuparemos de la relacion que Sex-
to Empirico estableci6 entre el restringido acceso del hombre al
mundo y —dada su naturaleza practica— la necesidad de tomar
decisiones. Las implicaciones eticas de la epokhé han sido vistas en
general como una contradiccion de la posicion escéptica o como
una debilidad de tal propuesta respecto de su pertinencia practica.
Aunque una interpretacion de este punto —cruce entre la episte-
mologia y la ética escépticas— podria subsanarse desde una pers-
pectiva urbana del CSCCptiCiSH’lOl, creemos que es licito pensar un
escepticismo sexteano integral coherente en si mismo, orientado

hacia una filosofia abierta a fundamentaciones no completamente

1 Este concepto de urbanidad se define por oposicion a un escepticismo rstico, segin
la ya tradicional distincion propuesta por Barnes (1982). Mientras que en este tltimo
sentido se comprende que el escéptico —mas especificamente el pirronico— aplica
su mirada a toda la realidad y desde todos los ambitos —lo cual lo conduce a cierto
grado de contradiccion—, la interpretacion de escepticismo urbano entiende que la
argumentacion solo atafic a la cuestion filosofica, es decir que se trata de una perspectiva
teorica —evitando asi la pretendida contradiccion—.

243



Marisa Divenosa

racionales. El tratamiento del problema del bien parece ceder lugar
aqui, en Gltima instancia, a una intuicion tltima que guia la accion.

Intentaremos aqui demostrar que, a falta de un criterio dife-
rente que el fenomeno para determinar como vivir, en el ambito
practico Sexto cuenta con un trasfondo no completamente expli-
cito —y menos aun sistematizado— en lo concerniente a las de-
cisiones. Sexto remite tanto al sentido comtn —aquello a lo cual
apela un hombre Vulgar—2 no menos que a la observancia tradi-
cional de las leyes y normas de la propia sociedad?.

En esta perspectiva, comenzaremos por revisar el pasaje de Ad-
versus Mathematicos (AM) XI 42-78, con su paralelo en Esbozos Pirro-
nicos (EP) III 179-193. Adicionalmente, nos referiremos a los desa-
rrollos de AM XI 239-258, en que se problematiza un tema conexo:
la existencia de un ‘arte de vivir’, que compromete un concepto de
‘buen vivir’ y, por tanto, de ‘bien actuar’. La estructura de nuestra
propuesta esta enmarcada en tres preguntas. La primera es ;por qué
Sexto se preocupa por demostrar que no existe un ‘bien natural’
(agathon physei)? Las expresiones ‘bien natural’, ‘bien en realidad’ (to
dnti), ‘realmente bueno’ (alethés) y ‘bueno’ aparecen intercambiadas
en todos los pasajes referidos, mentando siempre algo tnico que
existe como bien. Toda la primera parte de uno de los argumentos
que presentaremos (AM XI 42-71) se esfuerza por demostrar esto:
que tal bien natural no existe. La segunda pregunta que abordaremos
es: scual seria la manera en que Sexto piensa que se realiza la cons-
truccion del ‘bien” —debe haber una, ya que nos instala en la esfera
de la accion—, si no hay parametros naturales para determinar la
buena accion? Para responder esto vamos a centrarnos en el pasaje
AM XI 72-87. Finalmente, nos preguntamos ;por qué es necesario
para el escéptico plantear la imposibilidad de un arte de vivir bien?
Intentaremos concluir acerca del tipo de ética que se desprende del
pensamiento de Sexto Empirico que, lejos de incurrir en contradic-
ciones, promueve la continua bisqueda del descubrimiento del bien.

2 EPI1237;11246; AMIX 44.
3  EPI23.

244



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

1. ;:Por qué Sexto se preocupa por demostrar
que no existe un bien natural?

El pasaje completo del discurso sobre el bien y mal naturales en
Contra los éticos (AM IX) esta entre los paragrafos 42 y 109. Esta
seccion sobre la inexistencia del bien natural —y la consiguien-
te inexistencia de un mal natural— es larga y sumamente rica, no
menos que desordenada. Sexto comienza desarrollando una breve
presentacion general y, con la descripcion y critica de lo que ciertas
posiciones filosoficas dicen sobre el bien (42-67), continta con la
descripcion de lo que los escépticos han considerado sobre él. De-
tengamonos entonces en el pasaje AM X142, donde Sexto establece
de modo esencialmente introductorio que el bien se dice de muchas
maneras. Para empezar, la polisemia de ‘bien” —es la fama; es la ri-
queza; es la salud y aun otros lo dicen que es el placer—, nos ubica
en una perspectiva netamente sexteana, donde la falta de unidad
de aquello sobre lo que se piensa y habla dinamita la posibilidad de
afirmar que lo conocemos. Una vez sentado este punto de partida,
el filosofo retoma lo que algunos fil6sofos han sostenido al respecto.
Las posiciones que menciona son evidentemente las que considera
que deben ser refutadas. Alli recuerda a:

1) Los académicos y los peripateticos —dice—, sin establecer
diferencias entre ellos; para estos hay tres géneros de bien: los rela-
tivos al alma (virtudes), al cuerpo (salud, buena constitucion fisica)
y los externos (la riqueza, la patria, los padres).

2) Los estoicos, aunque también senalan la existencia de tres
géneros de bienes, los clasifican de modo diferente: bienes del
alma (virtudes y conductas honestas), externos (los amigos, los
buenos hijos), y un tercer tipo, ni relativos al alma ni al cuerpo (el
hombre honesto considerado respecto de sf)*.

3) Los epictireos, que ponen el bien principal en el placer.

En todos los casos, la intencion de Sexto es traer ante los ojos
del lector la debilidad de los argumentos, que el pensador insta-

4 AMIX 46-47: “Pues no es posible que este sea externo a si mismo ni relativo al alma, ya
que esta compuesto de alma y de cuerpo”.

245



Marisa Divenosa

la en la ausencia de unanimidad de criterio sobre qué es el bien
natural o como se manifiesta. Fruto de un movimiento tipico del
escepticismo, la isosthéneia —es decir, la igual fuerza que tiene cada
uno de los argumentos presentados respecto de su argumento con-
trario—, nos vemos obligados a suspender el juicio sobre aquello
en que consiste el bien, al menos en el marco de las presentaciones
de los peripatéticos, de los estoicos y de los epictreos. Los mismos
argumentos —aunque de manera mas esquematica— aparecen en
el libro IIT de los EP, lo cual da lugar a Sexto para afirmar en mas
de una oportunidad que no hay “criterio acordado (kritérion homo-
logotin) ni demostracion (apddeixis): debido a la discrepancia irreso-
luble (diaphonia) existente también en esto, se concluira en la sus-
pension del juicio; y por ello, no se podra asegurar qué es lo bueno
por naturaleza” (EP IIT 182).

En todos estos argumentos que presenta, Sexto intenta definir
qué es el bien, pero concluye sobre su in-naturalidad. En lugar de la
inexistencia de un bien natural, llega apenas a demostrar la plurali-
dad de modos de concebir el bien. El supuesto del argumento es que
“nada de lo que se llama bien produce a todos la sensacion de bueno.
Luego, no es bueno por naturaleza” (AM XI 77), porque algo bueno
por naturaleza produciria el mismo efecto en todos los casos.

Si la revision de la pluralidad de posiciones filosoficas sobre la
existencia de un bien no fue suficiente, Sexto se encamina aho-
ra —a partir de AM XI 48— hacia el contenido que tendria ese
‘bien’. Toma entonces en primer lugar la salud, no sin dejar de
aclarar que el analisis se centrara en un solo ejemplo, “puesto que
el discurso sobre esta [la salud] nos es mas familiar (synethésteros)”
(AM XI 47) —si recordamos su profesion de medico entendemos
mejor la relevancia del punto—. La estrategia argumentativa pi-
votea desde la presentacion de posiciones filosoficas sobre el bien,
hacia el eje de aquello que se considera un bien. El punto ya no
es la pluralidad de posiciones que clasifican bienes de diferentes
tipos —como en el caso anterior—, sino la consideracion de un
solo bien, bajo la mirada de diferentes posiciones filosoficas. Sexto
comienza por la opinién de los poetas (Simonides, Licimnio), pero

246



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

pronto se haran presentes nuevamente las opiniones de los filoso-
fos. También alli falta unanimidad respecto de que la salud sea un
bien siempre preferible (proegotimenon).

En este caso, Sexto se detiene larga y puntualmente en la po-
sicion estoica, para recordar que los estoicos consideran la salud
como un indiferente (10 adidphoron). Describe tres tipos de indi-
ferentes —es decir, aquello de lo que es posible servirse bien o
mal (61)—, siempre dentro de la concepcion estoica: (a) “aquello
hacia lo cual no hay inclinacion ni aversion” (59) (méte horme, méte
aphormé gignetai), (b) cuando hay una aversién o una inclinacion,
“pero no mas hacia tal cosa que hacia tal otra” (hormé kai aphorme
gignetai) (60), y (c) como “aquello que no contribuye a la felicidad
ni a la infelicidad” (61). La salud perteneceria precisamente a esta
tltima clase de indiferentes, un “indiferente preferible (proegmé-
na)”, por gozar de estima (axia) (62)°. En todo caso, Sexto sefia-
la claramente la relatividad de la adscripcion del valor positivo a
la salud, en la medida en que puede también volverse algo neutro
o malo. Aunque esto Gltimo parezca ridiculo, puede entenderse a
partir del ejemplo que ¢l mismo nos propone: si alguien goza de
buena salud, y por esto debe servir y padecer a un tirano, mientras
que otro hombre, por estar enfermo, es eximido de hacerlo, “el
sabio elegiria estar enfermo antes que estar sano” (66). De toda
esta abultada argumentacion no sélo podemos agradecer a Sexto
la transmision de informacion sobre el pensamiento estoico, sino
que vemos al mismo tiempo que la discusion no versa sobre aque-
llo de lo que prometi6 hablarnos: no se trata del bien natural, sino
de aquello que los diferentes filosofos consideraron bien, en toda
su amplitud. Como en el caso anterior, la argumentacion se des-
via y equivoca demostrar lo que inicialmente se habia propuesto.
Sin dudas, las voces de sus interlocutores estaban muy presentes a
la hora de fundamentar por queé hay que ‘comportarse bien’ y en
qué consiste ese “‘comportarse bien’ naturalmente comprendido

5  Ariston de Quios se opone —dice Sexto— a esta categorizacion de la salud como
indiferente preferible, ya que considerd que, por ser preferible, asumimos que se trata
de un bien.

247



Marisa Divenosa

por todos”. Esto justificaria todo el largo desarrollo que retoma-
mos —incluso en su errancia—. Sexto se siente en la necesidad de
mostrar las discordancias que tienen sus rivales filosofos entre si, y
orienta la mirada a su posicion como superadora de las demas.

El bloque argumentativo que leemos después de esto en AM XI
(68-71) se centra en lo que los propios escépticos esgrimen res-
pecto del bien:

Una vez que se ha mostrado con estas consideraciones, y en buena par-
te por medio de ejemplos, la falta de acuerdo respecto de la prenocion
(prolepsis) de los bienes y los males, asi como de las cosas indiferentes,
habra que ocuparse también a continuacion de lo que dicen los escép-
ticos respecto a la cuestion planteada. Pues bien, si existe algo bueno
por naturaleza, y existe algo malo por naturaleza, esto debe ser coman
(koinén) para todos y debe ser bueno o malo para todos®.

Las prenociones o preconceptos (prolépseis) sobre el bien, de las que
hablan estoicos y epicareos —por las cuales es posible la aprehen-
sion de algo como beneficioso y elegible por st mismo— no tienen
sustento para Sexto. El supuesto de este es que lo natural produce
phainémena iguales; en la medida en que es una sola cosa, debe ser
comtn y homogéneo en todas sus manifestaciones. De este modo,
si se constata la existencia de algo comun en todo lo calificado como
‘bueno’, eso sera el bien natural. Evidentemente, el argumento su-
pone que, si algo es natural, es univoco, lo cual seria muy facilmente
refutable. Piénsese en ejemplos mismos que Sexto propone en el
primer tro’po7, cuando admite la pluralidad de maneras en que se
reproducen los seres vivientes: algo natural que se verifica de ma-
neras muy diversas. Expresiones tales como “coman” (koinds), “para
todos” (pdsin), “por igual” (homoios), tinen todo el Gltimo pasaje que
leimos. Los ejemplos propuestos de la nieve que, en tanto algo na-
tural, enfria igualmente a todos y no a unos si y a otros no, y del
fuego, que también acttia de manera homogénea, son las imagenes

6 AMXI68-69.
7  EPI140-79.

248



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

que Sexto presenta —esta vez en su propia clave— sobre la manera
en que piensa un ‘bien natural’, que seria general.

Estas ideas subyacentes aparecen en AM VIII 215, bajo una idea
atribuida a Enesidemo, que habla aqui sobre los signos:

Si las cosas manifiestas (td phaindmena) se manifiestan de igual modo a
todos los que se encuentran en condiciones similares (praplesios), y los
signos son cosas manifiestas, entonces los signos se manifiestan de igual
modo a todos los que se encuentran en condiciones similares. Pero no
es cierto que los signos se manifiesten de igual modo a todos los que se
encuentran en condiciones similares, en cambio si lo es que las cosas
manifiestas se manifiestan de igual modo a todos los que se encuentran

en condiciones similares; por tanto, los signos no son cosas manifiestas.

La misma estructura argumentativa que encontramos aqul' es apli—
cada por Sexto al bien natural, donde la premisa supuesta es “cl bien
natural produce igual efecto en todo organismo normal” (AM XI
76). El filosofo nunca disocia bien de eleccion espontanea vy, sobre
todo, de la idea de que “lo que nos atrae (hairoiin) es considerado
por nosotros bueno” (AM IX 42):

[44] del mismo modo [piensa] la gente corriente (hoi idiotal) y también

los filosofos, aunque consideran, conforme a una presuncion comun

koiné prolepsis) que existe algtin bien y algin mal, y que el bien es lo
prolepsis) q g yalg yq

que los atrae (o hairodin) y les es util (ophenotin) y el mal lo contrario,

polemizan (polemoiisin) unos con otros en lo particular (kat’eidos)®.

En la perspectiva escéptica esperamos que, después de estos de-
sarrollos, el pensador concluya isosthénicamente que no es posible
determinar si existe o no el bien natural. Sexto no extrae de aqui la
consecuencia de la necesidad de la epokhé, sino la afirmacion de que

29

“nada es por naturaleza bueno™. Esta conclusion tan extranamente

firme para un esceptico se debe en este pasaje a dos cosas: en pri-

8§ AMIX 44.
9 Bett, 1997, p. 98; en su comentario a la traduccion inglcsa de Sextus Empiricus, Against
the Ethicists.

249



Marisa Divenosa

mer lugar, todos los argumentos que siguen —acerca de criterios
y posibilidades de elegir la mejor accion a realizar— dependen de
esta primera destruccion integral de una base firme sobre la cual
pueda construirse una axiologia —aunque sea medianamente—
firme. En segundo lugar, el pasaje retoma y responde a los interlo-
cutores epocales del escepticismo, que Sexto ya ha mencionado y
que ve como peligrosos rivales.

Los esfuerzos de Sexto por derribar toda concepcion positiva
del bien —que incluye el ‘bien natural’, el ‘arte del buen vivir’ y
toda otra pretension de demostrar que existe lo que podriamos lla-
mar una ‘ontologia del bien’— tienden en primer lugar a neutra-
lizar la eficacia de los argumentos dogmaticos tomados como un
gran frente en refraccion al cual camina el escéptico.

2. Privados de todo criterio natural para la accion,
{cOmo obtenemos parametros para actuar?

Una vez refutados los escépticos —en sus representaciones acadé-
mico-peripatéticas, estoicas y epicireas—, el razonamiento que
propone Sexto sobre el bien se presenta en el pasaje AM XI 72-781°
y es el siguiente:

1) Si hay un bien por naturaleza, o es igual para todos o no
existe (72).

2) La gente varia mucho respecto de lo que considera bueno,
malo o indiferente; si 1 es verdadero, y las mismas cosas que son a
la vez, para unos, buenas, malas o indiferentes, para otros son ma-
las, indiferentes o buenas, las mismas cosas serfan buenas y malas
o indiferentes a la vez, indiferentes y malas o buenas, etc.; esto es
claramente falso (72-74).

3) Incluso si a veces lo bueno fuera lo que alguien considera
bueno, deberia haber un criterio por medio del cual diferenciar
lo que es realmente bueno de lo que a algunas personas les pare-
ce bueno a veces sin serlo —lo bueno en apariencia—. Dicho de

10 Seguimos aqui la sistematizacion propuesta por Bett, 1997, pp. 98-99.

250



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

otro modo, Sexto pide un criterio para diferenciar bien real de
bien aparente (75).

4) Las cosas realmente buenas deberan poder diferenciarse de
las aparentemente buenas por una evidencia en su captacion (lam-
banesthai, ‘plein experience’) o a traves de alglin razonamiento (did
logou) (76)'.

5) Pero por captacion directa o evidente no es posible, porque
“todo lo que produce una impresion por medio de la evidencia es
natural que sea percibido de manera general y unanime por quie-
nes no tienen ningan impedimento en sus percepciones” (76).
Como el bien se senala en cosas muy disimiles, evidentemente no
se capta de esta manera.

6) Lo bueno tampoco puede captarse por algin razonamiento, ya
que lamultiplicidad de argumentos que las diferentes lineas filosoficas
presentan evidencia que no hay un razonamiento unanime sobre él.

7) En conclusion: no hay un bien por naturaleza.

En el marco de la explicacion escéptica, la aplicacion de la es-
tructura isosthénica deja fuera también la posibilidad de establecer
un criterio segin el cual algo puede percibirse, pensarse o predi-
carse como bueno. No se trata tanto ahora de la perspectiva onto-
logica, sino de una epistemologica. Todo esto lleva, sin embargo, a
un corolario sobre la existencia del bien: si no es natural, es enton-
ces convencional.

Acerca de que Sexto esta interesado en sostener que el bien es
convencional tenemos datos en varios pasajes de su obra. El primer
libro de los EP, donde presenta las bases de todo el tratado, declara
que el criterio escéptico es ta phaindmena, lo que aparece, y que
hay cuatro orientaciones para la vida en lo que llama “exigencias
vitales”, biotiké téresis, justamente porque no podemos estar com-
pletamente inactivos (mé dyndmetha anenérgetoi pantdpasin einai)'?.
Sin dogmatismos, adoxastés —se encarga de repetir el pensador—,
seguimos los lineamientos presentados asi:

11 Este argumento tiene fuertes ecos de lo desarrollado acerca de que ni la inteligencia ni
los sentidos pueden erigirse en criterio de lo que existe. Cf. EP 11 49-69.
12 EPI123.

251



Marisa Divenosa

Y parece que esa observancia de las exigencias vitales (biotike téresis) es
de cuatro clases y que una consiste en la guia natural, otra en el apremio
de las pasiones, otra en el legado (en paraddsei) de leyes y costumbres,
otra en el aprendizaje de las artes. (24) En la guia natural, segan la cual
somos por naturaleza capaces de sentir y pensar. En el apremio de las
pasiones, segun el cual el hambre nos incita a la comida y la sed a la be-
bida. En el legado de leyes y costumbres, segtn el cual asumimos (para-
lambdnomen) en la vida como bueno el ser piadosos (o eusebein) y como
malo el ser impios (to asebein).Y en el aprendizaje de las artes, segtn el

cual no somos inttiles en aquellas artes las instrui 13
q para las que nos instruimos°.

Esta declaracion temprana acerca de la necesidad de seguir el lega-
do de la costumbre y de la ley (ethon kal némon parddosis), se cons-
tituye entonces como un referente que, sin dogmatismos, guia las
decisiones del esceptico. Senala tambien aqui la cualidad que debe-
mos buscar: la eusébeia, la piedad. Esta fundando entonces sobre esta
la posibilidad de determinar qué elecciones hacer, incluso si se trata
siempre de algo realizado adoxastos.

Adicionalmente, al comienzo del pasaje de AM que leiamos, lo
que Sexto retoma de Enesidemo es relevante:

Para ajustarnos mejor a los argumentos sobre su existencia [la del bien
natural], es suficiente decir que, como Enesidemo, todos los hombres,
aunque consideran un bien aquello que los atrae (t0 hairotin autois), sea
lo que sea, expresan particularmente juicios contrastantes (makhomé-
nas) sobre este. [43]Y al igual que estan de acuerdo en que existe, pon-
gamos por caso, una cierta belleza de formas corporales y sin embargo
discrepan (stasidzousin) respecto a la mujer hermosa y de bellas formas,
el etiope prefiere a la que es mas chata y de piel mas oscura, el persa
muestra su favor por la de nariz mas aguilefia y piel mas blanca, y otro
dice que la mas bella de todas es la que esta en un término medio tanto
en los rasgos como en el color de la picl”.

Esta idea de Enesidemo no es completamente extrana a lo que Sex-
to le atribuye en el décimo trépo que recoge de su formulacion.

13 EP123-24.
14 AMIX 42-43.

252



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

Recordemos que este modo es el tmico que se ocupa de cuestiones
¢ticas, y que argumenta a través de ejemplos sobre la relatividad
de las formas de pensar, las costumbres, las normas, las creencias
miticas y las opiniones'®. Sirva este ejemplo como ilustracion de lo
que queremos traer:

Pero nosotros oponemos cada una de estas cosas [i.e. modos de pensar,
costumbres, normas, creencias, opiniones] unas veces contra si misma
y otras a cada una de las demas. Por ¢jemplo, una costumbre a una cos-
tumbre, asi: ciertos etiopes tatlian a los recién nacidos; nosotros no.
Los persas creen que es decoroso usar un vestido estampado en flores
y que caiga hasta los pies; nosotros indecoroso. Los hindues hacen el
amor en publico con las mujeres; la mayoria de los demas consideran

que eso es \rergonzosol6.

La posicion se revela entonces como relativa. Mucho se ha debatido
acerca de si, en el pensamiento de Sexto, hay un relativismo tal
como tenemos en el modelo protagérico, o si no es en verdad un
relativismo, sino s6lo un modo relativo, relacional, de presentar las
cosas. El mismo Sexto se esfuerza por explicitar sus diferencias con
el sofista, porque este afirmo el principio del hombre-medida'”.
Sin duda hay una relatividad manifiesta en las argumentaciones sex-
teanas, incluso si no estamos dispuestos a asumir que se trata de un
relativismo. Los ecos de un relativismo tal como el personaje Socra-
tes lo presenta en el Protdgoras de Platon estan muy presentes aqui:

[Protagoras:] sé que muchas cosas no son de provecho para los hom-
bres —sean alimentos, bebidas, medicamentos o innumerables otras
cosas—, y que otras lo son. E incluso hay otras que no son ni una cosa
ni otra para los hombres, pero lo son para los caballos; algunas solo
para los bueyes, y otras para los perros; unas para ningln ser vivo,
pero si para los arboles; y unas son buenas para las raices de los arbo-
les, pero malas para los troncos, asi como también es buena la basura

15 EPI145-163.
16 EPI148.
17 EPI1216-219.

253



Marisa Divenosa

que se pone para las raices de todas [b] las plantas, pero si se la quiere
echar en los brotes y las ramas jovenes, se destruyen completamente.
Asimismo, el aceite es absolutamente malo para todas las plantas y el
mayor enemigo de los cabellos de los seres vivos, salvo para los del
hombre, pues para los hombres, tanto para el cabello como para el
resto del cuerpo es protector. Y como lo bueno es algo cambiante y
variado, lo que es bueno para el exterior [c] del cuerpo del hombre,

para su interior es lo peor] 8

La misma relatividad de los valores, costumbres y normas es esen-
cial al escepticismo. Ahora, respecto de la ética, ;de qué tipo de
relativismo se trata? La critica establece generalmente tres tipos de
relativismo ético (Machuca, 2006, pp. 23 ss). El primero considera
que las cosas, acciones o personas se califican como buenas o malas
de acuerdo con circunstancias particulares. Sin descreer de la po-
sibilidad de un realismo moral, es decir de la existencia de valores
morales objetivos, la relatividad del valor esta en la adscripcion del
mismo a algo, bajo condiciones particulares. El segundo tipo de
relativismo ético afirma que “los juicios morales pueden ser con-
siderados como verdaderos o falsos, o como justificados o injusti-
ficados, solo en relacion con determinados marcos de referencia”
(Machuca, 2006, p. 25). Juegan en ese marco cuestiones sociales,
culturales, familiares. Se trata de ver la ‘consistencia’ (Bett, 1989,
p- 143) del juicio con el marco en el que se emite, mas alla del
cual no habria otro parametro de juicio moral. Es decir que ya no
hay una entidad ontologica que se corresponda con el valor. Dicho
de otro modo: los juicios morales no encuentran justificaciéon en
ninguna instancia ontologica. El tercer tipo de relativismo ético se
aparta de los anteriores, sin negarlos;

esta perspectiva relativista se limita a constatar que los juicios morales
varifan en relacion con ciertos marcos de referencia y circunstancias,
pero se abstiene de afirmar que existe una dependencia tal. La razon
de esta cautela reside en que quien adopta esta forma de relativismo
¢tico considera que el hecho de que hasta ahora no haya sido posi-

18 PL, Prot. 334a-c.

254



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

ble resolver los desacuerdos entre las diversas posiciones morales no
permite por si solo rechazar ni el realismo moral absolutista ni el no
absolutista, i.e., ni la existencia de algo que sea bueno o malo invaria-
blemente ni la existencia de algo que sea bueno o malo en circunstan-
cias particulares. Este tercer tipo de relativismo ético no descarta la
posibilidad de que en algin momento se llegue a la conclusion de que
existen valores. (Machuca, 2006, p. 30)

Lo que Sexto desarrolla en AM XI es como un ejemplo de esta ter-
cera posicion. Se trata entonces de un relativismo ético que se man-
tiene mientras no haya criterios circunstanciales ni referenciales fi-
jos o estables —que siguen buscandose—. Para el escéptico el valor
depende de variables indeterminables, y siempre queda abierta la
posibilidad de que algin dia encontremos criterios que permitan
definir ‘bueno’. Proponemos entonces que, en su esfuerzo por evi-

tar el dogmatismo, Sexto da un paso mas que Protagoras. Por eso:

La primera [estrategia para no caer en dogmatismos] consiste en qui-
tarle de entrada explicitamente el caracter de dogma a toda su presen-
tacion. Asi, en Esbozos Pirrdnicos I 4 afirma: “no aseguramos que nada de
lo que sera dicho es completamente tal y como lo decimos, sino que
cada cosa sera reportada a la manera de una croénica, de conformidad
con lo que ahora nos parece (phaindmenos)”. La segunda estrategia, que
retomo e hizo célebre el Wittgenstein del Tractatus, consiste en presen-
tar los desarrollos y argumentos expuestos como meros medios, ne-
cesarios pero prescindibles una vez que han cumplido con su funcion,
para alcanzar un fin distinto de ellos. La imagen de la escalera que se
suelta una vez que ha sido utilizada aparece, en efecto, en Adversus ma-
thematicos VIII 481; la del purgante que se autoelimina esta también en
Esbozos Pirrdnicos 1 206. (Correa Motta y Sanchez Castro, 2013, p. 217)

A partir del pasaje de AM XI 79, Sexto realiza este movimiento, en
el cual el principio que sirvié para remover la idea de un bien na-
tural es también removido. Alli dice que, si existe algin bien, debe
serlo por su fundamento particular, su razon propia (kata to idion
16gon), cosa que no sucede, porque:

255



Marisa Divenosa

Si algo es elegible por su propia razon (kata ton idion Iégon hairetén), o
es elegible el hecho mismo de elegir (auto t6 haireisthai) o lo es alguna
otra cosa al margen de este (héteron ti para toiito). (...) Pero si el hecho
de elegir es elegible por su propia razon, entonces no debemos preo-
cuparnos por conseguir aquello que elegimos, para que no dejemos de
seguir eligiéndolo. En efecto, igual que, si el hecho de reclamar bebida
y comida fuera un bien, evitariamos beber y comer, a fin de que, al
beber o comer, no dejaramos de seguir deseando beber o comer, asi, si
lo elegible fuera el hecho de elegir la riqueza o la salud, no deberiamos
perseguir la riqueza y la salud, para que, tras haberlas conseguido, no
dejasemos de seguir consiguiéndolas. Pero lo cierto es que aspiramos
a conseguir esas cosas; luego, el hecho de elegir no es elegible, sino
mas bien rechazable!?.

Sexto llega a reducir el problema de la naturaleza del bien a su mini-
ma expresion: algo se dice bueno, simplemente porque se lo elige.
Nuestra escala de preferencias delinea una axiologia, sea esta cons-
ciente 0 no para nosotros. El argumento es persuasivo: ;por queé
querriamos elegirlo si, una vez elegido, ya se pierde el goce posible
que encontramos en la satisfaccion que buscamos? Claramente apa-
recen aqui los purgantes “que se expulsan a si mismos junto con los
humores” que eliminan (EP I 206).

Entonces, ;como pretende el escéptico vivir éticamente una vida
buena, desechando la posibilidad de saber qué es bueno o preferible?
No puede tener teoria, porque eso lo convertiria en dogmatico. Pero
Sexto marca algunas lineas con las que es posible definirse, incluso si
después hay que rechazarla en el camino. Porque al tirar la escalera
después de subir tampoco cae redondamente al piso. Como los para-
grafos primeros de los EP, es la actitud del hombre simple, del hom-
bre comun, la que orienta al escéptico. En este sentido, el bien —Ia
piedad, sefialada por Sexto en EP I 23— es lo que la sociedad de la
que formamos parte nos indica que hay que seguir. La vida comun
(ho bios ho koinds)*°. la vida del hombre particular (ho toi anthrdpou

19 AMIII 79-82.
20 EPI1237;AMII 2.

256



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

idiotés)’!, aparece como un modelo de la vida practica escéptica, en
la medida en que esta carece de un cuerpo especulativo que nos or-

2

dene seguir 2 pero marca a la vez de modo practico una linea de

accion a través de la ley y de las costumbres.

3. (Por qué es necesario para el escéptico plantear
la imposibilidad de un arte de vivir bien?

No conforme con todo lo elaborado sobre el bien natural, Sexto
presenta asimismo argumentos para evaluar la existencia de un arte
del buen vivir que, evidentemente, implica cierta forma de exis-
tencia del bien. Si bien la existencia de esta tékhne podria darse por
refutada cuando fue demostrada la inexistencia de lo que seria su
objeto, el escéptico propone de todos modos una evaluacion de tal
arte. El argumento es tematizado por Sexto en los paragrafos 239-
279 del tercer libro de los EP y en los pasajes 168-257 de Contra los
éticos. Esta discusion complementa entonces la argumentacion que
venimos de ver, en la medida en que todo arte de vivir implica un
buen vivir, y esto incluye un valor positivo que se revelaria como
el fin de la vida humana. Sin dudas, se trata de refutar la propuesta
estoica, nuevamente representante de un fuerte dogmatismo (cf.
Sellars, 2001). Mas atin: Sexto aborda aqui un tema central en toda
filosofia helenistica, que es la sustancialidad de la filosofia con un
modo de vida particular. No se trata de rechazar la especulacion,
sino de mostrar que un Idgos sin un érgon que lo acompane, cae en
el ridiculo (Sellars, 2001, pp. 136 ss). La relevancia de los relatos
biograficos, de las anécdotas de la propia vida del filosofo, son esen-
ciales para evaluar la filosofia que sustenta. Cada filosofo se volvia
un parddeigma del buen obrar y del buen vivir. Por esto seguramente
Sexto se vio en la necesidad de refutar la existencia de una técnica
que conduzca precisamente a ese buen vivir.

21 EPII24.
22 Otra linea para continuar: Estructura de la argumcntacién: A, no-A y ni A ni no-A;
Gorgias en Sobre el no ser (X172-74).

257



Marisa Divenosa

Los argumentos siguen esencialmente la estructura de los ya
presentados para refutar la existencia del bien natural. En los EP
Sexto niega, en primer lugar, la existencia del arte, ya que la apre-
hension que lo conformaria no existe (III 242). Alli se afirma que
todo arte se resuelve en conductas especificas que le corresponde,
pero tampoco es verificable respecto del arte del buen vivir, que es
ejemplificado por acciones de hombres comunes (t6n idioton), de
gente normal (244). Ni teorfa conveniente ni practicas propias del
arte de buen vivir se pueden constatar en la realidad (245, 249).
Luego de argumentar contra la existencia del arte del buen vivir,
se presenta un segundo argumento, donde se niega que el hom-
bre tenga el arte de buen vivir tanto de manera natural como por
aprendizaje (250). Esto da lugar al tercer desarrollo, esta vez en
torno a la ensefabilidad de un arte tal (252-278). ;Qué ensenaria
tal tékhne? Algo verdadero o algo falso; algo manifiesto o no mani-
fiesto; algo corporeo o incorporeo; algo existente o inexistente.
La tercera linea refutativa se cierra con la imposibilidad de ense-
flar —y aprender el arte—, y da lugar al cuarto argumento, sobre
los beneficios (ophelein) posibles de la técnica del buen vivir (273-
279), que seran nulos, tanto para el sabio como para el hombre no
comprometido en temas filosoficos.

En AM IX los argumentos son paralelos a los que acabamos
de recordar. Podriamos anunciar la estructura del largo pasaje en
dos alas: la primera, comprendida por los pasajes 168-215, don-
de se retoman y desarrollan de manera mas detallada y con mayo-
res ejemplos los argumentos uno, dos y cuatro de los EP (sobre la
existencia, su manera de existir y beneficio), y el pasaje 216-256,
donde se tematiza el tercer argumento de EP, es decir, la ensefia-
bilidad del arte del buen vivir. En el paragrafo 180, para demos-
trar que es posible establecer su existencia, se retoma la posicion
estoica. Mas precisamente su definicion de tékhne: se trata de “‘un
sistema de aprehensiones’ (systema ek katalépseon) y una aprehension
es ‘un asentimiento a una representacion aprehensiva’ (kataleptikés
phantasias sunkatdthesis)” (182). El argumento es desarticulado por

la afirmacion sexteana de la inexistencia de la representacion apre-

258



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

hensiva, y por ende de la imposibilidad de atribuir realidad al asen-
timiento a ella y al sistema que estos podrian conformar, es decir,
la técnica correspondiente.

Detengamonos un momento en el pasaje AM IX 83, donde su-
gerimos que es posible encontrar una pista sobre la manera en que
la accion moralmente buena todavia pueda seguir concibiendose en
el marco esceptico:

Ademas de esto, la representacion aprehensiva, segtin los estoicos, se
juzga que es aprehensiva por el hecho de que se genera a partir de un
objeto existente (0 hypdrkhon) y de acuerdo con ese mismo objeto
existente, a modo de impresion o grabado, y el objeto existente se
comprueba que es existente por el hecho de que activa (kinef) una
representacion aprehensiva.

De este modo, la concepcion de aprehension refutada es aquella
que se ancla en un pretendido objeto existente (t0 hypdrkhon). Dado
que el puente que deberia trazarse entonces entre lo real y lo per-
cibido —para que pueda darse un asentimiento— es imposible de
tender, no hay posibilidad de pensar en el arte. Pero Sexto asume
que hay una captacion del phaindmenon, de manera que, incluso si
no lo explicita, hay un asentimiento a eso que se presenta de ma-
nera involuntaria, tomadas tal como aparecen (EP 1 9: haplés taiita
lambdnomen), y sometiéndolos a la isosthéneia respecto de su credibi-
lidad o incredibilidad (PR I 10: tén kata pistin kal apistian isdteta). Se
trata de “seguir (akolouthéo) un tipo de razonamiento acorde con lo
manifiesto”, que indica (hypodeiknymi) que hay que vivir de acuer-
do con las leyes y costumbres patrias, y las afecciones familiares
(ta oikeia pdthe) (EP 117). De modo que, a cambio de asentimien-
to, Sexto propone acompanar, seguir, acomodarse (akolouthéo) a lo
que aparece como indicio. El asentimiento implica una voluntad
afirmativa que el acompafiamiento solo emula de manera débil y
transitoria. En esta naturaleza interna de la decision el esceptico
salva su contradiccion. No sera necesario apelar a versiones urbanas
y rurales del escepticismo, porque no se trata de diferentes ambitos
de aplicacion de la epokhé. Podriamos decir que se trata en cambio

259



Marisa Divenosa

de intensidades del asentimiento. Sin dudas, en el seguimiento o en
el acomodamiento al fenomeno hay necesariamente un grado de
asuncion de un estado de cosas —incluso si es algo restringido al
aqut, al ahora y al yo—. Se trata de un asentimiento de segundo or-
den, que se queda en la superficie, pero que permite a la vez contar
con un criterio practico.

Encontramos entonces en este punto una razon por la cual, una
vez refutada le existencia de un bien natural, Sexto sigue preocu-
pado por demoler la posibilidad de que confiemos en un arte del
bien vivir. Eliminada esta posibilidad, los dogmaticos que se atribu-
yen sabiduria sobre la manera en que es posible alcanzar la felicidad
quedan descalificados, no solo por sus supuestos respecto del bien,
sino también respecto de sus pretensiosos objetivos vitales. Sexto
no cuenta con teoria, ni con técnica, ni con argumentos que avalen
la posibilidad de acercarnos a la felicidad, y quienes promueven un
arte de la vida feliz, mienten. Pero, a diferencia de estos, el escép-
tico, que asume caminar a tientas en zonas mas o menos grises,
establece hitos sefialando —y nunca definiendo— configuraciones
posibles del mundo practico.

4.Sobre la naturaleza de la ética en el marco
del pensamiento de Sexto Empirico

A la hora de actuar, Sexto dice confiar mas en el sentido comin
que en la reflexion filosofica. Su planteo anticipa en cierto modo la
moral provisional cartesiana, que solo se basa en el sostenimiento
obstinado de una linea de accion trazada con conviccion. El empe-
no por demostrar la imposibilidad de determinar la buena accion
no encalla, sin embargo, en la inaccion. Sexto tampoco asumiria
que todas las acciones son iguales. La conviccion sexteana de que
los seres humanos estamos compelidos a la accion confiere un am-
biguo espacio a la determinacion de la accion mas apropiada, mas
atil y, por tanto, mejor. Asi como no es posible confiar en que el
asentimiento que damos nunca es a una aprechension de algo que
corresponde al mundo, hay sin embargo posibilidades —como vi-
mos— de seguir algo que se nos presenta como indicio. Las nor-

260



Conocimiento y accion en Sexto Empirico

mas, las costumbres, los relatos instalados en cada ambito social y
cultural son marcadores de decision. Pero Sexto no quiere asumir
que se trata realmente de dar nuestro asentimiento, ya que la carga
doctrinal que esta katdlepsis tiene en el ambito del estoicismo y del
epicureismo lo atarian a la asunciéon de que hay una realidad que
afecta al hombre, que existe un estado de cosas, que hay algo real
afectandonos. Para evitar entrar en este laberinto que lo compro-
metera con lo que dice desconocer, y para preservar su sujecion ex-
clusiva al phaindmenon, Sexto prefiere seguir (EP I 17: akolouthein),
aceptar (EP 119: synkhoréo) lo que mueve (AM XI 83: kinef) y orien-
ta (EP I 21: agogé) en la determinacion individual de lo que debe
hacer. Participa asi de un cierto relativismo, en el que va definiendo
escalas axiologicas provisorias, a la espera y en la investigacion de
un orden mejor. Sexto parece entonces asumir una ética proviso-
riamente constructiva, que repele fundamentaciones teoricas y que
sigue buscando su fundamento. En términos practicos asume valo-
res y decide a partir de ellos. Esta discrepancia entre la accion y su
fundamentacion teorica crean —como declamos— un espacio de
tension y ambigiiedad que pueden perfectamente compatibilizarse
en el marco general de la perspectiva de investigacion escéptica, sin
necesidad de encasillar su lectura en interpretaciones amplias o res-
tringidas, risticas o urbanas. La accion se define en y por el espacio
de la basqueda vital escéptica, enmarcada siempre en un espacio
comun con otros hombres.

Bibliografia

Barnes, J. (1982). The Beliefs of a Pyrrhonist. Proceedings of the Cambridge
Philological Society, 28, 1-28.

Bett, R. (1989). The Sophists and Relativism. Phronesis, 34(1), 139-169.

Bett, R. (1997). Sextus Empiricus: Against the Ethicists. Introduccion, traduc-
cion inglesa y comentario de R. Bett. Oxford Clarendon Press.

Bett, R. (2000). Pyrrho, his Antecedents and his Legacy. Oxford University
Press.

Bett, R. (2010). The Cambridge Companion to Ancient Scepticism. Cambridge
University Press.

261



Marisa Divenosa

Bett, R. (2014). La ética en el escepticismo antiguo. En J. Ornelas y A.
Cintora (Eds.). Dudas escépticas. Ensayos sobre escepticismo antiguo, moder-
no y contempordneo (pp. 45-72). Gedisa.

Brochard,V. (2005). Losescépticos griegos. Traduccion de V. Quinteros. Losada.

Burnyeat, M. y Frede, M. (1997). The Original Sceptics: A Controversy. Kac-
kett Publishing Co.

Correa Motta, A. y Sanchez Castro, C. (2013). Diogenes Laercio IX 61-
116: Pirron y los pirronicos. Traduccion y comentario. Ideas y Valores.
Revista colombiana de filosofta, LXII(151), 215-238.

Frede, M. (1993). Dos modos de asentimiento. Anales del Seminario de Me-
tafisica, 27, 247-271.

Machuca, D. (2006). EI escepticismo ético de Sexto Empirico. Tesis doctoral.
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires.

Machuca, D. (2015). Pyrrhonian Relativism. Elenchos, Rivista di studi sul
pensiero antico, Ano XXXVI, Fasc. 1, 89-114.

Platon (2006). Protdgoras. Introduccion, traduccion y notas de M. Dive-
nosa. Losada.

RomanAlcala, R. (2005), El escepticismo antiguo: Pirron de Elis y la indife-
rencia como terapia de la filosofia. Daimon. Revista de Filosoffa, 36,35-51.

Sellars, J. (2001). The Art of Living. The Stoics on the Nature and Function of
Philosophy. Bristol Classical.

Sexto Empirico (1993). Esbozos Pirrdnicos [EP]. Introduccion, traduccion y
notas Angel Gallego Cao y Tomas Mufioz Diego. Gredos.

Sexto Empirico (2012). Contra los dogmdticos [AM]. Traduccion de J. F.
Martos Montiel. Gredos.

Sextus Empiricus (1842). Ex recensione Immanuelis Bekkeri. Typis et Impensis
Ge. Reimeri.

Sextus Empiricus (1933-1949). Adversus Mathematicus, 4 vols. Traduccion
inglesa de R. Bury. Heinemann.

Sextus Empiricus (1997). Esquisses Pyrrhoniennes. Introduccion, traduccion

y comentario de P. Pellegrin. Points Essais.

262



CUARTA SECCION

EL JARDINY LA INVESTIGACION
SOBRE LA NATURALEZA






CAPITULO IX

LA DIVINIZACION MORTAL EPICUREA COMO
ALTERNATIVA FISICA, MATERIAL Y TERAPEUTICA A
LA RELIGION ASTRAL PLATONICO-ARISTOTELICA

Ignacio Marcio Cid

Introduccion

El objeto del capitulo es mostrar como la nocioén epictrea de deus
mortalis' ofrece una alternativa polémica contra el misticismo y la
religion astrales presentes en Platon y en Aristoteles; asi, se presen-
tan evidencias textuales de Epicuro, sus seguidores y adversarios.
Se propugna, pues, que la 8écwots epiclirea constituye una via tera-
péutica para la plena felicidad presente, placiente y ejemplar, sin
temor a la muerte y desde un materialismo atomista cuyos dioses
no son regentes, interferentes ni interesados en la persuasion votiva
pretendida por el ser humano.

1 Ciceron, M., De finibus bonorum et malorum, I1, 40, 3-5, ed. Moreschini, 2005, p. 53: “sic
hominem ad duas res, ut ait Aristoteles, ad inte]]egendum et agendum, esse natum quasi mortalem
deum”; id., De natura deorum, 1.95.5-95-6, ed. Ax, 1933, p. 37: “Sed clamare non desinitis

retinendum hoc esse, deus ut beatus inmartalisque sit”.

265



Ignacio Marcio Cid

Lo antedicho reposa sobre ciertos fundamentos fisicos, en que
la sola atribucion de la inmortalidad y felicidad a los dioses se com-
padece con la reverencia hacia lo divino, con la conformidad natu-
ral, con la asuncion racional de los propios limites y con la celebra-
cion de la vida como milagro azaroso e irrepetible. De apariencia
paradojica, esta nocion nuclear de asimilacién® con lo divino abre
una cesura en la tradicion orfico-pitagorico-platonica y sus multi-
ples variaciones, por una philosophia medicans que persigue la libe-
racion psiquica atomista y la autonomia activa de cada individuo,
responsable (no culpable) de su propia felicidad y placer virtuosos.

Metodologicamente, se exhiben los mencionados testimonios
epictireos y se confrontan contrastivamente con los pasos de Pla-
ton o Aristoteles concernidos. Los pasajes son contextualizados y
enriquecidos con las observaciones de especialistas. Tras algunas
aclaraciones iniciales como marco conceptual (1.), siguen los apar-
tados correlativos: (2.) eternidad atémica; (3.) inmortalidad divi-
na; (4.) exclusiva ejemplaridad reverencial; (5.) conformidad con
la naturaleza; (6.) discrepancias epictireas con la teologia astral de
Platon y su reformulacion aristotélica; (7.) conclusiones: vida en
el Kfmog y Suoiwois Bed en cuanto deus mortalis como aspiracién

epictirea no paradéjica.

1. Marco conceptual

Epicuro y su filosofia surgen y triunfan cuando las certezas comu-
nitarias-identitarias estan erosionadas y se tambalea el artefacto
cultural de la wéAis, con lo que el deseo de saber yano se encami-
na al poder, sino al vivir del i81cotns, el individuo, mas centrado en
st mismo. El €7 Cfjv o ebdaipovia constituye, con matices privados,
el principio y fin de las filosofias helenisticas (Perin, 2020, p. 286)
en un mundo que, tras la batalla de Queronea (338 a. C.), pisa
brasas.

1960, p. 56, 1, 2, 5, 2: “f opoleoots tivi <8e>"; Diogenes Laertius, Marcovich, 1999,
p- 238, Vitae philosophorum, 111, 78, 2: “tEopoicwow 6> Becd”.

2 Platon, Thaetetus, Burnet, 1900, 176 b1: “éuoicoois 6e”; Plotinus, Enneades, ed. Bréhier,

266



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

La necesidad de ofrecer recursos e instrumentos para la vida
feliz implica, entonces, una constatacion a contrario: los seres hu-
manos sufren, estan perdidos; el mismo diagnostico hizo Socrates
ante unos atenienses desorientados. Se propone, asi, un retorno a
la ética socratica que recupera la fisica presocratica (Farrington,
1968, p. 12; DeWitt, 1964, p. 64). De ahi surge la vocacion te-
rapéutica que acomuna tanto al epicureismo cuanto al estoicismo,
si bien las lineas fisicas, 16gico-canonicas y ¢ticas variaran notable-
mente (Nussbaum, 2012, pp. 139-145). Anotado esto, deben se-
falarse las divergencias (en fisica, teologia [parte de la anterior] y
etica) que Epicuro y sus seguidores presentan como una alternati-
va a la teologfa astral platonico-aristotélica, con que polemizan de
manera a menudo silente.

2. Eternidad atémica’

La primera discrepancia esencial y rasgo clave remite a una fisica
antinihilista, pluralista y materialista, que alterna los atomos, cuan-
titativamente infinitos e indestructibles, con el espacio vacio como
medio extensivamente infinito. Ambos formantes son coeternos y
mutuamente delimitantes, sin tertium quid alguno; el atomo es el
minimum corpéreo, insecable e imperceptible pero material y cor-
poreo. Esto se complementa, contra el mecanicismo determinista
del atomismo leucipeo-democriteo, con un elemento inherente de
indeterminacion y antimonocausalismo?, ¢l clinamen o desviacién
inclinada, imprevisible e infinitesimal en lo espacio-temporal. Los
atomos son, pues, eternos, esto es, primordios simples, ingénitos
e imperecederos; pese a sus innumerables clases, constituyen toda
realidad compuesta, microscopica o macroscopica, abocada a la ge-
neracion y a la corrupcion. Estos conforman los mundos, sucesivos

3 Marcio, 2021, pp. 11-26; Marcio, 2020.
Aristoteles, Retdrica, 1,7.5, 1364 a 11-12 y II, 23, XXXIV, 1400 a 32: “porque sin causa
ni principio es imposible existir o Hcgar a ser [&veu y&p aitiou kai &pxiis aduvaTov elvat f
yevéoba]”; “sin causa, nada existe [&veu aitiou outv Eotw]”; para el griego se toma la ed.
de Kassel, 1976, pp. 33 y 136; para ¢l castellano, la trad. de Racionero, 1990, pp. 226 y

446, respectivamente.

267



Ignacio Marcio Cid

y simultdneos’, como es propio en una totalidad que atna, infinitos,
el vacio y los atomos, corpora prima minima. Asimismo, configuran
también los intermundia e incluso a los dioses mismos, moradores
de esos espacios metacosmicos, siendo ambos consecuencia plural y
sumativa de los principia antedichos.

Al respecto, cabe recordar que en el epicureismo toda realidad
es somatica, lo que incluye, en la totalidad universal, a los cuerpos
simplicisimos, pero también al ser humano en cuanto a la carne
(c&p€) o cuerpo burdo y al alma (yuxr), un compuesto sutil inte-
grado por atomos de una clase especial. Esto indica, pese al mante-
nimiento del dualismo psicosarquico, una clara reformulacion que
no escinde lo psicosomatico antropologico.

Segt’m esto, los compuestos se forman por contacto, por mutuo
toque, en los botes y rebotes atémicos, de modo que los atomos
ora chocan, ora se rechazan, ora se engarzan. Desde luego, la con-
tinuidad atingente tiene no solo una dimension fisico-ontologica,
sino también alcance epistemologico, porque los seres humanos
conocen a los dioses por accion mecanica de las imagines6 que im-
pactan, en el alma. Naturalmente, las divinidades existen, pues te-
nemos noticia de ellas, si bien también son compuestos atomicos.
Sin embargo, y como unica excepcion en el sistema fisico epict-
reo, son inmortales, por motivos que se veran. Su constitucion nos
las muestra como enteramente cuerpos sutiles, segin el certero
Lemke (1973, pp. 41-42)7, por agregacion de dtomos extrema-
damente finos, lisos y redondos, que configurarian, con un cuarto
elemento innominado (&kaTtovoudoTtov), el alma del alma divina,
por asi decir.

Aqui se observa la postura naturalista del Jardin: postular la in-
determinacion materialista y pluralista, sometida a la necesidad de
los azarosos movimientos atomicos, como fundamento de la natu-

5 Epicuro, Epistola a Pitocles, 89: 2. Salvo indicacion contraria, el texto griego se cita por
la edicion de Arrighetti, 1973, y la traduccion se debe a Vara, 1995. Igualmente, se
abrevian los nombres de Epicuro (E.) y de sus obras mas usuales.

6  E., Epistola a Meneceo, 123: 7-8: “Beol utv y&p eioiv tvapyis yap aitéwv éow 1 yvéols™;
Santoro, 2000, pp. 170-171, nota a col. XXI.

7 A partir del texto griego de Filodemo de Gadara, Diels, 1916, 47, frag. 19,1. 2.

268



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

raleza y del todo, sin que sea virtualmente posible reconstruir ra-
cional y retroactivamente los cursos atomicos, esto es, el orden de
las causas. Se opta, entonces, por una concepcion incremental de
la complejidad (o bottom-up, esto es, del fondo hacia arriba frente
a la top-down, desde la ctispide hacia abajo), que progresivamente
da lugar a seres y funciones cada vez mas ricos, con propiedades
emergentes. Esto tltimo concierne especialmente al alma y a los
dioses mismos.

3. Inmortalidad divina

Segtin repite Epicuro, los tnicos rasgos divinos proclamables son:
1) la felicidad (uakapiétng) y 2) la inmortalidad (&pbapoia)®, en
orden variable’. Esta definicion es prudente y parca, si bien le per-
mite matizar la incompatibilidad entre 1) las dos caracterizaciones
mencionadas y la prevision, la direccion u ocupacion en la movili-
zacion de los cuerpos celestes, esto es, los objetos y acontecimien-
tos meteorologicos y astronomicos, como los desplazamientos, las
revoluciones y demas!?; entre 2) la caracterizacion mencionada yel
hecho de que esos cuerpos celestes sean en si mismos divinos.

El Samio explica lo primero asi: ni la felicidad ni la inmortali-

dad concuerdan con las preocupaciones y vaivenes animicos, pro-
1,

; sobre lo se-

pios de seres débiles, necesitados y sin altdpkeia
gundo senala la imposibilidad de pensar que sean una conglobacion
de fuego poseedora de beatitud y que se dediquen por espontaneo
gusto a esas revoluciones'?. Epicuro propugna, por lo demas, unos
compuestos celestes, astronomicos y meteorologicos carentes de
alma y razon, mientras lo contrario es el caso de los dioses. Por

ello su inmortalidad feliz excluye, como se comprende con dis-

8  E., Epistola a Herddoto, 76: 11-12; 81: 3.

9 E.,E.M., 123:2-5, casiinicial, tras el protréptico: “Ante todo, considera que dios es un
ser inmortal y feliz [{Gov &pBapTov kai paképiov] (...) su inmortalidad [agbapoias] (...)
su felicidad [uakapiéTnTos]”.

10 E., E.H., 77:1-2.

11 E.,E.H.,77: 3 [mpoc&ericel Tédv Anoiov].

12 E.,E.H., 77:3-5.

269



Ignacio Marcio Cid

cernimiento (Siavoia), cuanto les produzca “agitacion [Sidkpiow] o
perturbacion [t&paxov]’!3.

Por otra parte, la inmortalitas o agBapoia designa, como se
indico, la ausencia de muerte o corrupcion, sin mencion de la
ayevnoia o increacion. Esto debe recalcarse para sehalar que, en
todo caso, los dioses son productos atomicos, como prueba de un
epictreo posterior, Diogenes de Enoanda: “[pluesto que nadie pue-
de destruir los primeros cuerpos] ya sea un dios o un hombre, hay
que concluir que son simplemente indestructibles. Pues si se des-
truyeran, segin la necesidad [todo podria ir hacia el no ser]” (Gar-
cia [ed., trad.], 2016, pp. 33-34, fr. 9).

De hecho, la inmortalidad divina remite, por otra parte y se-
gln la teologia epiclirea posterior (que es mas amplia en sus consi-
deraciones), a la adoptacion de ciertas practicas electivas que con-
tribuyen al mantenimiento de esos singularisimos compuestos que
son los dioses, los tmicos libres de descomposicion o corrupcion.

En cfecto, si hay dioses en Epicuro, solo que estos, insertos
en la continuidad natural que les da fundamento, no son regen-
tes, permanccen ociosos, desocupados, se manticnen a si mismos,
se placen y satisfacen, tomando manjares especiales, con la risa y
en amical conversacion con sus iguales, todo lo que los conserva
y repone en su integridad estable. Si se acepta, pues, que los dio-
ses son totalidades psiquicas pacificas y estables, cabe pensar, con
Kleve (2003, pp. 249-266), que puedan regular a su beneficio las
desviaciones atomicas, sin que les alcancen atomos perjudiciales o
movimiento de disgregacion alguno (Marcio, 2020, pp. 209-234).

4. Exclusiva ejemplaridad reverencial

Los dioses epictreos tienen, por otra, parte, una funcion predo-
minantemente ¢tica, de ejemplaridad reverencial sobre como vi-
vir recta y felizmente. No sustentan material u ontologicamente el
universo, cosa que corresponde a los atomos y al vacio. Asi, como
certero y sintético contrapunto a esa teologia regente, administrati-

13 E., E.H.,78:7-8. También puede traducirse tépaxov como desasosiego psiquico.

270



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

va, vigilante y jerarquica, imbricada en una cosmologia teocéntrica,
teocratica, teleologica y metafisica, puede aducirse el brillante pa-
saje de Festugicre (1963, p. 40) sobre las divinidades epictreas que

no causan mal. Dioses que no son malévolos. Dioses que no estan vigi-
lando continuamente nuestros menores gestos para ver si no sobrepa—
samos la medida, la estrecha medida impuesta al hombre, ni espiando
nuestros menores deslices para abatirnos, seguros, por lo demas, de
que un dia caeremos en sus manos y podran satisfacer su venganza.
Dioses, en fin, sin celos y sin odio. Tal la buena nueva que traia Epicuro
al mundo, con una insistencia en que acaso haya de verse el recuerdo
de una angustia personal de la cual se habria liberado paulatinamente,
y del que anhelaba ahora liberar al resto de los hombres.

Asi concebidos, los dioses presentan el fundamento fisico del
nokapies Cijv, y concretan, encarnandola, la Bepameia Tfis capkos
kai Tiis Wuxiis, porque constituyen modelos de vida plena, feliz, no
preocupada ni ocupada por lo huero ni por la movilizacion del cos-
mos. Viven una vida buena que es buena vida, y viceversa; no inspi-
ran temor o esperanza, como sefiala Otto (2006, p. 103), sino que
ellos son esos singularisimos compuestos atomicos que, de manera
tangencial e involuntaria, pueden tomarse como ideal de vida en lo
psiquico, lo ético y lo estetico, lo que tiene influjo benéfico (Essler,
2011, pp. 357-358), en el que la duracion carece de importancia
para la dedicacion a los placeres.

No pierden, pues, su autonomia, sino que se bastan a si mis-

14 sin renunciar a la transmisiéon de sensacio-

mos para todo gozo
nes e ideas gracias a la familiaridad (oupguAia'®) y a la amistad
(pthia), fundamental para ellos'®. Asimismo, disfrutan —como se
dijo— del feliz placer de la risa (Marcio, 2022a, pp. 203-222). Se
sustraen, en fin, a cualquier religiosidad del do ut des o bien de lo

meramente cultual-civico; igualmente, su caracterizacion cumple

14 Filodemo de Gadara, Dicls, 1916, p. 17, frag. 87, 1l. 5-6: “&mavres yap kai atrépras
£quTols TAPAOKEUGTIKOL Tiis TeEAloTaTns hiSovis eiow”.

15 Filodemo de Gadara, Dicls, 1916, p. 14, col. 1,11. 4-8.

16  Filodemo de Gadara, Diels, 1917, pp. 4-5.

271



Ignacio Marcio Cid

con el primer postulado del tetrafarmaco, en el sentido de que
“dios no es de temer [ApoPov 6 8e6s]” (Hutchinson, 1994, p vnl7,
si bien se actlia reverencialmente con ellos (Usener, 1887, p. 258,

frag. 386)'%.

5. Conformidad con la naturaleza

Si se adoptan de modo tedrico-practico y transformador las con-
cepciones fisico-teologicas, se aprende a vivir epiciireamente secun-
dum naturam o xaT& gUC, con numerosisimas repercusiones, pues
la propia puoioAoyia tiene importantes facetas terapéuticas: 1) per-
mite comprender placenteramente y fundar los procesos naturales,
de los que derivan la canonica y la ética; 2) hace asumibles los limi-
tes del todo universal y los del ser humano (Marcio, 2021), sin sote-
riologia o escatologia; por ello, de acuerdo con el TeTpagdppakov,
3) libera del temor a los dioses y el temor a la muerte; igualmente,
4) permite hacerse cargo de que el mal es facil de soportar y el bien
facil de procurar; segtn ello, 5) sittia a los dioses en una posicion
no regente, interferente, central o de absolutidad piramidal, sino en
un 4mbito intermedio no metafisico sino extracésmico'?, aunque
intranatural; 6) posibilita una relacion de agradecimiento reverente
para con la gUots, buena y proveedora generosa, a la que es preciso
obedecer (Marcio, 2020, pp. 414-416)?° como seres naturales que
somos, al igual que los dioses, pues no hay exterioridad alguna a
la totalidad universal de atomos y vacio; 7) abre a toda persona
concernida —sin reservas selectas, aristocraticas o discriminatorias
(Marcio, 2022b, pp. 579-603)>'—1la puerta a la salud mental y a la
felicidad®?; por cuanto 8) propicia la celebracion del milagro aza-
roso e irrepetible que es la vida, pura contingencia (Cassirer, Hoff-

17 Philodemus, Herculaneum Papyrus, 1005, 4.9-14.

18  De Filodemo de Gadara, Sobre la piedad.

19 E. E.P.,89:3-4,7; C., Supremo bien, Moreschini, 2005, p. 68, 1. 868,11, 23, 75; Sobre la
adivinacién, 11, 17,40, 3 y ss., en la ed. de Giomini, 1975, p. 95, sobre los intermundia.

20 E., SentenciaVaticana XXI.

21 E.,E.M. 122.

22 E.,E.M.,122: 3y 5: “16 kat& puxiv Uyiaivov (...) evdapoviav”.

272



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

mann, 1981, p. 223); 9) pretende, como ontologia naturalista, dar
cuenta de lo que hay sin mitos, imagenes ni recursos simplificadores
o bien elitistamente abstrusos, fruto de un conocimiento recondito;
10) se hace cargo, como el pluralismo presocratico, de la necesaria
conciliacion heracliteo-parmenidea entre principios ontologicos
indestructibles y antinihilistas, por una parte, y la prima unicaque
nauigatio por la pluralidad real que nuestros sentidos captan en la
experiencia; 11) constata el sufrimiento psiquico y carnico, cuya
erradicacion busca con interés filantropico o de hermanamiento en
lo humano, que rompe con el topico anacrénico del egoismoB.
Conformemente, el epicureismo funda: una canonica, como
teoria del conocimiento basada en el criterio de verdad de las im-
presiones sensoriales’*, a partir del contacto material atomico, asi
como en el Aoyiopds (juicio como razonamiento reflexivo-argu-
mentativo calculador e instrumental ponderativo de las elecciones
para cursos de acciones) y en el émAoyionss (Asmis, 1984, p. 178
y ss.; Giovacchini, 2012, pp. 144-154) (analisis de lo que se ob-

25 como ciencia

serva y experimenta), mientras rechaza la logica
de una necesidad racional que se quiere capaz de encorsetar a la
indeterminacion natural.

Igualmente, postula una ética terapéutica eudemonista-hedo-
nista; ¢sta incluye, precisamente con arreglo a la guois, una tana-
tologia filosofica (Warren, 2004; Suits, 2020; Marcio Cid, 2020,
pp- 504-514), es decir, una serie de conocimientos e indicaciones
sobre la muerte y el morir, de tipo materialista y liberadora del
timor mortis y de la spes immortalitatis. En su tanatologia persiste la
relacion entre sensibilidad y vida, con disyuncion excluyente entre

23 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, pp. 716, X, 10: 1-5, donde se destaca la gpravbpcoria de
Epicuro, asi como su agradecimiento hacia sus padres (sixapiotia) y generosidad con sus
hermanos (edmoiia); Didgenes de Enoanda, Garcfa, 2016, p. 47, fr. 30, donde escribe:
“una sola familia es todo el universo [efs 6 kéopos oikos]”.

24 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, pp. 730-731, X, 31, en trad. de Garcia (ed., trad.),
2007, p. 524: “Epicuro afirma que los criterios de la verdad son las sensaciones, las
prolepsis y las afecciones, pero los epiclireos anaden las proyecciones representativas del
pensamiento”; E. M. C., XXIII; Annas, 1993, p. 246; Hadot, 2009, pp. 163-165.

25 Cicerén, M. Cuestiones académicas = Academica, I, XXX, 97, en ed. y trad. de Pimentel,
1990, p. LXXI y pp. 67-68.

273



Ignacio Marcio Cid

nosotros, como seres compuestos y sensibles, y la muerte como
estado de descomposicion e insensibilidad?®.

Junto a la consideracion de la muerte como limite extra-vital,
se halla su heddnica o antidlgica. Esta es, concretamente, una siste-
matizacion teorico-practica del amor al placer virtuosamente con-
cebido y del no dolor, la cual estipula como principio y fin de toda
eleccion la bisqueda del primero y el rechazo del tltimo?”. Ante el
sufrimiento constatado, el placer se entiende como alivio pleno y
optimista. No obstante, es matizado, no puramente sensual como
el de Aristipo de Cirene, sino filosofico, sensato y calculado, que
tiene en alta estima los bona negatiua, es decir, los bienes que evi-
tan el dolor carnico y la intranquilidad animica; asi, son centrales
los placeres calmos frente a los excitantes, katacTnuatikai ndovai
frente a kata kivnow fRdovai’s; pues aquellos conducen a la yaArjvn
oal ycx)wwtcvuc’x29 como estado mental semejante al mar en calma,
de actividad pero también de placida ecuanimidad imperturbable
(Marcio, 2020, pp. 563-569; Festugicre, 1963, p. 46).

Todavia en cuanto su propuesta sobre el bien moral y su via-
ble maximizacion, resulta central la desideriologia, capaz de extir-
par las causas del desasosiego, que son los descos arraigados en la
KEVOBO&GaO, irracionales o vanos, que no son ni naturales ni nece-
sarios. La émBuunTik& o ars bene recteque desiderandi permite clasifi-
car, jerarquizar y dar o no satisfaccion a los descos, segan su per-
tinencia®!, reorientandolos o apagandolos gracias a la racionalidad
y la experiencia. Entre esos deseos vanos caben la inmortalidad,
la fama, las riquezas o el poder politico; este ultimo deriva de una
implicacion activa y ambiciosa en la gobernacion de la wéAis (Nuss-
baum, 2012, pp. 151-152; Méndez, 2003, p. 145; Lledo, 1986,

26 E.,E.M. 124-125; Lucrecio, De rerum natura, 111, 830, 861 y ss. Se cita por Bailey, 1898.
Se abrevian “L.” y “DRN”.

27 E.,E.M. 128.

28 D. L., Vitae, Marcovich, 1999, p. 800, X, 136; Gosling, Taylor, 1982, pp. 345-414;
Wolfsdorf, 2013, pp. 151-181; Marcio, 2020, pp. 527-549.

29 E.,E.H.,83:13.

30 E. Maxima Capital XXX.

31 E.,E.M., 127,132, M. C. XXIX; SentenciaVaticana 21.

274



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

pp- 29-31). Aunque Epicuro prefiere una vida discreta (Roskam,
2007), la vocacion practica (de aplicacion concreta), propia del
Jardin considera aceptable, seglin la idiosincrasia y temperamen-
to especificos, el compromiso activo en politica, cuando el balance
aminora el sufrimiento (Grilli, 1996, pp. 377-386; Roskam, 2020,
pp- 301-304, n. 83; Aoiz, 2019; Aoiz, Boeri, 2023).

La ética culmina en la felicidad (esto es, en la maximizacion
del buen placer y la minimizacion del dolor y de la intranquilidad
mental), en la libertad, en la convivencia philosophans (anudada por
la puAia [Mitsis, 2020, pp. 250-283; Marcio, 2020, pp. 483-497]) y
en la viabilidad, para quien se empefie, de poseer y degustar esos
bienes, inmortales, siendo mortal, lo que preconiza una especial
Béwots o, mejor, asemejamiento con lo divino.

6. Discrepancias epictreas con la teologia astral
de Plat6on y su reformulacion aristotélica

Epicuro dispone y propone todo un programa materialista, pluralis-
ta, atomista, indeterminista, cudemonista hedonista y virtuoso an-
timetafisico que responde a un contexto historico-politico y social
ateniense, aunque distinto del platonico y del aristotelico. Asi, todo
¢l sostiene al universo (16 wav), fundado en la corporeidad indes-
tructible que no puede ser ulteriormente escindida en fundamentos
inmateriales o incorporeos de ningtn tipo, concibiendo que la guois
no es solamente un entorno en el que se desarrolla la vida humana,
sino lo que es permanente, primario y elemental en ese medio y
cuyo conocimiento nos permite entender el origen y el comporta-
miento del kéouos y de sus partes (Morrow, 1960, p. 479).

Por otra parte, la pluralidad postulada es inherente y constitu-
tiva, axiomatica, se condice con la experiencia y al mismo tiempo
contradice el paradigma monista y en ocasiones monarquico que es
patente en Platon y que Elders (1960, p. 1, n. 2), al rastrear la im-
portancia del Uno en Aristoteles, inserta en la tradicion henologica
presocratica, aludiendo incluso a los 6rficos’?; esto se alinea con la

32 Lanotaes muy interesante y rica en testimonios.

275



Ignacio Marcio Cid

cita homérica de Aristoteles: “es malo el gobierno de muchos, sea
uno el rey”33. Al respecto, es resenable la defensa del vacio como
constituyente complementario de los atomos y medium libre y ex-
pedito, incapaz de ser ulteriormente teorizada o, si se prefiere,
cargada con notas espirituales. Esto lo aparta del dualismo ontolo-
gico incipiente marcado por el Nots anaxagorico y que Platon aco-
ge al postular la preeminencia de las ideas®* frente a los sensibles.

Por otra parte, destaca Epicuro la indeterminaciéon como ele-
mento espontanecamente regulador, no reconducible a ninguna
otra causa primerisima divina, rectora o inteligente ni a entidades
sobrenaturales artesanas o moldeadoras. Tal es el materialismo,
que, como una impiedad atea, previamente habia preocupado a
Platon en las Leyes, porque postulaba —seglin ¢l erroneamente—
que elementos materiales naturales sin alma dieran 1ugar a otros
cuerpos segundos por una coercion que es: “no por inteligencia,
dicen, ni siquiera por la acciéon de un dios ni tampoco por un arte,
sino, como decimos, por naturaleza y azar”®.

Recientemente Aoiz (2019, p. 3436 y éste mismo con Boeri
(2023, pp. 3-4, 21, 87), inspirandose en Vlastos (1975, pp. 23-25),
subrayan acertadamente la ligazon entre el mecanicismo fisico y
el contractualismo como concepcion del Estado, como dos face-
tas de la misma dolencia. Platon invalida las posturas cosmologicas
naturalistas ateas patologizandolas léxicamente ya sea cuando se
refiere a la no creencia en los dioses (véoov®”) o a lo que él llama
dos afecciones restantes (T& 8o uévrol T&BN Tepl Beovs)>S, a saber,
la de creer en ellos pero entender que no se ocupan de los asun-
tos humanos o bien que pueden ser apaciguados con plegarias y
sacrificios, como Epicuro. Igualmente, menciona al poco y como

33 Aristoteles, Metafisica, XII, 1076a4, de Homero, Iliada, 11, v. 204. S abrevia luego con
“A”y“M.”. Secita por la ed. de Ross, 1953, 2 vols.

34 Cf.,p.¢j., P, Timeo, 27d6-28a4.

35 P, Leyes, X, 889c: 5-6; el rechazo de lo material como tnico principio causativo en
Fedon, 97¢-99¢.

36 Eserronea su remision aVlastos de lan. 20.

37 P, Leyes, X, 888b8.

38 P, Leyes, X, 888c3-4.

276



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

corolario entrelazado la postura politica convencionalista-contrac-
tualista®’, esto es, la que las leyes surgen como producto humano,
cultural e intersubjetivo.

Vlastos (1975, p. 24) observa que, para los naturalistas preso-
craticos con los que discute conceptualmente Platon, el orden que
se hace presente en el cosmos es natural, inmanente, por lo que
es innecesario apelar a una inteligencia ordenadora trascendente, a
ninglin hacedor tutelar y forjador al modo del demiurgo4o, como
plasmador del orden inmovil.

De acuerdo con esto, rechaza Epicuro los cortes cualitativos y
jerarquicos entre diversas regiones o ambitos de la totalidad, con-
tra la distincion platonica entre aicbnTés kdopos y vonTods kéopost
junto a la postulacion, aun esbozada, a un quinto soélido perfecto42
o la descripcion de una cima regulatoria que es el Bien supremo“,
metaidea absoluta**. Ella sustenta en Platén la relacién de depen-
dencia ontologica y epistemologica con las restantes ideas, la re-
gion inteligible y sus respectivos objetos derivados por imitacion o
participacion en la region sensible.

Partidario de una totalidad universal que acepta la pluralidad de
mundos y la ausencia de un centro®®, Epicuro rechaza lo divino cos-
mologico en cuanto universo geocéntrico presentado como viviente

eterno y esferico, dotado de inteligencia46, autonomia y prudencia,

39 P, Leyes, X, 889d6-889¢8.

40 P, Timeo, 28¢5-31b3.

41 P, Timeo, 92¢6-9.

42 P, Timeo, 55¢4-5, sobre la posibilidad de la quinta composicion [ouotaoecos was méumns],
esto es, el dodecaedro; no obstante, importa tener presentes las observaciones de
Eggers, 1999, p. 71, su mencion de Epinomis 985b4 (parece preferible, en cambio,
Epinomis, 981¢5-6) y nota 105; como senala Taran, 1975, p. 38 y n. 173 no seria un
cuerpo simple sino un tipo de aire, el mas puro, como se dice en Platon, Timeo, 58d1-2:
“kaTd TaUTa Bt &épos TO pEv evayéoTaTov EmikAny aibhp kaAoupevos”.

43 P, Reptiblica, V1, 509b 6-10.

44 P, Gorgias, 499¢8-9.

45 E., E.H.,45; Lucrecio, De rerum natura, 1, 1054-1091.

46 P, Timeo, 47¢5-48a5; cf. P., Sofista, 248¢6-249a2.

2717



Ignacio Marcio Cid

que muestran el Timeo*”, las Leyes48 y, especialmente, el epilogo a és-
tas*, que, aun no siendo de Platon, es plenamente platonico.
Igualmente, evita el Samio las ctispides ontologicas centrales,
pues los dioses son fisicamente periféricos, compuestos e inmor-
tales, pero no ingénitos. Esto impugna a las entidades metafisicas
0, de otro modo, ajenas a la totalidad universal de atomos y va-
cio infinitos; asi, rompe, pues, con el dualismo sefialado por Reale
(2003, p. 137 y ss.; 2014, p. 176), donde destaca la segunda nave-
gaci(')nso. Se desestima una concepcion jerarquica del universo, en
la que se establezcan relaciones de dependencia o de subordina-
cion ontologica encadenada, habida cuenta de que no hay algo que

tenga mayor potencia esencial-existencial®!

loensarniento5 2,

, pleno de vida, alma y

Aqui se rechazan la religion astral y la teologia cosmica. Asi,
los dioses no pueden ser ni providentes, ni agentes cosmicos ni
motores ni principio absoluto de toda dependencia jerarquica.
Tampoco se admite la combinacion de materialidad tradicional,
en este caso ignea, y plena felicidad, como agregado y, mas pre-
cisamente, como agregado que, a su discrecion (kata BoUuAnow)
se haga cargo de tales movimientos. Al respecto destaca un pasaje
de Platon critico con los fisiclogos presocraticos que es valido
también para Epicuro, a saber, su queja de que “afirman que los
cuerpos derivados de los primeros elementos se producen a tra-
ves de esas sustancias primordiales completamente inanimadas
[&yuxeov]”>3. Mas que inanimadas, debe traducirse, por claridad,

47 P, Timeo, 29¢-33d, sobre el universo, bueno, ordenado y perfecto, circular y estérico,
en cuanto viviente provisto de alma y razén por la providencia divina; en cuanto dotado
de alma, ésta es duena, gobernante, racional e invisible; 34a-37c.

48 P, Leyes, X, 897b7-899b5; XII, 966b4-967d2.

49  La atribucion a Platon es dudosa, adscribiéndolo el consenso al astronomo Filipo de
Opunte; Epinomis, 977b 1-8; 980c7-d7; 982b1-983b6; 983¢5-984¢3.

50 Sobre el 8evtepov mhotv, ¢f. P., Feddn, 99¢8-102al.

51 P, Republica, VII, 515d2-4: “viv 8¢ u&AAév Ti éyyutépe Tob vtos kal Tpds u&Aov dvta
TeTpaupévos opBdTepov PAémor”,

52 P, Gorgias, 248¢6-249a2.

53 P, Leyes, X, 889b2-5.

278



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

“sin alma”, cosa que nos instala en la logica de la divinizacion del
cosmos ya sefialada.

El antedicho Vlastos (1975, p. 23-25) ya realz6 la importancia
de esta tesis, opuesta a la cosmologia mecanicista, materialista y a
sus consecuencias politico-morales, hasta el punto de que Platon
reserva a quienes, ateos e impios, mantengan tales postulados un
claro régimen punitivo que incluye carcel y muerte>* con lo que
el mantenimiento de las tesis se convierte en punible delito de opi-
nion por primera vez (Morrow, 1960, pp. 488-489).

El epicureismo argumenta la inadecuacion estructural de con-
cebir a las divinidades en términos providentes-reguladores, al
modo de relojeros del cosmos, porque tal dinamizacién conlleva
perturbacion. Al contrario, prefiere una concepcion teologica me-
canica aunque indeterminista, inmanentista, no interferente y cen-
trada en la libertad.

En la antropologia epictirea, el ser humano, como mortal com-
puesto atomico psicosarquico, reformula el dualismo y excluye
toda pervivencia animica post-mortem tras la separacion de cuer-
po sutil y cuerpo burdo, cérnico®. Todo ello choca con nociones
como planta celeste®®, alma inmortal®” de procedencia estelar®®
destinada a una serie de renacimientos®”, gracias a una depuracion
restrictiva de lo somatico impuro para recordar, mediante la con-
templacion del cielo®, el origen que liga a alma y cosmos.

Epicuro tampoco opta por la Sikaiootvn politica como articula-
dor, principio y fin teleologico del empefio filosofico. Al contrario,
en Platon esta espolea y atraviesa su proyecto, desde un unitarismo

54 P Leyes, X, 907¢-909d.

55 Sillegase el caso de que, por azar, volvieran a configurarse del mismo modo no darfan
lugar propiamente a las mismas carnes, almas, cuerpos y seres humanos, sino que
serfan acaccimientos idénticos sin original propiamente dicho y no habria memoria ni
permanencia alguna en relacion con los anteriores.

56 P, Timeo, 90 5.7.

57 Ante la abundancia de ocurrencias, cf. P., Mendn, Feddn, Fedro, Timeo.

58 P, Timeo, 41d8-41¢3.

59 También esta abundantemente testimoniado, en Feddn, Timeo y, especialmente, en el
final del libro X de Reptiblica, con el llamado mito de Er, 614a-621b.

60 P., Timeo, 47a1-47c4; 88¢7-89a1; 90b6-90d8.

279



Ignacio Marcio Cid

radical®!| con vistas a la elevacibn moral de la ciudadania e inclu-
s0 a su entretejimiento marital y procreativo, seglin se presentan
en Apologia, Republica y Leyes. Todo ha de conducir a la reccion de
KaAAimoAs, que esta reservada al sabio y que esta formulada, con
distinto acento, en Repdb]ica62, en la CartaVII®® o en el Politico®.

De hecho, hay una apuesta contra la actividad politica por la
intranquilidad que suele conllevar, en confrontacion con la presen-
tacion del filosofo-rey como centro y clspide del sistema etico-po-
litico social, ley encarnada (Gomez, 1986, p. 589), servidor, de lo di-
vino, en quien el deseo de saber esta al servicio del poder (Méndez,
2003, pp. 145-146); ¢l piensa lo mejor, domina al cuerpo, educa,
obra socialmente y rige. Solo el filosofo rey ha sido capaz de asimi-
larse con lo divino que contempla65 , sin ensimismarse y procuran-
do trasladar lo percibido intelectualmente a la w65, con la fuerza
persuasiva-coactiva que da el saber de lo absoluto, legitimador para
constituir un régimen psico-social meliorativo. No obstante, persiste
el interes teorico-practico de Epicuro por otra politica contractualis-
ta, informada y no coercitiva (Aoiz, Boeri, 2023, pp. 33-48; esto ul-
timo seria proprio de quien comete injusticia)66, y en que convergen
el vivir bien y la correcta concepcion de los dioses®’, pues “no hay
una vida gozosa sin una sensata, bella y justa”68, y viceversa.

Incluso el rechazo de la educacion y el apartamiento intencio-
nal de los afanes cercanos a la woAis, que Epicuro sefiala, eviden-
cian el repudio de una filosofia teologico-politica impositiva, que
se quiere vencedora de la maAcia Blagop& y que, presentada en
Leyes, pretende estatalizar reglamentariamente todas las facetas del
vivir humano.

61 P, Republica, IV, 443¢1-2 [Eva yevouevov ék moAAGv, ocoppova kai fippooévov]; P., Leyes, V,
739b8-739¢5.

62 P, Republica,V, 473c.

63 P, CartaVll, 326a.

64 P, Politico, 258¢-261¢; 293a-295a; 308d-311c.

65 P, Timeo, 90b6-90b7.

66 Cf.P, Leyes, X, 885d7-885¢1.

67 Cf. P, Leyes, X, 888b3-4: “uéyiotov 8¢, & viv oUdtv fyfi ov, TO Tepi Tous Beols dpBds
BiavondévTa Cijv kaAdds fi ur”.

68 E., M.C.V,Vara, 1995, p. 93.

280



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

Por ultimo, cabe aludir, como ejemplo reflexivo, al afan de
aplicacion practica-politica manifiesto en los intentos de reforma
de Platon con Dion de Siracusa, cuya trasposicion fue poco exito-
sa, pero que senala a una filosofia preocupada por el poder politico
y por la imparticion de justicia estatal, a partir de una extensa fun-
damentacion cosmologica y teologica. Contrariamente, en Epicuro
el afan de saber no esta al servicio del poder, sino al servicio del
curar, del ser feliz y del hacer feliz al pr()jimo todo, mediante el
placer de no sufrir.

Al igual que con Platon (Gerson, 1990, pp. 5-10), emerge
un desacuerdo radical también entre el corpus Epicureum y Aristo-
teles, como prueban algunos pasajes del Estagirita (Lledo, 1986,
p- 137) sobre la nocion de vénois vorjoews en el libro A (XII) de
la Metafisica® (en que se brinda descriptivamente la mejor expo-
sicion racional de lo divino [Berti, 2005, pp. 393-394]), esto es,
sobre la(s) divinidad(es) pensante(s) de si’0. Estas son sustancias
no sensibles, incorruptibles e inmateriales”’, que devienen Téhog
para todo otro ente’? y sostén mecanico astronémico-fisico de la
totalidad”3. Este todo, henchido de vida méxima, se dota de esferi-
cidad ™ y movimiento circular”® , en un régimcn de dcpcndcncia76.
De este modo, aunque sustituida la nocion de sumo bien platonico,
persisten la cosmologia teocratica y el régimen de subordinacion
jerarquica. También subsiste de modo constitutivo y abismalmente
separativo, cortante, la distincion entre la region sublunar y la su-
pralunar, que esta diferencialmente conformada por un singulari-
simo elemento, primer cuerpo, el éter o quinta esencia’’. Asimis-

69 A., M., XIl, 1072a18-1075a10.

70 A., M., XII, 1074b34.

71 A, M., XII, 171b20-22: “8¢i T&s ovoias elvat &veu UAns”.

72 AL, M., XII, 1073b3: “kwet 87 cos ¢pcouevov”.

73 A., Fisica,VIII, 258b10-266a9. Se cita por la ed. de Ross, 1966.

74 AL, E,VII, 242a50- 242b72; Acerca del cielo, 11, 286b10-26; 287b15-21; 291b11-23; 111,
290a7-290b12. Se cita la ed. de Moraux, 1965.Se abrevia con “Cielo”.

75 AL, E,VIII, 260a24-26, 264b9-17, 265a13-14; Cielo, I, 2882222-290b11.

76 A., M., XII, 1072b13-16.

77 A., Ciclo, 1, 269a23-269b1; II, 289al1-35; III, 298b6-7; Meteoroldgicos, 1, 339bl16-
339b36, se cita la ed. de Fobes, 1919. Téngase en cuenta especialmente A., Cielo, I,

281



Ignacio Marcio Cid

79

. finito” . tni 80
mo, se propugna un universo nnito , unico -, con un centro , la

tierra, y carente de vacio®!.

Por otra parte, la l6gica no es para Epicuro instrumento previo
a todo conocimiento ni se imbrica, como principio evidente de ra-
zon, en la fundamentacion de lo real-ontologico, cuyo sostén esta,
por lo demas, en plano transnatural (jerarquicamente sobrenatu-
ral), en el que rigen leyes inexceptuables que gobiernan a objetos
también esencial y radicalmente distintos de los naturales. Tales
postulados estan vinculados, como prueban algunos pasajes repor-
tados del TTepi pihocogias (Rose, ed., 1886, pp. 39-40, fr. 26)82,
con la tradicién platonica. Dicha concepcion es también cosmolo-
gicamente teocéntrica, ya sea que se tomen consideracion los pasa-
jes concernidos de la Fisica, la Metafisica o Acerca del cielo.

Profundo disenso despierta en Epicuro también la primacia de
la vida teorica (distinta de la vida practica y politica), que Aristote-
les caracteriza en la Etica a Nicémaco®> como la mas feliz, que que-
da reservada al filosofo con vistas a la deificaciéon o asemejamiento
con lo divino.

Por otra parte, si bien el epicureismo también perfila las divini-
dades con rasgos antropomorficos, por la perfeccion de lo humano
(Marcio, 2020, pp. 232-244), no establece, como Aristoteles, una
correlacion entre la posicion erguida, la ubicacion del cerebro®*
humano y la afinidad natural con lo divino. En el orden politico,
se aprecia, desde una posicion mas fragil que la platonica, a saber,
la de meteco, la cercania aristotélica con el poder regio, su papel

270b1-24, en trad. de Candel, 1996, p. 52: “Por tanto, el primero de los cuerpos
es eterno y no sufre aumento ni disminucion, sino que es incaducable, inalterable e
impassible (...) el primer cuerpo es uno distinto de la tierra, el fuego, el aire y el agua,
llamaron éter”.

78 AL, E, I, 207b15-21; 208a8-11; 207bl9; Cielo, I, 271b1-277b28.

79 A., Cielo, 1, 276a18-279a2; I, 283b26-29.

80 A.,E,1IV,212a21-28; VIII, 265b3-9; Cielo, I, 296a24-298220.

81 A, E, 1V, 213b30-216b20; Ciclo, 11, 287a11-15.

82 Remite a Cic., De natura deorum, 1, 13, 33.

83 A., Etica a Nicomaco, X, 107829-1079a32; Etica a Eudemo, 1, 1215a20-1215b14; VIII,
1249b13-b21. Se citan las eds. de: Bywater, 1894; Susemihl, 1884.

84 A., Partes de los animales, 11, 653a27-29; 656a7-13. Se toma la ed. de Louis, 1956.

282



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

de tutor principesco, con pobres resultados, lo que condiciona su
exilio y su deseo de que no se cometa un segundo crimen contra la
filosofia (Rose, 1886, p. 419, fr. 667).

Ateniéndonos a lo recién sefalado sobre las tesis de Platon y
Aristoteles, Epicuro cabria en el encuadramiento platénico como
aquel que, impio, no niega la existencia de los dioses pero si el in-
terés de éstos en las acciones del ser humano.

Aqui puede observarse, nuevamente, la ruptura epictrea, expli-
cita e implicita, con la teologia astral, la religion astral y la nocion de
anima mundi, todo en el sentido de divinizacion del universo y de los
planetas, o deificacion de las estrellas, seglin reportan los pasajes pla-
tonicos y aristotélicos aducidos (Calvo, 1978, pp. 16-17).

Sobre este asunto merecen atencion las aportaciones de Mo-
reau (1939), Solmsen (1942, pp. 91-119; 149, 178-179; 1951),
Festugicre (1949, pp. 153-259), Boyance (1952, pp. 312-350),
Gerson (1990), Berti (1962, pp. 35, 104, 311, 387), Bodeiis
(1992, pp. 30-34), Méndez (1993, pp. 23-40; 2003, pp. 151-1549,
y muy recientemente tanto Calchi (2023) como Bartninkas
(2023). Especialmente valiosas son las observaciones de Berti
(1962, p. 104)% que aluden a una polémica abierta entre el epicu-
reismo y la religion astral, asi como la remision de Konstan (2008,
p- 146, n. 32) a Santoro (2000, pp. 163-170)8¢ sobre los ataques

epictireos a la teologia peripatetica y estoica.

7. Conclusiones: vida en el Kijmos y

buofwois Becd en cuanto deus mortalis como
aspiracion epictirea no paradoéjica

Para concluir, se impone sefialar que a veces se aducen los testimo-
nios sobre la reverencia hacia Epicuro por su condicion de sabio

realizado, en tono inmortalizador. Esa disposicion, que ¢l mismo
promueve, no se desdice de los pristinos limites que dan sentido a

85 Berti (1962, p. 104) menciona una polémica directa entre el epicureismo, y la
concepcion del aristotélico y perdido Sobre la filosofia, relativas a la religion astral.

86 Trata sobre la columna XX del tratado, sobre la forma que Demetrio Lacon atribuye a
los dioses, donde se ataca la teologia astral peripatética y estoica.

283



Ignacio Marcio Cid

la felicidad epictirea y constituye, en todo caso, desde el agradeci-
miento por haber procurado los elementos de una vida hermana, la
rememoracion de una beatitud lograda, ejemplar87.

Vivir, siendo mortal, divinamente es vivir y filosofar en compa-
fifa y amistad, aminorando los padecimientos fisicos, sin inquictud
mental y temerosa en cuanto a la muerte, a los dioses y al futuro,
haciéndose cargo de que una extension eterna o continua no anade
cualitativamente placer a la vida®®. Quien aspira a ser sabio se halla
en terapéutica conformidad con la naturaleza, consciente de sus li-
mites, sin apelacion interesada a los dioses, que no rigen, crean ni
sostienen el entramado universal de atomos y vacio.

Desde la libertad verdadera (Usener, 1887, pp. 160-161, fr.
199) y la atrapkeia amical y filantropica que procura la auténti-
ca filosofia, se vive, con gran placer intelectual®®, la comprension
de la cosmologia indeterminista, no jerarquica-piramidal, no teo-
cratica, no teleologica y antimonocausalista. De acuerdo con esto,
la contemplacion de los fenomenos y cuerpos celestes no busca la
identificacion humana (psiquica) con la regularidad de los objetos
celestes, cuanto tranquilizar mediante el conocimiento”’.

Por su parte, la despolitizacion intencional de la cosmologia y
la renuncia al compromiso activo en politica rehtyen el monar-
quismo intelectualista y los riesgos ¢ticos aparejados a esa postura
teorico-practica. Estos incluyen: 1) la correlacion vinculante entre
uxti y méAis, como base de la harmontia individuo-sociedad en un
estado total, judicativo y unitario que toma lo divino como medi-
da absoluta®'; 2) el aristocratismo filosofico selectivo en su alcan-
ce y entregado al poder, en que el filosofo se quiere sol y luz de
la wéAis; 3) la ambicion y otros deseos no naturales ni necesarios,
vanos, derivados de la concepcion cosmologico-politica platonica

87 Plutarco, Contra Colotes, 1117a-c, en trad. de Martos, 2004, pp. 82-84; L., DRN., V,1-
12, sobre las disposiciones sobre el propio recuerdo.

88 E., M. C. XXy XX.

89 E., S.V,27, en trad. de Vara, 1995, p. 100: “en la busqueda de la verdad corren a la par
el deleite y la comprension”.

90 E.,M.C.XIL

91 P. Leyes, IV, 7T16c4: “6 81) Beds fuTv TAVTWY XpNUATWY HETPOV”.

284



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

o bien de la concepcion teologica-contemplativa aristotelica; 4) la
entrega acritica a la matematizacion aritmosofica del universo, cal-
dea y modelizadora, y a sus instrumentos mecanicos astronémicos
aparejados, como los planetarios®?.

Los bienes interiores cuya posesion induce la asimilacion con lo
divino, en la estricta medida de la mortalitas, son bienes negativos
capitales, a saber, la atapagia y la aAutia o amovia. Esto permi-
te degustar, contra los criticos malintencionados, placeres estabi-
lizantes. Asi vive alguien que (se) cura el alma gracias a palabras y
discursos (Usener, 1887, p. 169, fr. 221)%3, que adopta la medicina
cuadruple, sin miedo (Warren, 2009, pp. 234-248), sin ser moles-
to ni para si ni para otros™, de quienes amical y terapéuticamente
se ocupa95 en una relacion de espejo y reflejo”. Acoge al proji-
mo ansioso de felicidad y salud animica. Esto culmina en yaArjvn o
yaAnviopds, feliz calma ecuanime e imperturbable.

Mediante la prudente moderacion de los descos y de los place-
res, que sabia y generosa la gUais procura, se conjugan sensaciones
y razon, en pro de una eb8aipovia individual y comunitaria del Jar-
din, amical, en que los sabios y los dioses son ejemplos de libertad
y placer plenos, desde el agradecimiento por el azar dichoso de
estar vivos, tranquilos y dedicados a la actividad filosofica, en mu-
tua mejora y correccion. No hay, para Epicuro, otra posibilidad de
deificacion distinta de esta, a menos que, en un ejercicio de errada
kevoBofia’’, se den por buenos los aspavientos verbales y promesas
incumplibles, contrarias a la sobria fisiolog{a98.

92 E., E. P., 93: 12, “r&s avBpamodcdels aoTpoAdywv Texwiteias”; Tepedino, Torraca,
1996, pp. 127-154; Festugiere, 1963, p. 70, n. 15; Solmsen, 1951, pp. 16; Vallejo,
1996, pp. 113-114; Gregory, 2006, pp. 5-28.

93 El texto es de Porphyrivs Neoplatonicus, ad Marcellam, 31: “kevos éketvou prhocdgpou
Adyos, Up’ oU undtv &vbpcdomou TéBos Bepatevetar. ‘WoTep yap iaTpikis ouk
BpeAos U Tas vécous ekBailovorns &Td TGV cwudTwv oUTws oudt prthocogias, &
un TO Ths Wuxiis kakov ekB&ANo”; E., SV, 54.

94 E.,S.V.79.

95 E.,S.V.66.

96 E.,S.V.32.

97 D.L., Vitac, Marcovich, 1999, pp. 730-731, X, 31: 1-3.

98 E.,S.V.,45.

285



Ignacio Marcio Cid

Por su parte, Erler (2002, pp. 159-181; 2020, pp. 28-31) rastrea
los fundamentos platonicos de la deificacion epictrea, como Lavecchia
(2006) y Reydams-Schils (2017, pp. 142-158), mientras Liu (2005)”
estudia la importancia del tema en epicureismo y estoicismo. Como
bien observa Erler (2002, pp. 168-169), el nicleo de la deificacion
mortal epiclrea enraiza en la atencion a lo que €l llama “mortal self”,
con el matiz de que, para Epicuro, no hay otro yo distinto del mortal.

Las tesis de Epicuro permiten, en fin, conocer la naturaleza,
vivir las sensaciones, emociones y deseos con mesura, atendiendo
a sus limites como posibilidad gozosa, ademas de comprender lo
divino plural, para entablar, como sabios, una amical relacion con
ello!'®. Por ello, dice Epicuro a Metrodoro, es posible, en la mor-
talidad de compuesto atomico, elevarse intelectual y felizmente
hacia la inmensidad ilimitada y la eternidad'?!.

Bibliografl'a

Annas, J. (1993). The Morality of Happiness. Oxford University Press.

Aoiz, ]. (2019). La filosofia politica de los epictireos. Tesco.

Aoiz, J. y Boeri, M. (2023). Theory and Practice in Epicurean Political Philoso-
phy: Security Justice and Tranquility. Bloomsbury Academic.

Aristoteles y Bywater 1. (Eds.) (1894). Aristotelis ethica Nicomachea. Cla-
rendon Press.

Id. y Calvo, T. (Ed., Trad.) (1978). Acerca del alma. Gredos.

Id. y Candel, M. (Ed., Trad.) (1996). Acerca del cielo. Meteorolégicos. Gredos.

Id. y Fobes, EH. (Ed.) (1919). Aristotelis meteorologicorum libri quattuor.
Harvard University Press.

Id. y Louis, P. (Ed., Trad.) (1956). De partibus animalium / Les parties des
animaux. Les Belles Lettres.

Id. y Moraux, P. (Ed., Trad.) (1956). De caelo / Du ciel. Les Belles Lettres.

Id. y Racionero, Q. (Ed., Trad.) (1990). Retdrica. Gredos.

99  Es una tesis doctoral inédita. Damos aqui muchas gracias a la Dra. Liu por habernos
proporcionado su tesis.

100 Filodemo de Gadara, Diels, 1916, p. 16, col. 1, 1l. 17-18: “kakeiTeo kai ToUs copous
TGV Becov pihous kal Tous Beous TV copddv”.

101 E., S.V.10.

286



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

Id. y Rose, V. (Ed.) (1886). Fragmenta. Teubner.

Id. y Ross, W. (Ed.) (1966). Aristotelis Physica. Clarendon Press.

Id. y Susemihl, F. (Ed.) (1884). Aristotelis ethica Eudemia. Teubner.

Id. y Kassel, R. (Ed.) (1976). Aristotelis Ars Rhetorica. De Gruyter.

Asmis, E. (1984). Epicurus’ Scientific Method. Cornell University Press.

Bartninkas, V. (2023). Traditional and Cosmic Gods in Later Plato and the Early
Academy. Cambridge University Press.

Berti, E. (1962). La filosofia del primo Aristotele. Cedam.

Id. (2005). La teologia di Aristotele. En E. Berti. Nuovi studi aristotelici. II -
Fisica, antropologia e metafisica (pp. 381-393). Morcelliana.

Bodeiis, R. (1992). Aristote et la théologie des vivants immortels. Bellarmin.

Boyance, P. (1952). La religion astrale de Platon a Cicéron. Revue des Etudes
Grecques, 65(306-308), 312-350.

Calchi, V. (2023). Theology of the Epinomis. Routledge.

Cassirer, E. y Hoffmann, E. (1981). Die Geschichte der antiken Philoso-
phie. En M. Dessoir (Coord.). Geschichte der Philosophie (pp. 7-256).
Fourier.

Ciceron, M. y Giomini, R. (Ed.) (1975). De Divinatione; De Fato; Timaeus.
Teubner.

Ciceron, M. y Pimentel, J. (Ed., Trad.) (1990). Cuestiones académicas =
Academica. UNAM.

Id. y Ax, W. (Ed.) (1933). De natura deorum libri tres (2* ed.). Teubner.

Id. y Moreschini, C. (Ed.) (2005). De finibus bonorum et malorum. Teubner.
Demetrio Lacon, Santoro, M. (Ed., Trad.) (2000). Demetrio Lacone, La for-
ma del dio: (PHerc. 1055); edizione, traduzione e commento. Bibliopolis.
DeWitt, N. (1964). Epicurus and his Philosophy. University of Minnesota

Press.

Diogenes de Enoanda y Garcia, C. (Ed., Trad.) (2016). El sabio camino ha-
cia la felicidad: Didgenes de Enoanda y el gran mural epicureo. Planeta.
Diogenes Laercio, Garcia, C. (Ed., Trad.) (2007). Vidas de los filésofos ilus-

tres. Alianza.

Id. y Marcovich, M. (Ed.) (1999). Vitae Philosophorum.Vol.1 Libri I-X Teubner.

Elders, L. (1960). Aristotle’s Theory of the One: A Commentary on Book X of the
Metaphysics. Van Gorcum.

Epicuro y Arrighetti, G. (Ed., Trad.) (1973). Opere (2° ed.). Einaudi.

287



Ignacio Marcio Cid

Id. y Vara, J. (Ed., Trad.) (1995). Obras completas. Catedra.

Erler, M. (2002). Epicurus as deus mortalis: Homoiosis theoi and Epicurean
Self-cultivation. En D. Frede y A. Laks (Eds.). Traditions of Theology. Studies
in Hellenistic Theology, Its Background, and Aftermath (pp. 159-181). Brill.

Id. (2020). Epicurus:an Introduction to his Practical Ethics and Politics. Schwabe.

Essler, H. (2011). Gliickselig und unsterblich. Epikureische Theologie bei Cicero
und Philodem, mit einer Edition von PHerc. 152/157, Kol. 8-10. Schwabe.

Farrington, B. (1968). La rebelién de Epicuro. Ediciones de Cultura Popular.

Festugiere, A. . (1963). Epicuro y sus dioses. Eudeba.

Id. (1949). La révélation d’Hermés Trismégiste. Le Dieu Cosmique. Gabalda.

Filodemo de Gadara y Diels, H. (Ed.) (1916). Uber die Gotter. 11l Buch, Grie-
chischer Text. G. Reimer.

Id., 1d. (Ed.) (1917). Uber die Gétter. Il Buch, II: Erlduterung des Textes. G. Reimer.

Gerson, LI. (1990). God and Greek Philosophy: Studies in the Early History of
Natural Theology. Routledge.

Ginnantoni, G. y Gigante, M. (Eds.) (1996). Epicureismo greco e romano: Atti
del congresso internazionale (vol. 1). Bibliopolis.

Giovacchini, J. (2012). I'Empirisme d ’Epicure. Classiques Garnier.

Gomez, A. (1986). Platdn: los seis grandes temas de su filosofia. FCE/UNAM.

Gosling, ]. yTaylor, C. (1982). The Greeks on Pleasure. Clarendon Press.

Gregory, A. (2006). Eudoxus, Callippus and the Astronomy of the Ti-
maeus. Bulletin of the Institute of Classical Studies, 46(78), pp. 5-28.

Grilli, A. (1996). Considerazioni sul fr. 555 Us. di Epicuro. En G. Ginnan-
toni, G. y M. Gigante (Eds.). Epicureismo greco e romano: Atti del congresso
internazionale (vol. 1, pp. 377-386). Bibliopolis.

Hadot, P. (2009). La filosofia como forma de vida. Alpha Decay.

Inwood, B.; Gerson, L.; Hutchinson, D. (1994). The Epicurus Reader: Selec-
ted Writings and Testimonia. Hackett.

Kleve, K. (2003). Epicurean Theology and Herculaneum Papyri. Cronache
Ercolanesi, 33(1), 249-266.

Konstan, D. (2008). A Life Worthy of the Gods: the Materialist Psychology of
Epicurus. Parmenides Pub.

Lavecchia, S. (2006). Una via che conduce al divino: la homoiosis theo nella

Sfilosofia di Platone. Vita e Pensiero.
Lemke, D. (1973). Die Theologie Epikurs.Versuch einer Rekonstruktion. Beck.

288



La divinizacion mortal epictrea como alternativa fisica, material y terapéutica

Liu, I. (2005). Homoidsis Theoi: Becoming Like God in Stoic and Epicurean Phi-
losophy. University of Chicago, tesis doctoral inédita.

Lledo, E. (1986). El epicureismo. Montesinos.

Lucrecio y Bailey, C. (Ed.) (1898). De rerum natura libri sex. Clarendon
Press.

Marcio, 1. (2020). La psicoterapia filosdfica de Epicuro. Peter Lang.

Id. (2021). La fisica antinihilista de Epicuro: filiacion presocratica y rea-
propiacion terapéutica. Ambitos: Revista de Estudios de Ciencias Sociales y
Humanidades, 46, 11-26.

Id. (2022a). La risa de Epicuro: feliz placer de dioses y amical balsamo ani-
mico de seres humanos libres. Eikasia. Revista de Filosofia, 101, 203-222.

Id. (2022b) Los correlatos fisicos de la pluralidad, la alteridad y la diversi-
dad en Epicuro. En A. Martinez (coord.). Etnicidad, identidad y ciudada-
nia. Las sociedades de ayer y hoy (pp. 579-603). Dykinson.

Méndez, 1. (1993). La concepcion aristotelica de la divinidad: del ‘Peri
philosophias’ a ‘Metafisica” XII; teologia cosmica y motores inmoviles.
Daimon, 6, 23-40.

Id. (2003). La doctrina politica y juridica de Epicuro. Res publica, 11-12,
143-172.

Mitsis, P. (Ed.) (2020). The Oxford Handbook of Epicurus and Epicureanism.
Oxford University Press.

Moreau, J. (1939). L'dme du monde de Platon aux stoiciens. Les Belles Lettres.

Morrow, G. (1960). Plato’s Cretan City: A Historical Interpretation of the Laws.
Princeton University Press.

Nussbaum, M. (2012). La terapia del deseo: teoria y prdctica en la ética hele-
nistica. Paidos.

Otto, W. (2006). Epicuro. Sexto Piso editorial.

Perin, C. (2020). Tranquility as the Goal in Pyrrhonian Skepticism. En
K. Arenson. (Ed.). The Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy (pp.
285-294). Routledge.

Platon, Burnet, J. (Ed.) (1900-1907). Platonis Opera (5 tomos). Clarendon.

Id. y Eggers, C. (Ed., Trad.) (1999). Timeo. Colihue.

Plotino y Brehier, E. (Ed.,Trad.) (1960). Ennéades. I. Les Belles Lettres.

Plutarco y Martos, F. (Ed., Trad.) (2004). Tratados antiepictireos. Gredos.

Reale, G. (2003). Por una nueva interpretacién de Platén. Herder.

289



Ignacio Marcio Cid

Id. (2014). Platén: en busca de la sabiduria secreta. Herder.

Reydams-Schils, G. (2017). ‘Becom ing like God” in Platonism and Stoi-
cism. En T. Engberg-Pedersen (Ed.). From Stoicism to Platonism: The
Development of Philosophy, 100 BCE—100 CE (pp. 142-158). Cambridge
University Press.

Roskam, G. (2007). Live Unnoticed / A&be Bicooas (Lathe Biosas): On the
Vicissitudes of an Epicurean Doctrine. Brill.

Id. (2020). Politics and Society en P. Mitsis (Ed.). The Oxford Handbook of
Epicurus and Epicureanism (pp. 384-307.). Oxford University Press.

Ross, W. (Ed.). (1953). Aristotle’s Metaphysics (2 vols). Clarendon Press.

Solmsen, F. (1942). Plato’s theology. Cornell University Press.

Id. (1951). Epicurus and Cosmological Heresies. The American Journal of
Philology, 72(1), 1-23.

Suits, D. (2020). Epicurus and the Singularity of Death: Defending Radical Epi-
cureanism. Bloomsbury Academic.

Taran, L. (1975). Academica: Plato, Philip of Opus and the Pseudo-Platonic “Epi-
nomis”. American Philosophical Society.

Tepedino, A. y Torraca, L. (1996). Etica e Astronomia nella polemica
epicurea contro i Ciziceni. En G. Giannantoni y M. Gigante (Eds.).
Epicureismo greco e romano: Atti del congresso internazionale (vol. 1,
pp- 127-154). Bibliopolis.

Usener, H. (Ed.) (1887). Epicurea. Teubner.

Vallejo, A. (1996). Platén: el filosofo de Atenas. Montesinos.

Vlastos, G. (1975). Plato’s Universe. Clarendon Press.

Warren, ]. (2004). Facing Death: Epicurus and his Critics. Clarendon Press.
Warren, J. (2009). Removing fear. En J. Warren (Ed.). The Cambridge Com-
panion to Epicureanism (pp. 237-248). Cambridge University Press.
Wolfsdorf, D. (2013). Pleasure in Ancient Greek Philosophy. Cambridge Uni-

versity Press.

290



CAPITULO X

LO NATURAL Y LA DEFENSA DEL PLACER
EN PERSPECTIVA EPICUREA

Estiven Valencia Marin

“Es imposible vencer el temor a las cosas porque no conocemos cudl es la naturaleza de

mundo [... ] Por ello, no es posible hacerse con los placeres puros sin una ciencia natural”

Epicuro, Rate Sententice XII.

Introduccion

Con la expresion “sin la ciencia de la naturaleza no es dado obte-
ner placeres” mencionada en el exergo de este capitulo, se quiere
tratar una justificacion del placer, de la sensacion en general, bajo
el criterio de naturaleza que emplea Epicuro. Qué se entiende por
naturaleza y como se sortean aquellos males que se le endilgan a una
sensacion tenida por contraria a la practica de la virtud son temati-
cas de merecido esclarecimiento en el desarrollo del presente tex-
to. No obstante, hay argumentos suficientes, al menos para todos
los epictreos, con los que se impugna la perjudicialidad del placer
sostenida por los mas voraces criticos de Epicuro (Tulio Ciceron vy
Plutarco, quienes con amplitud refieren al epicureismo) y se defien-
de la primacia de esta a nivel cosmologico, epistémico y practico.

291



Estiven Valencia Marin

Por ello, intérpretes actuales como Asmis (2009), Németh (2017),
Arenson (2019) y Striker (2020) respaldan la tesis de veracidad del
saber derivada de percepcion a causa de la libre circulacion de ato-
mos y su influjo en las acciones por naturalidad de las sensaciones.

Sin embargo, la presencia de impulsos a desear lo que provee
insatisfacciones, lo que por mor del placer no necesariamente ge-
nera satisfacciones a futuro, advierte una posibilidad de la nega-
cion de consecuencias nobles a partir de una vida placentera segan
Wolfsdorf (2013), Warren (2014), Robitzsch (2020) y Hahmann
(2020). Frente a esa dificultad, los topicos de terapéutica de los
deseos y erradicacion de las vanas opiniones relativo a la caracte-
rizacion natural de las sensaciones en general, ademas de las ideas
de ausencia de dolor fisico y de la perturbacion animica en rela-
cion con una definicion de 18ovr (placer), seglin arguye Epicuro
en su Carta a Meneceo (128, 129, 131), son de 1til desarrollo para
la defensa del placer como un fin. Dicho esto, la incomprension
de un pensamiento como el de Epicuro que prioriza en la accion
la emergencia del placer y la validez de las aio8riceis (sensaciones)
por ser las fuentes inmediatas del conocimiento, exige reflexiones
que reconstruyan los argumentos de algunos filosofos a expensas
de los referentes que desvirttian sus ideas originarias.

Dimension epistemologica de la gUois: atomos
y sensaciones como principios del saber

La comprension del ser humano como parte del mundo inaugura
las aproximaciones teoricas de quienes, impulsados por un desco
de entender y de explicar lo que acontece a su alrededor, sitian
como principio de todo suceso a elementos o fuerzas externas ca-
paces de ofrecer pistas sobre su génesis. Pero no basta con esta-
blecer causas sobre los eventos externos al hombre si, consciente
de lo que depende de ¢l mismo, la pregunta por el origen de las
cosas se orienta a al modo en que se conoce lo que acaece en la
existencia y el bienestar que implica; se trata de la cuestion que
vincula conocimiento y estilo de vida con consecuencias para quien
lo realiza. De hecho, revelar la incognita de la existencia implico

292



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

para los filosofos antiguos la respuesta a la aparicion de las cosas
que reproducen los sentidos y las condiciones en que se determina
el status realitatis de las mismas, mas para efectos practicos como
lo referido del bienestar en la existencia, sera Epicuro quien in-
troduzca el beneficio o perjuicio como condiciones por las que es
aceptable o inaceptable toda indagacién que se quiera emprender.

Para el filosofo de Samos (con ello referimos a Epicuro, naci-
do en la isla del mismo nombre), aplicarse a la indagacion y a la
comprension de los principios de la realidad procura sosiego a la
vida (¢yyaAnviCw 16 Biew) (Ad Herodotum, 37). Ademas, lograr el
gozo en la vida demanda de aplicarse a rudimentos practicos como
el mismo Epicuro sugiere a modo de interrogacion: ;quién crees
que es mejor (Tis elvan kpeitTova) que el que [...] ha considera-
do cual es el fin al que tiende la naturaleza (16 Tfijs pUoewds Téhos)?
(Ad Menceceum, 133). Por ello, el estudio de la naturaleza se revela
como medio para otra finalidad que no es, por si mismo, conoci-
miento de ciertos elementos constituyentes del cosmos como es
de suponer de materias que albergan un alto componente teori-
zante. En efecto, la finalidad del proyecto inquisitivo del filosofo
de Samos es esencialmente ética, es decir, busca en las acciones la
ausencia de turbacion como su objetivo, aunque las acciones como
medios representan un aspecto importante a abordar ya que signi-
fican condiciones para el logro del objetivo propuesto.

En términos de Garcia Gual (2002), Asmis (2009), O’Keefe
(2014) y Hahmann (2020), la subordinacion de todo un pensar
a una conclusion ética tan notoria en el epicureismo mas alla de
ofrecer respuestas utiles a las problematicas humanas, es el deseo
de hacer la conexion entre teoria y praxis moral a través de una
unica finalidad. En base a esta articulacion, la idea de sistematici-
dad se hace cada vez mas cierta sobre todo en una coherencia de
principios que, a pesar de ser éstos examinados de distintas mane-
ras, albergan puntos en comun que los hace susceptibles de empa-
rejamiento. No obstante, los diversos enfoques y métodos con los
cuales tantos problemas filosoficos son abordados dan lugar a po-
siciones excluyentes por cuanto se rehlisan a notar en otras pers-

293



Estiven Valencia Marin

pectivas fuentes complementarias de analisis, estimando el mas
ferviente particularismo ético con el que se piensan las tesis de
Epicuro, segiin Woolf (2009), Wolfsdort (2013), Németh (2017), y
Arenson (2019). Quizas, semejante apreciacion se deba a la critica
que hacen Plutarco y Ciceroén a la filosofia de Epicuro.

El Arpinate repara una incongruencia moral al situar los sen-
tidos como criterios del bien y el mal en los siguientes términos:
“decir que los sentidos juzgan que el placer es bien y el dolor un
mal, atribuye a los sentidos mas autoridad (plus tribuit sensibus) [...]
No podemos juzgar sino aquello que nos compete (nisi quod est nos-
tri iudicii)” (De Finibus II, 36-37). Dicho asi, el bien y el mal recae
en los juicios que el hombre realiza de sus acciones y las de otros
en su natural proceso, y los efectos que estos desencadenan, pero
las sensaciones incapacitadas de dicho juicio no pueden ser un cri-
terio moral. Corresponde, entonces, al calificativo de lo que com-
pete al hombre todo lo que es susceptible de control humano, es
decir, a las posibilidades y capacidades de cada quien para el logro
de sus objetivos como puede ser la tranquilidad de 4nimo'. Aun-
que contra la postura sensualista del epicureismo, y de ahi contra
el placer, suma Plutarco de Queronea el problema de ser las sensa-
ciones inexactas e inseguras (oUk axpiBels oUd” dopalels) pese a que
los objetos se revelan por ellas (Adversus Colotem, 1118B).

No es nuestro interés ahondar, por ahora, el asunto de la sis-
tematicidad del filosofar epictreo, importa mas bien la respuesta
del Samio frente a la critica cicero-plutarquea y la defensa de la
sensacion como principio natural de accion para discriminar lo

1 Laidea ética mas caracteristica del estoicismo es creer que la virtud es el Gnico criterio
de felicidad. Dicha idea contrasta con la preferencia de unos bienes materiales y
externos que, ciertamente, integran las condiciones del buen vivir. Sin embargo, una
caracterizacion estoica de tales bienes como “indiferentes”, en conformidad con lo
expresado por Ciceron en De Finibus Bonorum et Malorum (II, 34-35), se debe a la no
diferencia de miseria y felicidad que pudiesen establecer los bienes externos si bien
de estos no depende el buen vivir cuando el uso de los mismos es lo que importa. En
efecto, hacer buen o mal uso de estas cosas es ¢jercitarse en virtud siendo este el tnico
camino a la felicidad. Respecto de la recepcion ciceroniana del caracter independiente
de la virtud y su capacidad de ventura segtin la escucla estoica, ver Annas (1993), Striker
(1996) y Gill (2006).

294



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

beneficioso y lo perjudicial en el ser humano. Esta defensa tuvo
por protagonista a los atomos en tanto principio explicativo de las
sensaciones si bien son estos los que, en contacto con los organos
sensoriales de todos los seres vivos, desencadenan el proceso de
percepcion con el cual se obtiene informacion de los objetos que
les circundan. Al respecto, concretamente declara Epicuro que los
atomos son cuerpos a partir de los cuales se forman los objetos
compuestos (cwpata é§ v ai ouykpicels TemoinuTal); cuerpos
indivisibles, immutables, intangibles (&toua kai aueTaPAnTa kai
avagi] guces) sin los que los objetos no tendrian lugar y, por lo
mismo, semillas de todo lo existente (Ad Herodotum, 40-41). Asi
pues, si de naturaleza se trata, los cuerpos y sus principios son la
pUos —expresado en plural puoeis— dado el ajuste de aquellos y
este término.

Ahora, si bien la evidencia de existencia de los cuerpos esta
en la sensacion, ya sea por vision sobre ellos o por percepcion de
cualidades de los mismos a través del tacto, es esta sensacion un
criterio suficiente para la comprension de todos los seres. No es
gratuito que, para efectos de justificar lo dicho, Epicuro recurra a
emanaciones semejantes a los cuerpos que son objeto de percep-
cibn (&mdppoiar) a cuyo contacto con el hombre generan algunas
impresiones de sus caracteres aptos de ser comprendidos por los
sentidos o por discurso (Ad Herodotum, 49). Sin embargo, colegir
los principios de la sensibilidad no es tan evidente a las sensaciones
mismas ya que el referido caracter de intangibilidad les obliga a
estar desprovistos de cualidad propia de los cuerpos compuestos,
de lo susceptible de ser captado por la percepcion. En palabras de
Striker (1996), Asmis (2009) y Valencia (2022), los &topa son el
posible acceso a una metafisica pensada desde principios que exce-
den lo empirico so pena del interés epictreo por validar los senti-
dos como fuente eminente de saber.

Frente a esta aparente contradiccion entre la evidencia sensiti-
va y esos principios intangibles que la sustentan, basta con pensar
en la necesidad de relacionar intuitivamente una génesis de todo

cuerpo y sensacion a traves de las cause inmaterialia para salvaguar—

295



Estiven Valencia Marin

dar a los atomos de desaciertos siendo tmicamente verificables por
la presencia de compuestos u objetos. Empero la cuestion de in-
exactitud y de error en el fenomeno de percepcion al que Epicuro
se enfrenta, demanda de una explicacion a partir de los mismos
clementos que integran tal proceso ya que se trata de la forma mas
inmediata en que el ser humano tiene contacto con objetos del
medio. Por una parte, ¢l citado helenista O’Keefe (2014) asegura
un vacio argumentativo en la tesis epictrea del juicio sobre lo per-
cibido como tnico responsable del error presente en la compren-
sion de los objetos (p. 463) vy, por otra parte, la incongruencia de
objeto percibido e impresion del perceptor es mas factible que la
tesis de representacion exacta como via de rescate para la veraci-
dad de las sensaciones segtin Hahmann (2020, p. 165).

En este orden de ideas, queda en vilo la verdad de las sensa-
ciones (Tév aioBricecov aAribeia), si los fallos en las representacio-
nes mentales de los objetos caracterizan a aquellas de acuerdo con
las criticas de Plutarco (Contra Colotem, 1123B) y Sexto Empirico
(Contra Dogmaticos, 1, 293) al sistema sensualista de Epicuro de Sa-
mos. Y, aunque el argumento de irracionalidad de las sensaciones
(aioBrioels &Aoyds elotv) intenta ser una forma de rescatar del error
a estas pues se tratan de aspectos que por sl mismos no pucdcn
juzgar certeza de sus improntas segin Diogenes Laercio (Vite Phi-
losophorum X, 31), es de considerar con ello la imprecision sobre el
termino “verdad” de acuerdo con el vacio argumental de O’Kee-
fe. Oponerse, de hecho, al escepticismo desde el criterio de ver-
dad, redunda en la admision de algo externo que provoca un efec-
to sobre los sentidos y pensar del ser humano siendo, por eso, los
cuerpos e intuicion de sus causas razones suficientes de la verdad
que defienden. Ademas, el vinculo de razon y sensacion resuelven
aquella incongruencia de impresion y objeto.

Lo caracteristico de la sensacion es simplemente percibir aque-
llo que se presenta a traves de los organos de los sentidos vy, sabien-
do que se percibe por el hecho de reaccionar a estimulos, se le ca-
lifica de verdadera. Mas la verdad o falsedad que se le endilgan a las
sensaciones con fines epistémicos, esto es, de conciencia sobre si

296



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

lo percibido es cierto o fallido procede de un juicio emitido sobre
la impresion acaecida en el interior del hombre para el que, como
dice el mismo Diogenes Laercio acerca del canon establecido por el
Samio, debe ser este confirmado y no contradicho (¢muaptupfita
kai un avtinaptupiitar) (Vite Philosophorum X, 34). Dado lo ex-
puesto, ni Epicuro desestima las variaciones posibles susceptibles
de fallos en la ulterior comprension de los fenomenos tras el pro-
ceso de percepcion, ni asegura una escision entre lo mentado de
lo percibido y el ¢jercicio reflexivo para sobreponer la sensacion
sobre la razon. Lo cierto es que, en palabras de Epicuro, es mejor
el ser reflexivo (kpeitTov elval vopifovtos evhoyioTtws) y desafor-
tunado, que afortunado e irreflexivo (Ad Menceceum, 135).

No esta lejos de las problematicas enunciadas la incongruencia
entre impresion-fenomeno y la posible falsedad de lo mentado sobre
los objetos percibidos, y la explicacion de fenomenos constitutivos a
la esfera celeste o cuerpos celestes (Tepl TéV HeTedpeov) a la que se
accede por medio de la razon. En efecto, el que se piensen cercanos
ciertos astros o que se observen lejos unos de otros, por ejemplo, se
debe a la lentitud o rapidez en que estos recorren la 6rbita a la que
pertenecen; un suceso que excede al mito por cuanto no se ajusta a
los multiples hechos observados. De hecho, al menos desde la vision
epiclrea, recurrir a los mitos para explicar el origen y cauce de los
eventos cosmologicos afines al aludido, representa una irracionalidad
u opinion errada (Ghoyia 1j kevds 86Ea) que es imperativo deshacer
(Ad Pitocleam, 87). Asi, los yerros en las ideas tanto de los cuerpos
celestes como de los objetos con los que todo hombre tiene contacto
inmediato en el mundo, depende de las opiniones o juicios que se
extraen de lo percibido; un problema de concepcion de lo real que
se proyecta en el plano ético.

Retomando la cuestion por el enfoque eminentemente ético
del filosofar epicureo, no se tiene razon suficiente para afirmar una
desvinculacion entre la dimension ética y sensitiva de todos los se-
res humanos cuando se entiende que las percepciones influyen sig-
nificativamente en el desarrollo de las acciones. Por ello, al hablar
de disposiciones y de acciones cuya explicacion esta en las leyes de

297



Estiven Valencia Marin

la naturaleza, es decir, desde los movimientos atomicos, toda afec-
cion (t& mabn) procedente de la percepcion ocasiona reacciones
inmediatas, aunque dicho rasgo fisico alberga otro tanto de proble-
mas al intentar establecer el caracter autéonomo de todo particular
para aceptar o rechazar la realizacion de cualquier acto. En térmi-
nos generales, la explicacion fisica de los comportamientos huma-
nos parece transgredir el interes coherentista de aquellos princi-
pios que observa Epicuro segan Woolf (2009), Mas Torres (2019) y
Valencia (2022), pero es esta fisica de las acciones la que presenta
una clara sistematicidad desde el concepto de naturaleza (puois) la
cual elucidaremos en lo que sigue del texto.

Naturaleza, sensaciones y acciones en perspectiva
sistematica del hedonismo epictreo

Por evocacion de Diogenes Laercio nos es conocida la obra epicarea
De Natura, obra tal que entre las muchas escritas por el Samio revela
una sucinta definicion acerca de lo natural, de lo real o de todas las
cosas (1§ gUols kai T6 dv 1§ T& OAa), esto es, los cuerpos y el vacio
(ocuata kai kévos) que hacen al cosmos (Vitce Philosophorum X, 27).
A la usanza de algunos célebres filosofos que le precedieron, Epi-
curo se dio a la tarea de presentar su idea de conformacion y orden
del mundo siendo el susodicho kévos expresion de ocasion para el
movimiento y uniéon de las particulas originarias del todo, sine qua
non los componentes de este todo perecen. Sin embargo, por lo
hasta ahora escrutado, la constitucion de tal naturaleza o mundo
integrada(o) por un sinntimero de principios y elementos ya enun-
ciados tambi¢n alberga varios rasgos del pensar y actuar innatos al
hombre entre los que las sensaciones, afecciones, deliberaciones y
elecciones, ademas de las ulteriores acciones, destacan como partes
integrantes de un sistema hedonico tan caracteristico del proyecto
filosofico de Epicuro.

Frente al perfil coherentista que califica a los sistemas de pensa-
miento, el determinismo fisico de lo existente por causa de la cer-
teza en las leyes de movimiento y de conjuncion de atomos (kivnots
kai aUykpiots) como origen de los cuerpos, ademas de su emanacion

298



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

(&mdppotatl TéV &Tduwv) como raiz del conocimiento de todo (Ad
Herodotum, 49; Ad Pitocleam, 88-89), deja en entredicho la autono-
mia para actuar tal como presenta Mas Torres (2019, p. 198). En
esta misma linea argumentativa, el esbozo metafisico enunciado por
el Samio lleva a una solucion general de fisica que carece de infor-
macion respecto de la dimension practica, por lo cual se debe hacer
un reconocimiento de las limitaciones que posee la ética epictirea en
conexion con los principios causales a juicio de Robitzsch (2020, p.
221) y Striker (2020, p. 56). Empero la conexion entre principios fi-
sicos-vida practica y, en vinculo con esta, la aquiescencia para la elec-
cién y evasion de lo conveniente y lo perjudicial respectivamente,
alcanza a dilucidarse a través de la afeccion (té wéBos) cuyas implica-
ciones fisico-practicas son notables.

Basta con enunciar un par de fragmentos que sintetizan el
pensar de Epicuro para advertir un acoplamiento de las sensacio-
nes-afecciones-acciones: “si no confirmas una opinion segin la
sensacion y la afeccion (kata v afobnow kai t& waln), descon-
sideraras la mentira” (Ratee Sententice, XXIV), ademas “el gozo |[...]
lo alcanza la serenidad y la suavidad de sentimientos (&AuTia kai
mpadTns Tabv) segun lo natural (katd puow)” (Incerte Sedis Frag-
menta 548)?. Con lo dicho, toda experiencia sensitiva supone dis-
tintas maneras de ser afectado por objetos externos a los cuerpos

2 Los fragmentos cuyo lugar u obra se desconoce, hacen parte de la coleccion de
dichos enunciados por el autor heleno en cuestion, al menos por su coincidencia con
lo contenido en la trilogia epistolar, es decir, a Meneceo, Pitocles y Herodoto cuyos
receptores fueron varios de sus seguidores, ademas de 41 sentencias principales y 81
aforismos que confirman lo expuesto en aquellas (todo de Diogenes Laercio en Vit
Philosophorum, fuera de los 81 dichos descubiertos posteriormente). Para Herman
Usener (1887), del que se extrae aquella categoria de Incerte Sedis Fragmenta, existen
fragmentos procedentes de fuentes cuya autorfa pertenece a los criticos y defensores de
la filosofia de Epicuro, y entre esos fragmentos compilados algunos estan marcados por
palabras del Samio, o se aproximan a ellas. Lo cierto es que el corpus epicureum se perdio,
aunque fuentes secundarias, como son las de Cicerén, Plutarco de Queronea, Lucrecio,
Filodemo de Gadara, Lucio Anneo Séneca, Porfirio de Tiro, Lactancio, Estobeo, Justino
de Roma, Taciano el Sirio, Tertuliano, Clemente de Alejandria, Gregorio Nacianceno,
entre otros, explicitan las obras originales de nuestro autor en mencion. Pero en lo que
refiere a la coleccion de dichos cuya fuente nos es desconocida, se tienen por epictireos
dada su semejanza con la doctrina establecida por el mismisimo Samio.

299



Estiven Valencia Marin

y, dado que el ser humano también conoce su medio a traves de
dicha experiencia, se esperan reacciones inmediatas cuyas expre-
siones gestuales o verbales denotan aceptacion o rechazo a los es-
timulos. Asi, al estimar en el plural del término w&8os (empleado
en los fragmentos anteriores) un criterio para apreciar la veracidad
de las opiniones y destacar el desarrollo natural del hombre hacia
el gozo o bienestar, se coligen cursos de accion con los que el ser
humano intenta vivir venturosamente.

Las acciones, por tanto, dependen de condiciones atéomicas,
sensitivas y afectivas con las que se piensa posibles causas del com-
portamiento humano sobre todo para esclarecer los moviles de
eleccion de lo provechoso con fines de sistematicidad, como se in-
fiere del pensar epictreo, siendo este comportamiento manifesta-
cion de la teoria fisica expuesta. Ahora bien, volviendo al problema
de la autonomia de la accion frente a un determinismo fisico que
supone la tesis atomista del mundo, cabe indicar de esos princi-
pios atomicos cualidades generadoras de fuga, es decir, capaces de
cambios frente a patrones presuntamente inalterables por el hecho
de ser condiciones de posibilidad de la libertad de decision en los
hombres. En otras palabras, para el autor heleno en cuestion mien-
tras los &Toua se mueven continuamente, algunos se desvian para
entrelazarse con otros (Ad Herodotum, 43) vy, en el mismo sentido,
Lucrecio asegura que “cuando los cuerpos se mueven en linea rec-
ta, se desvian en tiempo indeterminado (depellere in incerto tempore)
tal que su movimiento cambia” (De Rerum Natura I, 215).

Dadas las citas de Epicuro —el participio perfecto del verbo
kAeico para decir el enlazamiento de los atomos (estar contenidos
o cercados) producto de las variaciones en su movimiento— y su
seguidor latino Lucrecio con el verbo en presente indicativo depello
(desviar o expulsar), se asegura la libertad de los principios cons-
titutivos del todo como la generacion del mismo. Dicho esto, al
considerar las razones que articulan los fundamentos fisicos y eéti-
cos dichos por Epicuro de Samos, si las causas del mundo y lo que
constituye a este tienen variaciones en el movimiento, es decir, en
su forma de enlazarse para dar paso a lo que el ser humano conoce

300



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

a traves de sus sentidos, de igual manera los productos u objetos
generados por aquellas causas conservan sus cualidades. De modo
que en lo que respecta al ser humano y comportamientos, ni hay
cabida para el determinismo causal que niega toda posibilidad de
eleccion ni se reduce las acciones a la arbitrariedad; por eso las le-
yes fisicas no desdicen la capacidad deliberativa del hombre para
efectuar sus respectivas acciones.

Frecuentemente, a raiz de los posicionamientos univocistas
para los que se piensa una mayor certeza en sus premisas, se opta
por una radical contraposicion entre un sistema coherente de leyes
intacto a cualquier tipo de razén que pudiese desdecir sus criterios
incluso si le llegase a completar, y el arbitrio humano por el que se
esta en capacidad de reflexionar, elegir y actuar conforme a lo pre-
viamente mentado. En nuestro caso, por lo hasta ahora escrutado
acerca del pensamiento epiclreo en términos de relacion fisica y
ética (sensaciones-acciones), aquella libertad de eleccion o arbitrio
sobre lo que proporciona bienestar al hombre tiene fundamento
en las variaciones cinéticas de los atomos lo cual le hace ser cohe-
rente con su justificacion de un placer natural que sortea perjuicios
para si mismo. Y, aunque los reparos permearon a las tesis fisicas y
sensitivas del epicureismo como lo recrean intérpretes recientes, a
saber, Striker (2020), Mas Torres (2019) y Robitzsch (2020), ade-
mas de los contemporaneos del Samio ya enunciados, las criticas se
trasladan hacia la defensa del placer con mayor ahinco.

Por ahora, es menester avanzar en la sistematicidad fisica y prac-
tica del proyecto de Epicuro desde su nocion de naturaleza (puois)
con el animo de reconstruir esos argumentos que hacen frente a las
criticas, mas en lo tocante al placer lo desarrollaremos mas adelan-
te. En efecto, lo que en un momento se identifico como natural, en
general, elementos y cuerpos que integran el cosmos ademas de sus
particulas generadoras, ahora se extiende a las explicaciones para el
cambio que acaece en los mismos. En primer lugar, argiiir la exis-
tencia de mundos extra al ya conocido por mor del establecimiento
del sinnamero de particulas generadoras y, en segundo lugar, inferir
el nacimiento de los astros, las duraciones variables de los dias, la

301



Estiven Valencia Marin

lluvia, viento, terremotos y relampagos por el choque y movimien-
to de los atomos, adquiere un nuevo modo de pensar a los antiguos
desarrollos sobrenaturales. Al respecto dice Epicuro: “con el estu-
dio de lo natural escaparas a las explicaciones miticas (ToU uiBou
ekPrion) y se podran entender las cuestiones correspondientes a los
fenomenos cosmicos” (Ad Pitocleam, 116).

Estos razonamientos, como se deduce del conocimiento seguro
acerca de los sucesos celestes (Tfis Tepl HeTECPLOV YVEdTEWS) segun
Epicuro, equivale a explicaciones desde unos principios naturales
del cosmos y sus fenomenos los cuales, de alguna u otra manera,
inciden en todo ser humano. A nivel epistémico, tales explica-
ciones concluyen en verdades para quien se desliga de cualquier
presuncion de sabiduria la cual obtura la correcta comprension de
lo que ocurre alrededor de si, de ahi la prevencion con los mitos
aunque no por ello demerita la creencia de los dioses3, pero mas
alla de precisar condiciones sensitivas con las que el ser humano

3 Graciasalos comentarios de criticos contemporaneos o un poco tardios al filosofo de Samos,
se tienen noticias de una presunta defensa de ateismo en el proyecto ético epictreo. Por
una parte, para el platonizante Plutarco de Queronea, no existe ciudad en que su gobierno
perdure al haber eliminado la creencia sobre los dioses (fis mepi Becov 86€ns Upapedeions)
(Adversus Colotem, 1125E). Se afiade la negacion a la providencia divina (tév 8egv mpévoa)
por la cual se extingue toda esperanza frente a las adversidades, aunque con ello se
pretenda luchar en contra de la supersticion (Non posse suaviter vivi, 1101A-C). Por otra
parte, si para Cicerén los epictireos admiten la existencia de los dioses (tal como lo asegura
deTorcuato, el defensor del epicureismo) (De finibus I, 115), no es lo mismo cuando dicen
que no se preocupan de nada, ni hacen absolutamente nada (non colant omnino nihil curent
nihil agant) (De natura deorum 1, 115). Esta misma linca argumentativa la conservan algunos
autores de la tradicion cristiana con el fin de distinguir las consideraciones del mundo
y la moral humana segln los griegos, y el naciente cristianismo. Asi, para ¢l apologista
romano Lactancio, a pesar de que Epicuro llama a Dios feliz ¢ incorruptible porque es
eterno (Epicurus deum beatum et incoruptum vocat quia sempiternus est), ¢l ratifica una duda
en la existencia de los dioses (deos in dubium vocavit) (Divinarum Institutionum I, 2; I, 8; III,
12). De este parecer es Clemente de Alejandria al referir de Epicuro el ser iniciador del
ateismo (mpos Emkoupep &BednTos katépxovT) porque niega la providencia (Stromata I, 1,
1.2; X1, 50.6; Protrepticus 66, 5), aunque aprecia y toma aquella idea de la divinidad como
la que permanece siempre incorruptible y feliz (uéve uaxapios kai &pbaptos) (Stromata 1,
XII, 104.3), y sc muestra un poco mas indulgcntc Gregorio de Nacianzo al reconocer en
el heleno en cuestion llevar una vida decente y autocontrolada (xoowios kai owppévess E0nv)
(Carmina I, 2.10). Acerca de la discusion sobre ateismo y no ateismo en Epicuro, ver Lenis
(2016, p. 169) y Cubo (2010, p. 95).

302



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

conoce subyacen a estas ciertas condiciones emotivas con las que
el particular se reconoce afectado por los sucesos del ambiente. Es
asi como para los citados O’Keefe (2010, p. 74) y Warren (2009,
p- 235), esas naturales condiciones emotivas suscitan, en definitiva,
un nivel ético que comprende motivaciones, elecciones, deseos y
opiniones; perspectiva esta contra un acérrimo determinismo im-
putado al fil6sofo de Samos que desacredita su proyecto ético.

Caracterizacion ética de los deseos y opiniones
para una defensa naturalista del placer

El ser humano como ente corpéreo experimenta constantemen-
te afecciones por las que acepta o rechaza lo que le parece pro-
picio o desfavorable, respectivamente, a su emergente deseco de
bienestar; desco caracterizado de natural por proceder de reac-
ciones a estimulos que aseguran la inalterabilidad somatica. Esta
explicacion causal para susodichas afecciones de satisfaccion y de
tribulacion, siendo la de tribulacion un efecto adverso a la inalte-
rabilidad, se traduce en términos epictireos como la conservacion
de las fluctuaciones atomicas en los seres vivos que permiten dis-
tinguir aquello que favorece al funcionamiento del cuerpo. Mas
tal realidad fisica intuida, es la que encuentra su libre expresion
en el plano del comportamiento humano donde el placer y dolor
perfilan ser sus tnicos referentes de accion, es decir, conducen
a realizar lo que solo devenga provecho a la actividad lozana del
organismo. Asi, para el autor heleno en cuestion, de acuerdo con
Dibgenes Laercio, elegimos por la afeccion del placer que es con-
natural a todo ser vivo, mientras rechazamos por el dolor (Vite
Philosophorum X, 34).

Si bien solo del placer se dice que nos es propio o cercano
(n8ovr Ty pév oikelov), idea de la que Lucrecio mismo asevera un
gozo compartido con los animales por via de la union sexual (De
Rerum Natura 1V, 1190), no es mas que por la positividad de tal
mabos en los seres vivos sobre todo en la dimension practica de
los seres humanos. No es gratuito que, por lo dicho, se reclame
del placer el ser principio y fin de la vida feliz (&pxi kai TéAos ToT

303



Estiven Valencia Marin

uokapicos Cijv), el bien primero y congénito (&yaBov mpédtov kai
ouyyevikov) a partir del que se juzgan los otros bienes (Ad Mence-
ceum, 129), significando con ello la priorizacion de las sensaciones
tanto en el saber de los objetos y fenomenos del mundo como de
los medios para el bienestar. Pero en condiciones precipitadas que
hacen del hombre un ser inquieto por satisfacer en totalidad sus de-
seos y evitar a toda costa la incomodidad, ;como asegurar del placer
un estado efectivo de bienestar cuando de este se demuestran mul-
tiples razones de su incongruencia al desearse lo que se presume
placentero y, a la postre, genera solo insatisfaccion?

El hombre instintivamente busca apartarse de lo que le genera
dolor, dolor o perturbacion tal que muchas veces es causada por
los mismos deseos inalcanzables los cuales se tornan marco de re-
ferencia para el analisis de los efectos negativos del goce sobre el
ser humano. Bajo este presupuesto, quizas, los criticos del epicu-
reismo contemplan en las reacciones instintivas una insuficiente
razon para justificar al placer como un fin, incluso cuando es esa
misma afeccion la responsable de muchas molestias involucran-
do, desde luego, actividades intelectuales que parecen mejores a
la hora de prevenir perjuicios para los particulares al parecer de
estudiosos como Warren (2014, p. 102), Woolf (2009, p. 163) y
Arenson (2019, p. 99). Lo cierto es que, tras la denuncia de falibi-
lidad del placer para hablar de estados de bienestar efectivos, deja
en vilo la tesis de connaturalidad, condicion innata o natura effectus
sensum del goce ya aludida, desde la cual se ampara mayormente el
hedonismo epicareo para hacer frente a las objeciones establecidas
por los estoicos, los escépticos y medio-platonicos.

Una vez mas contra el status naturalis del placer predicado
por Epicuro, cabe referir aquellos reparos arbitrados por los me-
dio-platonicos en la figura de Plutarco, para quien, en una toni-
ca mordaz, desestima como fin el hacerse a lo necesario y evitar
penas: “queé dicha la que tienen por no sufrir males (¢m Té
kakotabeiv). Ni los animales evitan todo mal como fin Gltimo. Lo
necesario no es un bien (&vaykaiov ouk &yabdév éotw), lo deseable
va mas alla del rechazo del mal” (Non posse suaviter vivi, 1091B-D).

304



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

A su vez, portavoz del escepticismo como Sexto Empirico agrega a
la objecion contra la teleologizacion del placer el absurdo existente
en una consideracion de algin bien natural pues si existe algo bue-
no o malo por naturaleza, debe ser comtin a todos (ToUTto ogeiAet
kowdy elvan TavTev), mas no existe algo bueno en comin pues
si algo parece bueno a alguien no ha de decirse que se tiene algo
bueno o malo por naturaleza (oUdtv kowdv TavTwVY éoTiv dyabdv f
kakév)” (Contra Dogmaticos V, 68-73). Sin embargo, de cara a estas
objeciones, no se hacen esperar las réplicas de Epicuro.

Insistamos en la caracterizacion natural del placer, si bien, des-
de esa categoria, se posiciona el mismo como un fin y se le jus-
tifica como el contenido del bienestar esperado por los hombres
dada su condicion sensible. Por una parte, en oposicion a una dife-
renciacion entre el placer y no padecer dolor en tanto el dolor es
considerado un mal, ademas de conferir al goce el status sensibilis
contiguo a estimulos que impide el desarrollo de lo que produce
dafio al cuerpo y la mente de los hombres, cabe decir que lo que
se busca siempre es el curso libre de las mejores condiciones de
vida, lo cual perfila ser origen y culmen de todas las acciones y, por
ende, es el principio y fin (apxn kai TéAos) sostenido por el filosofo
de Samos. Inversamente, si se aplica la negacion irreflexiva de los
dolores y la relativizacion de lo bueno al desarrollo expedito de la
calidad de vida del particular, como piensan Plutarco y Sexto Em-
pirico los argumentos de teleologizacion y naturalidad del goce en
Epicuro, supone una omision de la idea de un serio razonamiento
en el logro de lo mejor para el hombre planteado por el Samio.

Al enfatizar en las suposiciones u opiniones hueras (kevai 86ga)
(Ad Menceceum, 132; Ratce Sententice, XXX; Sententice Vaticance, 80),
Epicuro previene de considerar vicios, liviandades y suntuosida-
des para el placer que admite como el movil de todas las acciones
humanas al ser esas condiciones la provocacion de todo lo que no
genera gozo. Por tal razon, la participacion del razonamiento so-
bre lo que se estima ligeramente provechoso tiene tanto sentido,
dado su objeto de evitar consecuencias funestas, como el hecho de
ser el sufrimiento una afecciéon que naturalmente se quiere evitar.

305



Estiven Valencia Marin

Aunque, como se observa en algunos casos por los cuales no es
siempre el dolor causa de evasion, la afliccion inicial que se padece
de ciertas acciones dirige a sensaciones placenteras, por ejemplo,
el suministro de un medicamento causa de la molestia cuando se
sobrelleva una dolencia corporal, pero del que se sabe genera a fu-
turo un alivio. Lo cierto es que, fuera de contradiccion, atn con la
presencia de un dolor en el cuerpo lo que se busca en Gltimas es
disipar este y, por ende, el placer se comprende como fin*,

Por otra parte, en cuanto a la falibilidad del placer la cual re-
dunda ocasionalmente en efectos contrarios al bienestar espera-
do, la anterior mencion a lo que presurosamente se consiente por
venturoso ofrece mayores claridades sobre el problema aqui plan-
teado. A este proposito, toda presuncion de bienestar para de-
scos, intenciones y sentimientos no tasados sobre los efectos da-
fiinos que pueden generar, repercuten signiﬁcativamente en el
yerro de su satisfaccion, cual hecho inesperado por el ser humano,
quien es capaz, incluso, de intuir las mas graves consecuencias de
sus multiples afecciones. Bien vistas las cosas, descos, intenciones
y sentimientos tomados por afecciones (mwabn) obedecen al cur-
so regular de unas impresiones en el cuerpo y la previa construc-

s . . N
cion interna de motivos de accion a causa de experiencias vividas;

4 Frente a la negacion irreflexiva de los dolores, esto es, proferir juicios negativos sobre el
dolor en tanto se le tiene por un absoluto dafio al bienestar humano tal cual deriva de la
critica de Plutarco respecto de la imposibilidad de evadir dicha afeccion: “Si presentas al
cuerpo los olores y sabores mas agradables, encontraras que experimentas un movimiento
suave y agradable (1o kwounevov Aeicos kai Tpoonuéds) en poca duracion, mientras que en
mayor frecuencia esta el disgusto y desagrado. Ninguna zona del cuerpo es inmune al
fuego o los latigazos, ni insensible al dolor (oU8” dvaictnTov &Ayndsvos), mientras que el
placer se disipa” (Non posse suaviter vivi, 1087E), Epicuro matiz6 tal apreciacion desde su
analisis de la experiencia humana sobre lo que genera o no genera gozo inminente y/o
postreramente. De hecho, seglin ¢l Samio “hay muchas veces que consideramos muchos
dolores mejores que los gozos pues, tras haber soportado durante mucho tiempo el
dolor, nos sigue un gozo mayor (ueiGcov fipiv nBovn Tapaxohoudii)” (Ad Menceceum, 129) y, se
afiade que “todo dolor es cosa mala, pero no cualquier dolor debe ser rechazado pues en
ocasiones hacemos uso bueno de lo malo (16 8¢ kaxé Téumahw cos &yade)” (Ad Menceceum,
132). En este sentido, para efectos de prevencion de los males futuros “[...] al que le haya
afectado en el cuerpo algin dolor, a futuro le viene bien para poner guardia a riesgos
semejantes” (Sententice Vaticance, 73).

306



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

ambos aspectos de corriente origen al fenomeno de las sensaciones
(aioBriceis), de ahi su conditio naturalis, que posibilitan la emergencia
de acciones pero que, a su vez, demandan de un cuidado para evi-
tar perjuicios a la querida salud del cuerpo y al sosiego del alma.

Lo anterior, articulando lo sensitivo con lo ético en que las afec-
ciones involucran acciones, en favor del fin del placer, es decir, sa-
lud del cuerpo y tranquilidad animica (ToU ocopaTos Uyiela kai Tiig
Yuxiis atapaia) a juicio del fildsofo heleno en cuestion (Ad Mence-
ceum, 128), habla una vez mas de la idea de sistema pensada para el
proyecto filosofico de Epicuro.Y si bien lo ético se concretiza en las
acciones, el calificativo de apresurado o vacio —adjetivo femenino
en plural kevai— para deseos, intenciones y sentimientos incapa-
ces de dar sosiego corporal y animico, también aplica para las ac-
tuaciones mismas de los seres humanos de acuerdo con la siguiente
maxima que ampara o rescata al goce: “ningtin placer es malo en si
(oUBeuia 118ovr kaB' EauTd Kakdv), pero los actos causantes de tal
conllevan dolores” (Rate Sententie, VIII). Dicho de esta manera,
si lo banal y sujeto a error se dice tanto de aquellas opiniones con
que conocemos el mundo como de deseos y acciones desencadena-
dos(as) por estimulos, se colige que lo que sea el placer se debe al
funcionamiento del organismo libre de yerros.

La ausencia de dolor en el cuerpo y la imperturbabilidad ani-
mica, a proposito de la definicion de 1i8ovn, expresa lo mas cer-
cano a los sentidos del hombre que representa aquella afeccion y
para la cual se piensa el funcionamiento saludable, libre de trabas
y armonico del compuesto cuerpo-alma con el que se explica al
ser humano. Los medios sensitivos e intelectuales para alcanzar tal
efecto, a saber, los aspectos que integran el fenomeno de percep-
cion: los atomos, objetos externos, impresiones, afecciones dis-
tintas al goce, 6rganos de los sentidos, opiniones y la razon en la
apuesta por el analisis de consecuencias epistémicas y practicas de
los rasgos anteriores, desde el punto de vista de Striker (1996),
Garcia Gual (2001), O’Keefe (2010) y Valencia Marin (2015), fun-
gen como criterios desencadenantes del placer. Pero el caracter de
naturalidad para la afeccion del placer, caracter no dilucidado por

307



Estiven Valencia Marin

los autores referidos y que justifica sustancialmente la presencia
del mismo inmediata o ulteriormente a los medios que lo estimu-
lan, le viene dado por el proceso natural de percepcion.

En lo que respecta a la razon y su adecuacion al placer como
manera de atenuar las criticas de sus principales objetores —en lo
tocante a Ciceron (De Finibus 11, 22) y a Plutarco (Adversus Colotem,
1117A), quienes con incauta opiniéon toman al epicureismo por fi-
losofia licenciosa y vulgar— es de notar aquella indisolubilidad de
virtud y goce como estado de bienestar. Por una parte, las virtu-
des responden a una satisfaccion de deseos y de necesidades para lo
cual se requiere distinguir lo posible de ser adquirido sabiendo, de
antemano, que las suntuosidades y otras cosas de dificil adquisicion
generan a corto o largo plazo insatisfacciones. De otra parte, dadas
las insatisfacciones procedentes de equivocaciones en las aprecia-
ciones de los deseos y necesidades que se buscan adquirir, un cui-
dadoso examen de ventajas y desventajas previene de la asimilacion
de vicios responsables de turbaciones futuras. Para ejemplificar, un
hombre abstraido en obligaciones laborales para adquirir dinero no
esta exento de apropiarse actitudes adictivas que le lleven a descui-
dar actividades de bienestar pcrsonal5 .

Para concluir este capitulo es necesario retomar algunos argu-
mentos tratados, con el fin de ofrecer claridad en lo concerniente
a una definicion del término de naturaleza en Epicuro y la adap-
tacion de este al placer, desde el cual se justifica su teleologiza-
cion. En primer lugar, los elementos y cuerpos constitutivos del
cosmos ademas de sus principios gestores (los atomos) referidos
en parrafos iniciales de este escrito, integran el componente natu-

5  Entre los vicios responsables de las turbaciones (tépaxol, en otras palabras, dolores
(&\yea) como lo expresa el mismo Epicuro en sus obras), se encuentran los temores
(of pdPor) suscitados, como los vicios, por unas falsas opiniones acerca de lo que
nos concede provecho. El temor a los dioses por dar males a quienes no les ofrecen
sacrificios, el temor a la muerte por el sufrimiento que a ella sobreviene, la angustia que
viene al fracaso de no adquirir las suntuosidades que se desean topandose con dolores
ulteriores, demandan de un cambio respecto de las apreciaciones que se poseen (Ratee
Sententice, I, I, 11, IV; De Rerum Natura I, 146-150; 11, 59-61; 111, 91-93; VI, 39-41). Para
mayor informacion del tetrafarmaco (tetpagdpuakos) consultar en Valencia Marin, 2015
y 2018; Warren, 2009 y 2014; Arenson, 2019; Woolf, 2009; Annas, 1993.

308



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

ral del que habla el filésofo Samio, siendo guois el conjunto de lo
existente determinado por leyes de desarrollo que otorga el com-
portamiento de sus fundamentos. Pero dichas leyes de desarrollo
guarecen, tambien, a las acciones humanas, aunque se piense de
ellas ser consecuencias de deliberacion para la que no hay cabida a
condicion alguna. En otras palabras, no existe negativa para con la
libertad de eleccion, aunque esta se desprenda de las variaciones
de movimiento presentes en los atomos siendo lo natural un cali-
ficativo extensivo, también, a los moviles de la accion emergentes
de la cadena sensaciones-impresiones-afecciones tal cual expuesta.

En segundo lugar, las opiniones o juicios sobre lo que conoce-
mos y deseamos comportan una ruptura para con el curso regular
de las acciones cuyo fin, estimado de natural a raiz del plexo de
elementos del que procede pues se trata de una afeccion (mabos)
exenta de equivocos, es el logro de las mejores condiciones para
nuestra subsistencia. Por lo dicho, la recta comprension de los ob-
jetos y fenomenos del mundo asi como la consideracion de lo que
en verdad concede provecho al ser humano, no tiene otro fin que
el de rehusar a estados de perturbabilidad y de afliccion (tépaxos
kai &Ayos) que, en muchos casos, depende del particular impedir
su propio bienestar segtin Epicuro (Ad Herodotum 78; Rate Sen-
tentice X1, XXV; Sententice Vaticance, 45). Por eso, lo natural es un
atributo de las sensaciones desde el que se explica la presencia y
asistencia de las mismas en las dimensiones epistémica y ética del
ser humano, de modo que no quede posibilidad de desasimiento
para las aiobrioeis si asi lo hubiesen querido los criticos del filosofar
sensista y hedonista de Epicuro.

Bibliograﬁ'a

Annas, J. (1993). The Morality of Happiness. Oxford University Press.

Arenson, K. (2019). Health and hedonism in Plato and Epicurus.
Bloomsbury Academic.

Asmis, E. (2009). Epicurean empiricism. En J. I. Warren (Ed.). The Cambrid-
ge Companion to Epicureanism (pp. 84-104). Cambridge University Press.

309



Estiven Valencia Marin

Cicero6n (1966). De Finibus Bonorum et Malorum. (Comp. Th. Schiche). B.
G. Teubneri.

Ciceron (1987). Sobre el supremo bien y mal. (Trad.V. J. Herrero Llorente). Gredos.

Cubo Ugarte, O. (2010). Hacia un cuidado de si: Epicuro. Revista Univer-
sitaria de Filosofia Endoxa, 25, 89-102. https: / /revistas.uned.es/index.
php/endoxa/article/view/5228

Dibgenes Laercio (2008). Vite Philosophorum. (Comp. M. Marcovich).
Walter De Gruyter.

Diogenes Laercio (2007). Vidas de los filésofos ilustres. (Trad. C. Garcia
Gual). Alianza.

Epicuro (1887). Epicurea. (Comp. H. Usener). In Adibus B. G. Teubneri.

Epicuro (1994). Epicuro. Obras. (Trad. M. Jufresa Mufioz). Altaya.

GarciaGual,C.(2001). Epicuro,el libertador. Ateneu Libertario Ricardo Mella.

Garcia Gual, C. (2002). Epicuro. Alianza.

Gill, Ch. (2006). Structured self in Hellenistic and Roman thought. Oxford
University Press.

Hahmann, A. (2020). Impressions and truth in Epicurean Epistemology. En K.
Arenson (Ed.). The Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy (pp.
160-170). Routledge.

Lenis Castaiio, J. F. (2016). Etica del placer. Culpa y felicidad en Epicuro.
Praxis Filosdfica, 42, 157-177. https://doi.org/10.25100/ pfilosofica.
v0i42.3171

Lucrecio (2009). De rerum natura. (Comp. H. A. ]J. Munro). Cambridge
University Press.

Lucrecio (2020). De la naturaleza de las cosas. (Trad. L. Victoria Pegolo).
Las Cuarenta.

MasTorres, S. (2018). Epicuro, epicureos y el epicureismo en Roma. UNED.

Neémeth, A. (2017). Epicurus on the self. Routledge.

O’Keefe, T. (2010). Epicureanism. Acumen.

O’Keefe, T. (2014). Epicurus’ Garden: physics and epistemology. En J.
Warren y F. Shefield (Eds.). The Routledge Companion to Ancient Philoso-
phy (pp. 455-468). Routledge.

Plutarco (1895). MoraliaVI. (Comp. G. N. Bernardakis). In £dibus B. G. Teubneri.

Plutarco (2004). Obras Morales y de CostumbresVI. (Trad. J. F. Martos Mon-
tiel). Gredos.

310



Lo natural y la defensa del placer en perspectiva epictrea

Robitzsch, J. (2020). Epicureans on what there is. En K. Arenson (Ed.).
Routledge Handbook of Hellenistic Philosophy (pp. 213-223). Routledge.

Sexto Empirico (1842). Opera. (Comp. E. Bekker). Typis et Impensis G.
E. Reimeri.

Sexto Empirico (2012). Contra los dogmaticos. (Trad. J. F. Martos Montiel). Gredos.

Striker, G. (1996). Essays on Hellenistic Epistemology & Ethics. Cambridge
University Press.

Striker, G. (2020). Epistemology. En Ph. Mitsis (Ed.). The Oxford Handbook
of Epicurus and the Epicureanism. (pp. 43-58). Oxford University Press.

Valencia Marin, E. (2015). Etica hedonista en Carta a Meneceo de Epicu-
ro. Resignificacion del concepto placer. (Tesis de maestria). Universi-
dad Catolica de Pereira, Pereira.

Valencia Marin, E. (2022). Validacion del cuerpo y las sensaciones des-
de un materialismo neutral en Epicuro. Didlogos, 53(110), 78-98. ht-
tps:/ /revistas.upr.edu/index.php/dialogos

Warren, J. I. (2009). Removing fear. En J. Warren (Ed.). The Cambridge
Companion to Epicureanism (pp. 234-248). Cambridge University Press.

Warren, J. (2014). The pleasures of the reason in Plato, Aristotle and Hellenistic
Hedonists. Cambridge University Press.

Wolfsdorf, D. (2013). Pleasure in Ancient Greek Philosophy. Cambridge Uni-
versity Press.

Woolf, R. (2009). Pleasure and desire. En J. Warren (Ed.). The Cambridge
Companion to Epicureanism (pp. 158-178). Cambridge University Press.

311






QUINTA SECCION

EL ALMAY LA CONTEMPLACION
DE LA NATURALEZA






CAPITULO XI

UN INTENTO HISTORICO PARA ARTICULAR LA
PREGUNTA POR LA TRASCENDENCIA DEL PRIMER
PRINCIPIO CON RESPECTO A LA GENESIS DE LA
NATURALEZA EN LA FILOSOFiA DE PLOTINO"

Fernando Gabriel Martin De Blassi

Consideraciones preliminares

La pregunta por el estatuto ontologico de la naturaleza en el pen-
samiento filosofico de Plotino sigue, atin hoy, provocando perple-
jidades e interrogantes para la investigacion erudita. De hecho, el
celebérrimo capitulo de Wilberding (2022, pp. 312-337), publica-
do recientemente en The New Cambridge Companion to Plotinus, reto-
ma precisamente una antigua disputa académica entre Armstorng
y Rist, que podria remontarse incluso hasta Porfirio y la posterior
tradicion del neoplatonismo arabe en relacion con el tema, todavia
no resuelto, acerca de si la naturaleza constituiria, o no, una cuarta
hipostasis dentro de la procesion plotiniana.

*  El presente trabajo se enmarca dentro de un proyecto de investigacion, acreditado y
financiado por la Universidad Gabricla Mistral de Santiago de Chile, referido a Las

modalidades de la cantemp]acién (theoria) en el penxamientoﬁ]aséﬁco de Plotino.

315



Fernando Gabriel Martin De Blassi

En efecto, Wilberding (2022, pp. 312-314) afirma que, para
Plotino, la naturaleza, con independencia de la polisemia con que
el filosofo utiliza el término de guois, no designa una fuerza abs-
tracta, sino que se caracteriza por ser una entidad bien determina-
da, que se vincula a la parte inferior del Alma hipostatica, encarga-
da por su parte de cuidar y de conservar el mundo fisico. Pero el
tema no es prima facie tan sencillo y simple como se lo enuncia. De
hecho, algunos pasajes eneadicos reflejan que la propia explicacion
de Plotino con respecto a la naturaleza dificulta la comprension en
torno al nexo que la religa con la hipostasis del Alma y en torno a
cual seria la diferencia entre esta relacion ontologica y aquella otra
que guarda el Alma con el Espiritu inteligible.

Las inquictudes se siguen suscitando. En primer lugar, porque
Plotino mismo dice que el Alma es doble (IT 3, 9, 30), y una du-
plicidad tal es la que también se atribuye al alma del ser humano:
por una parte, se encuentra el alma que vivifica el compuesto como
un reflejo derivado de un principio anterior; por otra, el alma su-
perior, “alli donde esta principalmente nuestra mismidad (évba &
fuels pahiora, 11,7, 16-17)”, que no desciende y cuya prole racio-
nal contempla los arquetipos del todo inteligible (Santa Cruz, 2012,
pp- 85-100). Este ultimo grado es en el que radica el verdadero yo
o la mismidad del ser humano y de la hipostasis Alma propiamente
dicha. Un nivel al que Plotino, en consonancia con la ontologia que
lo configura, llama con el pronombre de ruels puesto que la estruc-
tura del Alma es una y a la vez multiple. De acuerdo con la antro-
pologia de Plotino, la mismidad del hombre, su verdadero yo, que
las Enéadas designan con el pronombre personal de ruefs, pertenece
con pleno derecho al mundo inteligible, de modo que su paso por la
vida terrena no implica mas que un mero transito.

Por otra parte, el pronombre de fipeis tienen un doble significado:
el que incluye al viviente y el que lo trasciende, dado que “nosotros so-
mos una multiplicidad” (roAA& yap ruets, I 1, 9, 7). El viviente cons-
tituye un cuerpo animado, pero el hombre verdadero es otro respecto
de aquel hombre; se trata de un hombre purificado de sus afecciones
corporales, puesto que posee las virtudes intelectivas. Ello es que “el

316



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

hombre verdadero” (6 8 &Anbns &vpcotros, 11, 10, 7) es para la tradi-
ci6n platonica el hombre “interior” (évov, 15), cuya alma esta siempre
“intentando separarse y estar separada todavia aqui” (xcopiouévn 8¢ kai
XwpioTij Tt évtaia otion, 9-10), a fin de consagrarse al cuidado re-
posado de si misma. En este sentido, Plotino postula la existencia de
dos 6rdenes animicos: uno inferior, el alma del mundo sensible, en el
que hay comercio con la materia sensible y otro superior, el alma del
universo, que no desciende pero que asi y todo irradia una huella de st
misma en el alma del cuerpo fisico (I 3,9, 31-34).

El presente capitulo tiene un objetivo mucho mas modesto que
el acometido por el estudio de Wilberding, En esta ocasion se pre-
tende mostrar de qué manera la filosofia de Plotino procura res-
ponder a la articulacion ecuanime y logica entre la trascendencia
absoluta del Uno-Bien y la génesis caracteristica de la naturaleza
como potencia de vida en torno al mundo bio-psiquico. Para la con-
secucion de este proposito se aplicara una hermenéutica analitica
y critica tanto de las fuentes eneadicas como de la bibliografia mas
autorizada en relacion con el problema plantcadol. La exposicion
comprendera pues el desarrollo de las siguientes unidades de sen-
tido: (1) en primer lugar, se dilucidara la respuesta de Plotino ante
la pregunta por la condicion inefable (&ppnTov) propia del princi-
pio primero; luego, (2) se examinara la condicion de la naturaleza
(pUots) como potencia desasosegada del alma (ToAumpdyncov) para
abordar, en tercera instancia, (3) la indole contemplativa de la eje-
cucion natural. Al finalizar, se planteara una serie de conclusiones

que se infieren de las tesis propuestas en esta oportunidad.

1. La respuesta de Plotino ante la pregunta

por la condicion inefable (&ppntov) propia

del principio primero que es Uno y Bien

Es por cierto reconocible que la tendencia exegética, propiciada en
los siglos Il y 11 d. C., busca apelar a una autoridad en el plano reli-

1 Para las referencias criticas y diversas versiones vide al final en la bibliografia ¢l elenco de
titulos.

317



Fernando Gabriel Martin De Blassi

gioso para fundamentar la creencia espiritual. Ahora bien, en el pla-
no racional, la autoridad filosofica mas influyente atafie a la figura
de Platon. De hecho, en tiempos de Longino, quien —segan atesti-
gua Porfirio en la Vita Plotini (20, 1-3)— era “el mayor critico entre
nosotros (Tod kab’ fuds KPITIKWTETOU) y un censor de poco menos
que de todas las obras de los escritores contemporaneos suyos”, la
erudicion clasica inicia con Homero y culmina con Platon. Algunos
de los dialogos platonicos son leidos en vista de una interpretacion
alegérica, que sirve de mediacion para la explicacion intelectual. En
este sentido, durante la Antigliedad tardia y mas precisamente du-
rante el platonismo medio, las fuentes platonicas son comentadas y
dilucidadas a la luz de los sentimientos religiosos. Es por la religion
que el individuo da rienda suelta a la expresion tanto de su libertad
como de su vida interior. A raiz del saber proveniente de la Antigiie-
dad, los dialogos platonicos se hallan en estrecha consonancia con el
mensaje cristiano de la salvacion, puesto que dan cuenta con mayor
propiedad del interior del alma y sirven de gufa para emprender un
camino ascendente, a fin de volver la mirada desde lo sensible hacia
la belleza del mundo inteligible. La filosofia de Platon se convierte
en una aliada muy valiosa del cristianismo porque concuerda en
lo fundamental con los principios de la fe y porque contribuye a
exponer con cierta rigurosidad las verdades contenidas en el texto
sagrado (Jaeger, 1985, pp. 9-25 y pp. 58-70).

Por su parte, afirmando que ha sido el mismo Platon quien ha
dejado una tarea por cumplir (Dillon, 1992, pp. 189-204), Plotino
encara la interpretacion de los dialogos platonicos sin dejar de ser
original con respecto a la asimilacion de los saberes antiguos (Cha-
rrue, 1978). Como la actividad académica de las cuatro escuelas
atenienses es poco significativa en cantidad y en calidad, Plotino
acude a los autores preponderantes del pasado helénico, muy co-
nocidos ademas por la aristocracia intelectual del momento (Schi-
ller, 1978, pp. 37-50). Su especulacion se nutre en general de las
corrientes basicas con que se encuentra mas familiarizado: la del
“divino Platon” (6 6elog TTA&teov, IV 8, 1, 23), la del pitagorismo,
la de Aristoteles y la del Portico (114, 7, 1-9; 14-21; 119, 15, 1-32;

318



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

IV 3,7, 1-7). Sin embargo, no es ni un estoico, ni un peripatético,
ni siquiera un platonico-pitagorizante en sentido estricto (VP 14,
4-5; Lopez Eire, 1973, pp. 65-77). Aunque participe de una mis-
ma atmosfera cultural, Plotino se muestra siempre y en cada caso
como un pensador con un perfil propio. Su produccion filosofica
no se agota en la mera erudiciéon ni tampoco reproduce el acervo
griego acriticamente (Dodds, 1960a, pp. 1-7).

Por lo que concierne a la trascendencia del Uno-Bien, es de
suyo conocida la diatriba de Plotino contra Aristoteles (V 1, 4, 16;
9,8,V 3,8,35V9,7,8), quien concibe la existencia de la enti-
dad suprema como sustancia que se piensa a si misma (Met. 1074
b 34: aUTdv &pa voel, eimep €oTi TO Kp&TIGTOV, Kai 0TIV 1) VONGIS
vorjoewas vénoats). Plotino rehiisa esta concepcion, haciendo ver que
la inteleccion es incompatible con la naturaleza trascendente del
principio (Verbeke, 1971, pp. 194-224). En primer lugar, Plotino
alega que la vénais es dual, porque esta emparejada con su inteligi-
ble. Ahora bien, la dualidad debe fundarse en la unidad absoluta de
un principio anterior, en quien no cabe dualidad ni siquiera logica,
un principio que de por si no es ni inteligencia ni inteligible, sino
anterior a ambos. Dado que se encuentra “por encima de lo opti-
mo” (¢mékewa T&Y dpioTteov, 18, 2, 8), el Uno plotiniano es infinito
en sl mismo a la vez que infinito en poder. Hablando con propie-
dad, es “indescriptible” (&ppnTov, V 3, 13, 1), “ningin nombre le
es apropiado” (ot dvopa autol, V 5, 6, 12), “no tiene aspecto”
(aveideov, V 5, 6, 4). Es, simplemente, “cl no-esto” (16 ov TolTo,
V5,6, 13).

A los efectos de intentar decir algo acerca del Uno-Bien, el
discurso de Plotino se mueve por momentos bajo la forma de un
plantear las cosas como si_fueran de tal o cual modo. En conexion
con esta modalidad, Plotino se sirve del recurso del cuasi (ofov)
(V18,13,47-53), y lo conjuga dentro de un axioma tripartito que
se formula como sigue: (a) el primer principio no es ninguna de
todas las cosas, (b) no lo es por estar mds alld de todas las cosas,
(c) pero aun asi es, en cierto sentido, todas las cosas. Como se ve,
los tres enunciados corresponden a otros tantos tipos de conoci-

319



Fernando Gabriel Martin De Blassi

miento: (a’) el de la negacion, (b’) el de la trascendencia y (c”)
el analogico, que vincula los dos anteriores con ajustada ecuanimi-
dad. A lo largo de las Enéadas, los tres niveles de comprension se
entrecruzan entre si, potenciandose mutuamente en un esfuerzo
por poner al alcance de la mente una realidad de suyo inaprensible
(De Gandillac, 1966, chp. IX, p. 211 ss.).

Habida cuenta de que el Uno no tiene que ser concebido
como un gran vacio, ante cuyo sinsentido solo quede lugar para
una disolucion del yo personal, es oportuno sefalar que, en cuan-
to Bien, el Uno se halla presente desde siempre en su obra. Lo
demuestra, en efecto, la existencia misma del cosmos y el modo
sabio en que se desenvuelve (II 9, 16, 30-56). Porque —como
explica Plotino— el término del ascenso corresponde a un uno
particular, que equivale a su vez a un principio permanente, pro-
puesto en cada caso como lo mas potente y lo mas valioso (III 8,
10, 20-35). Todos y cada uno de los efectos, incluso los tltimos,
son referidos al principio del que provienen, aunque los interme-
diarios sean muchos (IV 8, 5, 15). Tal es asi que este universo es
susceptible de ser reducido a una unidad anterior y, asi, hasta lle-
gar al Uno sin mas que no es reductible a ningtin otro. Si este Uno
es considerado como causa de los seres verdaderos, en la medida
en que se comporta como su principio, su fuente y su potencia,
no cabe “desconfiar y sospechar que sea la nada” (amoTtroouev kai
TS undtv Umovorjoopev, 111 8, 10, 27-28).

Uno de los logros sustantivos del legado plotiniano en esta ma-
teria consiste en advertir que la Inteligencia y el Alma, cada una a
su modo, manifiestan el poder del Uno’. Entretanto, el Uno esta
presente en aquellas hipostasis a la vez que no lo esta, “se muestra
y no se muestra” (paivetai Te kai oV paivetar, V' 5, 8, 2-3). ;Como
es esto posible? Ello es que el Uno esta presente en los seres por-
que todos proceden de ¢l y portan una huella que los vuelve seme-
jantes a ¢l. Sin embargo, no esta presente porque no se confunde

con ninguno de aquellos (Dérrie, 1976, pp. 12-69 y pp. 286-296).

2 Sobre los diferentes niveles que comprende el sistema filosofico de Plotino, cfr. el
clasico estudio de Armstrong, 1940.

320



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

Siendo “inefable e ininteligible” (&ppnTos kai avénTos, V 3, 10, 43),
solo se manifiesta a traves del “vestigio” que imprime en lo diverso
(fxvos <toi> évés,V 5,5, 14) (Sleeman y Pollet, 1980, s. v. Txvos,
p- 517). De esta manera, cada ser ostenta una traza del Uno-Bien
sin agotarlo (V 5,5, 1-14).

El caracter trascendente de nulipresencia (oUauot) y su con-
trario, el de omnipresencia (mavtaxot), no son dos aspectos que se
excluyan entre si (Arnou, 1921a, cp. IV, p. 141 ss.). Dice: “El Uno
es todas las cosas y ninguna; pues el principio de todas las cosas, no
es todas las cosas, pero es de algin modo todas ellas” (16 gv mévTa
Kal oUdt v &pxn Yap TavTwy, ol TavTa, aAX’ ékelveos avta, V 2,
1, 1-2)>. De acuerdo con esto, puede afirmarse que todo lo demas
subsiste sobre la base de un fundamento tGnico, que lo abarca todo
sin disgregarse en ello (V' 5, 9, 10-11), como la fuente concentra
en si misma todos los rios antes de que se ramifiquen (III 8, 10,
5-10). Se colige, luego, que el Uno estd y no estd: presente en todo
sin confundirse ni estar abarcado por nada. Es el dondequiera de los
demas entes y les permite estar situados al alcance de ese mismo
dondequiera (11 9, 4, 1-9).

La condicion paradojica de estas afirmaciones apunta a mostrar
que el saber acerca del Uno es inexcusable no porque ¢l necesite
del conocimiento de cada individuo, sino porque, al conocerlo, el
intelecto humano se habra encaminado hacia la unificacion de su
propia mismidad. Plotino ensefa que la realidad esta constituida
por una escala jerarquica de vidas, unas mas perfectas que otras
(O’Meara, 1975). En el conjunto de sus multiples dimensiones,
la contemplacion en el hombre se eleva de la naturaleza fisica al
alma, y de esta a la inteligencia, cuya subida hace remontar la “vi-
sion” para volverla cada vez mas intima y unificada con el vidente
(kaBopav, VI 9, 9, 1).

De esta manera, el ascenso reconduce al alma humana en or-
den al despliegue de una vida psiquica mejor que la vida mera-
mente natural y corporea; luego, de una vida 6ptima, consistente

3 M.Victorino reproduce esta cita en Adversus Arium IV, 22, 9: “unum omnia et nec unum;
omnium enim principium, unde non omnia, sed illo modo omnia”.

321



Fernando Gabriel Martin De Blassi

en vivir conforme con la inteligencia, en cuyo caso la contempla-
cion se unifica en el sujeto ya no por intimidad, sino por esencia
(Il 8, 8, 1-29). Finalmente, se accede a la participaciéon de una
supra vida que, sin ser con propiedad vida inteligible, sera no obs-
tante una cuasi vida, una especie de vida que es, por consiguiente,
una especie de actividad, de hipostasis y de esencia (VI 8, 7, 46-
54; Bierwaltes, 2001, pp. 16-83). El Uno-Bien es a la Inteligencia
como el centro lo es al circulo. Asi como el circulo es un centro
expandido, asi también el centro es una especie de circulo con-
densado, un cuasi circulo que no es, en términos exactos, un circu-
lo mas. Por su parte, la Inteligencia es como un Uno expandido,
es decir, el Uno viene a ser como una especie de Inteligencia en
concentrada unidad, una Inteligencia que no es, en términos abso-
lutos, una Inteligencia mas (VI 8, 18, 7-29; Bussanich, 1988, pp.
2-3) sino aquello que se encuentra “como encaramado por encima
de la naturaleza inteligible y de la esencia real” (cos émoxoUpevov
Tij vonTi ¢Uoel kai T ovoiq Tij dvtews, I 1, 8, 9-10) (VI 8, 7, 46-
54; W. Bierwaltes, 2001, pp. 16-83).

Por esta razon, el Uno es el Bien de todas las cosas, todas sub-
sisten por él, cada una a su modo, unas de una manera y otras de
otra, seglin el grado de ser que tengan. En un sentido anagogico,
puede decirse por tanto que las partes del universo estan conteni-
das en el conjunto cosmico, éste tltimo a su vez en el Alma, quien
por su parte esta en la Inteligencia y la Inteligencia, en el Uno pri-
mero (V 5, 9, 28-32). No obstante lo dicho, el Uno no esta fuera
sino dentro i. e. “en la mismidad de cada cual” (¢vtds avrou, 111 8,
10, 33). Desde el comienzo incipiente de la vida, el Uno acom-
pana el desenvolvimiento de cada actividad en cierne. Porque “el
Bien como que esta presente desde antiguo en funcion de un anhe-
lo connatural” (16 & &yabdv, &te TéAal TapdV ls Epeciv oUuPUTOV,
V5,12, 11-12). No se trata de captarlo fuera sino de “detenerse”
(avamavodauevos, 11T 8, 10, 33) y escrutar la grandeza de su accio-
nar en lo intimo, al advertir la grandeza de los seres que vienen
luego de ¢l y que, al mismo tiempo, se encuentran sostenidos por
¢l (I8, 10, 31-35).

322



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

Como los seres son segundos, la Inteligencia representa el uno
monadico, por ser la primera en el orden de la sucesion causal.
Pero el Uno, siendo “potencia de todo” (Suvas Téw mavtwv, 11
8, 10, 1), trasciende incluso la serie de los nimeros ordinales (VI
7,32,31;V19,5, 36; Garcia Bazan, 1992, pp. 239-260)*. En cier-
to sentido, los seres revelan al Uno, puesto que el hecho de poder
ver la esplendidez de la Inteligencia y del Alma implica ver al Uno
presente en/ellas. Pero ninguna de estas realidades es el Uno en
cuanto tal. El esta como fautor que confiere el desenvolvimiento
de su potencial operativo. Este principio de eficacia en el ser quie-
re decir, en un sentido amplio, que la Inteligencia lleve a cabo su
actividad pensante y que el Alma, su actividad viviente. Ellas son,
en cada caso, la plenitud de su mismidad, al desarrollar acabada-
mente el pensar y el vivir en su conversion al Uno para ser (Hadot,

1960, pp. 105-141).

2. La condici6n de la naturaleza (¢Uois) como
potencia desasosegada del Alma (ToAumpayucwv)

Dentro de la doctrina de Plotino, el tema de la puois en cuanto po-
tencia inferior de la tercera hipostasis, conviene a saber, del Alma,
se vincula intrinsecamente con el de la contcmplaci(’)n5 . En relacion
con este topico, la presente seccion procura dilucidar si una Suvaiug
tal implica tan solo la pérdida de unidad o si sugiere, antes bien,
otras ideas con respecto a la participacion del mundo fisico en la
obra del Uno. En este caso, la acepcion que tiene la palabra Suvaiug
corresponde a la de “potencia particular, facultad, capacidad o pro-
piedad” (Lex. Plot. 270, 44 ss.).

En el Tratado XLV (Il 7, 11), Plotino dice que se trata de una po-
tencia “de naturaleza afanosa” (pUoecos TToAuTpdypovos, 15); unas
lineas mas abajo, la caracteriza como “cierta potencia inquieta” (Tig
Buvaps ovx fouxos, 21). Esta fuerza de vida es incesante y jamas ha-

4 Sobre los antecedentes de Espeusipo en la formacion del neoplatonismo cfr. Garcia
Bazan, 1992, pp. 268-280.

5 Este apartado se trata de una revision mas detenida con respecto a un estudio anterior,
cfr. Martin De Blassi, 2015, pp. 169-199.

323



Fernando Gabriel Martin De Blassi

bra de finalizar, toda vez que atafie a un Alma existente por siempre.
Por medio de tal actividad, el Alma no se aboca tanto al cuidado pro-
pio cuanto a la produccion y generacion de los seres sensibles (11 7,
12, 6-8). En otro orden de consideraciones, es dable aclarar que Plo-
tino insiste numerosas veces en que la obra del Alma no es cadtica,
aun cuando la generacion del cosmos sensible admita un principio
ineludible de expansion y de multiplicidad, en contraposicion con la
uniformidad del todo inteligible. Semejante armontia a nivel psiquico
se fundamenta por la contemplacion que despliega la potencia del
Alma, en vista de la produccion natural (IIT 8, 3, 16-23).

Un antecedente significativo del pensamiento de Plotino re-
ferido a la generacion del universo sensible lo constituye el Tim.
de Platon y su concepcion del cosmos como un animal inteligen-
te, divino y bienaventurado. El cosmos es comprendido como un
viviente unitario a la vez que multiple, por ser unico, pero conte-
niendo dentro suyo una variedad de especies, a imagen del viviente
inteligible (Brisson, 1998). En efecto, dice Platon que el hacedor
asemeja este universo a aquel ser de indole bellisima y perfecta,
que comprende en si todas las formas inteligibles. Por tal motivo,
hace que este cosmos sea un viviente dotado de alma, de razon y
de todas las criaturas visibles que por naturaleza le son afines. Asi,
por tanto, para que este organismo manifieste equilibrio en todas
sus partes y su dinamismo este regido conforme con la unidad de
medida proporcional (uétpov), el demiurgo establece el alma de
este universo a partir del orden numérico segin la coordinacion y
armonta resultante por las proporciones de formas, figuras e inter-
valos (Tim. 30 b-37 a 2).

Plotino insiste en que el Alma ha creado todos los vivientes in-
suflandoles vida: los que nutre la tierra, los que cria el mar, los que
hay en el aire y los astros divinos que hay en el cielo. Ella misma
los ordena y los hace girar, comportandose como una naturale-
za diferente de sus productos. Por lo demas, el Alma no imparte
vida para cada cosa con una parte de si misma, como si estuviese
fragmentada; antes bien, todas las cosas viven por el Alma entera
y toda ella esta presente en todas partes, asemejandose a quien la

324



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

ha engendrado tanto en unidad como en ubicuidad. Penetrando el
Alma en el cuerpo del cielo que estaba quieto, le ha dado vida e
inmortalidad y lo ha despertado de su inercia. Al haber sido movi-
do con un movimiento eterno por obra del Alma que lo conduce
sabiamente, el ciclo se convierte en un viviente bienaventurado vy,
alojandose aquella en su interior, ¢l cobra dignidad pues de lo con-
trario no habria pasado de ser un cuerpo inerte, esto es, tinieblas
de materia (I 1, 5, 8-23).

De alli la condicion intelectiva del universo animado por el
Alma cosmica. En orden a tal animacion, existen en el mundo
sensible cuantos géneros vivientes hay en el inteligible (IV 8, 1,
40-50). A proposito de la operacion que rige la hipostasis psiqui-
ca, Armstrong (1940, p. 83 ss.) interpreta que el Alma ejerce una
primera actividad por la que confiere existencia, vida y forma a los
seres materiales. Junto con esa misma actividad, el Alma anima a
la vez el cosmos sensible sin intervenir en ¢él. Puesto que se aplica
al universo con independencia de ¢l, el Alma es concebida como
el supremo gobierno del cosmos fisico, un principio perpetuo y
determinante de conformacion creativa.

En cuanto a la generacion del Alma, cabe decir que hay dos ti-
pos de procesiones por las cuales llega a constituirse en una rea-
lidad subsistente por si, diferente de la Inteligencia. La diferencia
absoluta atafie a la que media entre Uno (to £v) y ente inteligible
(voUs), mientras que la diferencia relativa solo corresponde a la que
se predica entre el ente inteligible (voUs) y el ente psiquico (Wuxr}). En
consecuencia, el Alma no constituye una novedad a secas, sino que
manifiesta un paso mas en la jerarquia causal y el gobierno pro-
veniente del Uno-Bien. El Primer principio sigue siendo el fautor
preponderante del Alma y, por ende, del mundo sensible, cuyo ar-
quetipo es la Inteligencia. Si la hipostasis del Alma aporta un cariz
peculiar al contenido de la procesion, ello se debe a que el origen
del Alma favorece una distincion en el interior mismo de la reali-
dad entitativa que ha procedido desde el Uno-Bien.

De modo tal que no seria errado suponer que esta vision pro-
porcionada en la comprension de lo real pueda proyectarse a su

325



Fernando Gabriel Martin De Blassi

vez en el andamiaje conceptual de Agustin de Hipona, quien in-
terpreta de modo analogo el pasaje de la Escritura que reza: “Al
principio Dios creo el cielo y la tierra” (Gn. 1, 1). Es decir, si el
término de cielo significa la criatura inteligible o espiritual y el de
tierra, la criatura corpérea e inferior en perfeccion (De Gen. ad Iitt.
I, 1, 3), se infiere que Dios no crea el ente sin mas, sino que la
nocion de produccion entraia ella misma la de distincion y gobier-
no de lo creado por parte del Creador (Vannier, 1997, pp. 20-43;
S.Th. 1, qq. 44, 47, 103). Este principio se encuentra formulado
conceptualmente ya en Plotino, en cuanto que el Uno, siendo el
Bien y el fundamento de las hipostasis, las hace subsistir de manera
diferenciada como Inteligencia y como Alma (I8, 2, 5-7).

La primera procesion en el Alma corresponde a su lado supe-
rior o intelectivo, que procede de la Inteligencia en un sentido
analogo a como el vots procede del Uno. La segunda correspon-
de al Alma inferior que, al proceder de la superior, no forma una
nueva hipostasis, sino que configura un nuevo nivel dentro del
Alma misma (Il 4, 1, 2-5;V 2, 1, 18-28). En lineas generales,
todo sucede de la misma manera en otro nivel puesto que “las
hipostasis se originan a partir de principios que permanecen en s
mismos” (T&v Utv ai UTooT&oers yivovTal HevovTeov ékelveov, 11 4,
1, 1), enti¢éndase, sin merma de su respectiva integridad. En un
primer momento, el Alma es generada por la Inteligencia como
algo so6lo incoado ¢ informe. En esta fase, empero, el Alma no es
puramente pasiva sino vision en potencia. En un scgundo mo-
mento, el Alma se vuelve hacia su progenitor y, viendo el esplen-
dor noético, se llena de contenido. Tal es asi que una vez que se
da vuelta para mirar hacia el vois, el Alma deviene determinada
al punto de engendrar por si misma su progenie inmanente. Ha
de recordarse que los dos procesos de avance (mpbodos) y de re-
torno (¢moTtpog@r)) designan siempre fases logicas y no cronologi-
cas, en la medida en que sirven para explicar la causa de una sola
realidad subsistente.

Ahora bien, mas alla de las peculiaridades antedichas, no basta
con dilucidar la procesion del Alma para dar cuenta de la iden-

326



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

tidad entre contemplacion y produccion, hay que ascender a la
Inteligencia. Contemplandose a si misma, firmemente establecida
y por un exceso de su propia plenitud, la Inteligencia genera el
Alma, asi como el Uno, sin necesitarlo, ha generado la Inteligen-
cia (V 2, 1, 13-18). El Alma es prole inteligible, a la manera en
que la Inteligencia es prole del Uno (V 1, 3, 14-15, 21; 7, 42).
Si en el Tim. platonico la causa eficiente (demiurgo) difiere de la
causa ejemplar (viviente inteligible), en las En. una misma hiposta-
sis es a la vez productor y arquetipo (V 8, 7, 12-24). Tal cualidad
le compete por derecho propio a la Inteligencia, que es a un mis-
mo tiempo arquetipo y demiurgo, es decir, crea espontaneamente
sin deliberacion previa (V 8, 7, 24-28). Para la Inteligencia, existir
como modelo equivale en sentido estricto a crear una imagen de
st misma (II1 2, 1, 26-45).

En virtud del principio de la productividad de lo perfecto, el Alma
inferior ha sido engendrada por la superior como una imagen suya,
como una vida surgida de otra vida (Il 8, 5, 12-17; IV 1, 15-17).
Estas dos dimensiones psiquicas son a la vez contemplativas y crea-
tivas, bien que de distinto modo y en distinto grado, porque todo
esta en todo seglin su propia capacidad. El Alma superior es intelec-
tiva a raiz de la inteligencia inmanente, implantada en ella a modo
de forma por obra de la Inteligencia trascendente. A diferencia de
esta hipostasis, que se identifica con los seres inteligibles que con-
templa (V 3, 6, 5-6), la inteligencia del Alma es derivada, pues el
contenido propio e inmanente del Alma superior lo constituye una
multiplicidad de Aéyor (Brisson, 2009, pp. 433-444), provenientes
de la Inteligencia pero siendo distintos de sus arquetipos. Por ser la
imagen del voUs en una materia psiquica, el Alma superior resul-
ta ser, por tanto, un compendio de Adyol en cuanto sistema unita-
rio de multiples razones, derivadas de sus respectivos inteligibles
trascendentes (VI 2, 5, 10-15). De modo tal que el Aéyos psiquico
se da en tres niveles diferentes pero concatenados: Alma superior,
Alma inferior y cosmos sensible. En cada uno de ellos, el Adyos
acaece de manera uni-multiple, es decir, un Adyos total conformado
por multiples Adyor parciales (Plotino, 1982, p. 57, n. 115).

327



Fernando Gabriel Martin De Blassi

Por consiguiente, el vols es hacedor del Adéyos primario al
introducir en el Alma la inteligencia inmanente (V 1, 3, 7-8), con
la particularidad de que tal Adyos primario es, a su vez, principio
intrinseco de la inteleccion del Alma. De hecho, surge cuando
el vois esta siendo visto por accion del Alma (V 1, 3, 14-20). La
sede inferior de ella, es decir, la naturaleza fisica, por ser deudo-
ra de una contemplaci6én anterior correspondiente al Alma inte-
lectiva (111 8, 5, 10-15), alberga no tanto la dispersion cuanto la
sintesis de un ver orientado al cuidado exterior. En tal sentido,
por su dimension superior el Alma se mantiene en contacto con
el mundo inteligible; por su lado inferior, con el sensible. Uni-
camente en virtud de tal composicion caracteristica del Alma,
como un ser encargado de cuidar a la vez un cuerpo fisico, es que
tiene sentido un doble movimiento procesional al interior del
Alma y no la constitucion de una nueva hipostasis. Esto se debe a
que la naturaleza, librada a si misma, jamas podria subsistir por-
que no tiene la capacidad de engendrar por si sola si no es por la
contemplacion que ella tiene respecto de los Adyor superiores (V
1,7, 44-47).

Es dable senalar que el predicado de moAumpdryucov, como cua-
lidad inherente a la potencia fisica del Alma, se refiere a un queha-
cer ocupado en multiples tareas y en un sentido carente de sosiego
(Lex. Plot. 874, 8-11; 873, 53 ss.). Estos significados deben referirse
al atrevimiento u osadia (téAua), que Plotino atribuye al Alma por
arrojarse hacia los efectos resultantes de la informacion material
(V 1, 2, 1-9). Con todo, debe tenerse en cuenta que esta osadia
es imagen de otra anterior a ella: la audacia separadora de la que
proviene el sustrato inteligible. Asi, la separacion originaria cons-
tituye el soporte de la primera multiplicidad subsiguiente al Uno,
en la medida en que el cosmos inteligible no refleja sino el poder
del Primero en la materia luminosa. Esto quiere decir que ha sido
el vous hipostatico quien ha osado separarse del Uno, a fin de es-
tablecerse como una imagen independiente de aquel, solo que con
una autonomia no absoluta sino parcial, pues necesita del Uno para
subsistir (III 8, 8, 30-45).

328



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

;Contradice esto ultimo al principio de la productividad de lo per-
fecto? No, porque si respecto del Uno la procesion se considera como
el fruto de la exuberancia (UmepmAfipes); respecto de la Inteligen-
cia, en cambio, se la considera como osadia (TéAua). De modo
que el concepto de TéApa garantiza las multiples virtualidades del
autoconocimiento, que siempre busca la unidad y la encuentra en
virtud del don recibido (Martin De Blassi, 2017, pp. 19-30). La
Inteligencia es de indole unimiltiple, aunque le subyace una pri-
mordial condicion de autonomia, ella desea y logra lo deseado. El
Alma, empero, es una y multiple; la consecucion de su deseo en-
trafia una sintesis que elabora al precio de comprender el paradig-
ma inteligible reflejado en ella. Y esto no mienta ya una actividad
propiamente inteligible sino intelectiva, accion por la cual el Alma
contempla siempre la Inteligencia a la vez que cuida su cuerpo pre-
sente en si misma e inseparable de ella. Esto es causa de que no sea
tanto Inteligencia cuanto una hipostasis diferente. Si la Inteligencia
es susceptible de ser calificada como el reino puro de la esencia, el
Alma conlleva una dimension ligada a lo factico, precisamente, al
mundo sensible. El siguiente pasaje lo resume de esta manera:

La Inteligencia posee, mientras que el Alma del universo recibe por
siempre y ya ha recibido, y en esto mismo consiste su vida, convie-
ne a saber, en una comprension que va razonando conforme con lo
que siempre se le muestra. Por su parte, la naturaleza es lo reflejado
por ella en la materia, en cuyo seno se establecen los seres, o incluso
antes del reflejo [estan ya en cierne] (NoTs v olv xel, wuxi 8¢ 1) ToT
Tav TS EKoioaTo eis el Kal ekekSUOTO, Kai ToUTS éoTv auTi) TO Lijv, kal
TS pavopevov &el oUveots voouons: TO 8t €€ auTiis éupavTachiv eis YAnv

quots, év fj foTatal T& dvta, 1 kai mpd TouTou, IV 4, 13, 17-21).

A partir de lo expuesto, se colige que la audacia primera de la Inte-
ligencia solventa la dualidad inherente a la constitucion de una hi-
postasis distinta del Uno-Bien. En un orden similar, lo mismo se ex-
perimenta en los niveles inferiores de la procesion hipostatica pues,
como se ha mostrado supra, también el Alma contiene en su interior
una heterogencidad entre lo que ella contempla por si misma y lo

329



Fernando Gabriel Martin De Blassi

que recibe de su progenitora. No solo hay materia inteligible, hay
también una materia psiquica capaz de recibir la informacion que le
provee la Inteligencia (Vazquez Ortiz, 2009).

En resumidas cuentas, debe decirse que la Inteligencia se vale
del Alma superior para crear y esta, a su vez, se vale de la inferior
para la conformacion del mundo sensible. El Alma inferior actlia
regida por las ordenes de la superior y a cada uno de estos esta-
dios demitrgicos corresponde un contenido propio: al vois, las
esencias y formas reales; al Alma superior, los Aéyor primarios re-
cibidos de aquel; al Alma inferior, los Adyor intermedios entre la
superior y la materia, por debajo de los cuales s6lo quedan ya los
Adyor infimos y potenciales que la naturaleza actualiza en orden
a estructurar la materia sensible. De esta manera, la génesis del
mundo sensible consiste en la informacion o perfeccionamiento de
la materia por parte del Alma inferior o puois (Il 4, 1, 14-16).

En este Gltimo tramo se quiebra el curso procesional, y esto
mismo debido a lo siguiente. Tanto la Inteligencia como el Alma,
pese a que han sido engendradas inicialmente como actividades
indeterminadas, por ser subsistentes son capaces de volverse para
mirar al Primero y, viéndolo a su modo, llenarse de contenido y
engendrar por tanto su respectiva prole inmanente: ideas y razo-
nes. La materia sensible, en cambio, no puede volverse al Alma que
la engendro6 por carecer de toda iniciativa. Aguarda pasivamente
lo que la causa activa quiera suscitar y formar en ella (I 6, 18,
30-31). Por ser infecunda, solo es capaz de alojar, no de engendrar
(Il 6, 19, 18-41). La materia no se vuelve al Alma sino que, antes
bien, sucede a la inversa: es el Alma inferior la que se vuelca sobre
la materia para estructurarla y proyectar en ella sus propios Aéyo,
a modo de simientes cargadas de vida y orden productivo. En este
proyectar consiste la configuracion del cosmos sensible, cuyo re-
sultado son los Adyor de tercer orden, inmanentes en la materia
(19, 3, 15-16; IV 3,9, 26-27; 11, 6-12).

Realizadas estas disquisiciones, se dilucidara en el Gltimo apar-
tado el modo contemplativo en que opera la duvans del Alma infe-
rior (qUois) segtn 11T 8, 1-4.

330



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

3. La indole contemplativa de la ejecuciéon natural

Desde un orden sistematico de consideraciones, el Tratado trigési-
mo de la produccion filosofica de Plotino define el Alma inferior o
naturaleza a partir de la mediacion ontologica que ejerce entre los
Adyor supremos y su producto contemplado. Ella no ve directa-
mente los inteligibles, sino que acttia como intermediaria entre el
Alma intelectiva y el cosmos sensible. De esta manera, el Alma que
se entrega al cuidado del cosmos fisico queda inscripta en el marco
de un despliegue unitario proveniente del principio absoluto, cuya
unidad esta garantizada por la contemplacion. “Todos los seres ver-
daderos [procedentes del Uno] son el resultado de una contempla-
cion y son contemplacion” (révTa T& Te Gos dAnBEs Svta ék Becopias
kai Becopia, 1T 8, 7, 1-2), puesto que “aspiran a ella y miran a este
fin” (Becoplas épieobat kal eis Téhos ToUTo PAémew, 1, 2-3). Esto vale
para la Inteligencia por derecho propio, pero también para el Alma
y, desde luego, para la naturaleza (Gatti, 1996). Mediante un dis-
curso anagogico y de indole regresiva, que abre ademas la Paideia

antignéstica6

, el escrito en cuestion manifiesta que la naturaleza no
puede ser una entidad suficiente por si misma. Conviene primero
caer en la cuenta de que la naturaleza es imagen del Alma, es decir,

lo que el Alma refleja de si misma en la materia:

porque aparenta estar presente en los cuerpos, iluminandolos y con-
virtiendolos en animales, sin entrar ella misma en composicion con el
cuerpo, sino quedandose ella pero ofreciendo imagenes de si misma
como un rostro [que se refleja] en muchos espejos (811 pavtaleran Tols
opaot Tapeivat EAAGUTouca els alTd kal {Qa Tololoa oUk £§ auTiis
kal ocopaTos, AAA& pévouoa Uty auTh, eidwAa 8t auTiis Sidoloa, chotep
TpdowTov v ToANols katémTpols, I 1, 8, 15-18).

Por su estatuto de reflejo, la naturaleza se muestra como la reu-
nién en st misma de dos aspectos solo en apariencia ambiguos y
que, considerados en el todo del sistema hipostatico, permiten una

6  El término de paideia se cmplca ciertamente por metonimia para denominar la gran
Tetralogia (Cilento, 1971).

331



Fernando Gabriel Martin De Blassi

comprension coherente de lo que Plotino entiende por naturaleza
como potencia desasosegada del Alma, pero, a la vez, contempla-
cion silenciosa, estable y serena (Morel, 2009, pp. 387-406). Ahora
bien, esta condicion hibrida del Alma inferior qua potencia natural,
¢no entrafia una contradiccion en si misma? ;Cémo es posible que
una parte del Alma, encargada de ejecutar las 6rdenes intelectivas
en lo relativo al crecimiento y la generacion del mundo sensible,
sea al mismo tiempo esencialmente teorica, esto es, desvinculada
de toda inquietud? (Lex. Plot., s. v. puois, 1090, 21 ss.) Los dos as-
pectos paradojicos, que se dilucidaron a proposito de la TéAua en
el apartado anterior, valen aqui para la comprension ajustada del
concepto de guos. En un sentido positivo, la guois es imagen de la
sabiduria del Alma del mundo, puesto que posee el Gltimo destello
de su irradiacion. Sin embargo, y en esto radica su costado negativo
o parcial, no es autonoma. Su estatuto vicario se debe a que refleja
los Aéyou que el Alma engendra mientras contempla el universo
cidético (IV 4, 13, 1-5).

Dentro de la estructura general que anima el tratado de III 8,
los cuatro primeros capitulos, vinculados entre si en cuanto a su
contenido, brindan elementos ttiles a los efectos de orientar la
interpretacion propuesta para este capitulo. A grandes rasgos, en
esa tétrada Plotino deja en claro tres puntos: (a) que la naturaleza
es forma, una razon (Adyos) inmovil y fecunda (2, 1-34); (b) que
la naturaleza es contemplacion y objeto de contemplacion (3,
1-23) y (c) que la naturaleza produce contemplando (4, 1-47).
Para no extender el analisis en detalles que no contribuyen de
manera inmediata a la materia central de este estudio, haré omi-
sion aqui de algunas precisiones sobre el cp. 1, que hace las veces
de exordio y en cuyas lineas Plotino desarrolla una parafrasis cri-
tica de Aristoteles, como un recurso retorico del que se vale para
introducir su propia comprension de la 8ewpia. Se debe a Bréhier
la justificacion historica y filologica de esta tesis (Plotin, 1925,
pp. 149-150).

Acerca del principio organizador de la vida en lo sensible, la
pregunta inicial planteada por Plotino reza de la siguiente manera:

332



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

¢Como es posible que la naturaleza que, seglin dicen, carece de ima-
ginacion y de razonamiento, posea contemplacion en ella y logre pro-
ducir, en virtud de esa misma contemplacion, los frutos que produce?
(635 1 Puots, fiv &pdvTaoTév pact kal &Aoyov efval, Becopiav Te v aUTi
Exet kai & motel Bitx Becopiav moret, 1 8, 1, 22-23).

Armstrong (1967, p. 362, n. 1) interpreta que la terminologia
del fragmento citado es estoica. Dice que los conceptos de “puais
agdavtaoTos” y de “vonpa uots” son empleados por la Estoa para
distinguir entre la naturaleza entendida lato sensu como el principio
de crecimiento en el sentido aristotélico (Phys. 226 a 29-33), de la
naturaleza entendida stricto sensu como la providencia divina que go-
bierna y conserva el cosmos (SVFII, § 1016: 303, 46 ss.). Con todo,
el interés de Plotino apunta a mostrar que la naturaleza no carece
de actividad representativa; por consiguiente, su produccion obe-
dece a un acto de contemplaci(')n7. Por otra parte, Cilento (1971,
125) advierte que el cp. 2 responde a un esfuerzo sostenido de Plo-
tino por eludir la concepcion material o espacial de las ideas acerca
de la existencia espiritual. Armstrong comparte esta opinion (1967,
p- 363, n. 2). Seglin lo propugnado por Armstrong y Cilento (in loc.
cit.), Plotino podria haber tenido presente el siguiente pasaje de Ci-
ceron (De natura Deorum 1, 8, 19): “Quibus enim oculis animi intueri
potuit vester Plato fabricam illam tanti operis, qua construi a deo
atque aedificari mundum facit? quae molitio, quae ferramenta, qui
vectes, quae machinae, qui ministri tanti muneris fuerunt?”. De alli
que para el filosofo la actividad de la naturaleza no se comprenda
como una informacion operada por miembros, ni se identifique con
una accion artificial.

En relacion con lo dicho, Plotino pretende evitar por todos los
medios posibles la comprension de la actividad natural a partir de
representaciones de caracter no solo antropomorfico sino, incluso,
mecanico. “En la produccion natural hay que descartar asimismo el
soporte de palancas” (Aet Bt kai TO HoxAeUel GPEAETV €K Tiis PUOIKITS

7 En relacion con las referencias literales de Plotino al estoicismo, cfr. las observaciones
de caracter historico y sistematico apuntadas por Garcla Bazan (1981, p. 75, n. 25).

333



Fernando Gabriel Martin De Blassi

Tromoecs, 2, 3-4), sean miembros humanos o sustitutos, artefactos
o instrumentos técnicos (V 8,7, 10-11;V 9, 6, 22, 23). En este con-
texto, la tesis mecanicista resulta insuficiente por su misma incapaci-
dad a la hora de explicar la aparicion de elementos cualitativos en los
seres naturales, como es el caso de la variedad de colores, texturas y
figuras. El ejemplo traido a colacion por Plotino es el de los “cereros”
(ol knpomAdoTat, 6), cuyo ingenio artesanal no los exime de impri-
mir “colorido” (xpcouara, 8) en las figuras moldeadas por ellos. Estos
colores son cualidades independientes del acto productivo y, sin em-
bargo, los artesanos “los toman de afuera” (&Aaxdev, 9) y “aplican”
a sus figuras (éméyovtes, 9) de acuerdo con el modelo estable que
reside en su mente. “La naturaleza precisa antes bien de una materia
sobre la cual operar y dar conformacion” (UAng 8¢ 3ef, ¢’ fis Toroel,
ka®’ fjv tveildootel, 2-3). En efecto, asi como los artistas producen su
obra en virtud de un modelo intelectual, asi también la naturaleza re-
sulta ser una forma inmovil que participa de la universal operacion
informativa, sin quedar por ello comprometida en su producto.

“La naturaleza es forma y no un compuesto de materia y forma”
(e1®os aUThv B¢l elvar kai ovk ¢ UANg kai eidous, 22-23). Ella no ne-
cesita dos clases de principios en la medida en que su potencia pro-
ductiva, al ser forma inalterada, no implica movimiento y es per-
manente. La materia, empero, si conlleva la nocion de cambio por
encontrarse en estado de indeterminacion (I 8, 2, 15-19). Pero
la génesis de la materia es fruto de una concatenacion de causas
anteriores a ella y no una mera degradacion de lo inteligible (IV 8,
6, 20-21); por ello la materia no es un reducto marginal, dado que
lo mas hermoso del mundo sensible remite a lo mas excelente de
los seres inteligibles (IV 8, 6, 23-25). “El caracter propio de la ma-
teria estriba en que no es forma” ("H Te i816Tns A5 UAns oU Loper,
I 4, 13, 23-24). Sin embargo, la materia plotiniana se entiende
mas como poder ser que como mera indeterminacion. Su origen ha
sido primero concebido por el voUs a raiz de la nocion de alteridad
primigenia. Ella recibe su estatuto primordial como materia inte-
ligible o diada indefinida, motivo por el cual resulta integrada en el
curso de la procesion inteligible en su totalidad (Trouillard, 1955).

334



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

En definitiva, lo que Plotino critica con respecto a la concep-
cion mecanica de la naturaleza atane a la nocion de fundamento,
toda vez que el principio del movimiento no puede ser algo corpo-
reo. La materia que sirve de sustrato y es elaborada se halla siem-
pre en orden a la forma. Esta Gltima, por tanto, no puede confun-
dirse con el devenir de aquella, pues la produccion natural no se
reduce a la sola inmanencia. La materia no puede por su propia
fuerza atribuirse a si misma el principio de la determinacion, sino
que clla se vuelve cualidad determinada, i. e., llega a adquirir una
disposicion que no tenia, luego de haber sido conformada por una
razon (I 8, 2, 23-25).

Para comprender mejor este proceso de conformacion, debe
tenerse en cuenta que el Alma superior ejerce sus funciones cos-
micas de crear, ordenar y gobernar no de manera inmediata, ni
mucho menos mezclandose con el cosmos sensible, sino dando or-
denes con sabiduria regia al Alma inferior, quien las recibe y ¢je-
cuta (IV 8, 2,26-28;11 3, 17, 16-17). La sabiduria del Alma es una
sabiduria maravillosa, reflejo de la que existe en el voUs hipostatico
y consistente en un Adyos Unico, bien que a su vez multiple (IV
4, 11, 23-28). Por consiguiente, el Alma crea dando ordenes y, al
darlas, se identifica con su propio ordenamiento interior, i. e., con
el contenido de sus propios Adyor (IV 4, 16, 14-20). En el nivel del
Alma superior, contemplacion y creacion representan dos aspectos
de una misma actividad, en tanto que su voluntad creadora se iden-
tifica con su sabiduria (IV 4, 12, 43-49).

De acuerdo con tales precisiones, el Alma inferior o naturaleza
también estriba en un Adyos “inmutable” (axivnrov, Il 8, 2, 21),
solo que de segundo orden. Informa un sustrato sensible y lo hace
fragmentandose en mdultiples Adyor. Estas simientes representan
un resplandor sin fuerza de la 8Yvaius natural y se hallan a la base
de los seres dotados de vida. Es el limite altimo de vida singular,
ornato del cosmos, un vastago inerte e incapaz de engendrar otros
seres vivos distintos de el (IIT 8, 2, 30-32). Pese a esto, aun cuando
esté caracterizado por la inercia, el Gltimo nivel seminal es inter-
pretado por Plotino en términos de un producto reflejo, “herma-

335



Fernando Gabriel Martin De Blassi

no” de un Adyos mas perfecto —la naturaleza— “que ha produ-
cido la conformacion” (6 ToU momjoavTos TNV Hopenv &BeAeos,
32-33) y cuya imagen es transportada al nicleo de los seres vivos
como su razon de ser. Estas Gltimas razones seminales existen se-
gin la forma sensible, solo reciben la potencia de vida y la man-
tienen en cuanto estructura orgénica. Atribuir a la naturaleza un
fundamento corpoéreo y confundir la causa con su producto seria
—para Plotino— tanto como afirmar que el ultimo nivel inerte
puede producir algo vivo sin haberlo recibido de aquella otra po-
tencia (V 9, 5, 32-36).

En relacion con el contexto historico y doctrinal, se aprecia
que Plotino impugna la comprension inmanente de la produccion
natural, sostenida por la cosmologia estoica (SVFII, § 458: 149, 34
ss; §§ 1132-1133: 328, 12 ss.). La clave de esto podria encontrar-
se alli donde dice “podria objetar alguno [...] (pain &v Tis, 19)”,
entendiendo a este “alguno” como un presunto representante del
estoicismo. La diferencia fundamental entre ambas posiciones radi-
ca en que los Adyor seminales del estoicismo se encuentran supe-
ditados al servicio de un principio tnico e inmanente, permitiendo
conservar con su actividad el orden inherente a una ley universal
de desarrollo, que comprende en si a lo particular como uno de sus
modos. Sin embargo, en Plotino, la nocion de Adyos omepuaTikds
es entendida como un germen con capacidad de desenvolvimiento
que es imagen, a su vez, de otro Adyos mas perfecto: la puois como
potencia productiva del Alma (Gerson, Plotinus, I, cp.V, pp. 68-89).

Segtin lo argiiido por el filosofo, se advierte que el Alma com-
prende en si misma tres niveles jerarquicos, en cuyo caso la poten-
cia de vida sera tanto mas vigorosa cuanto mas inmévil sea el nivel
que la contenga (1l 8, 5, 30-34). Esto quiere decir que existe una
relacion directa entre el ascenso en la contemplacion, la intensidad
del reposo interno y la falta de necesidad en la accion. Hay mas
sosiego y silencio, por cierto, en el Alma superior que en la natu-
raleza y mas, a su vez, en esta tltima que en sus productos (Deck,
1967, p. 55; 1V 7, 9). El Adyos primario, cuya actividad consis-
te en la contemplacion de las ideas eternas, corresponde al nivel

336



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

del Alma arquetipica que engendra el tiempo como imagen de lo
eterno. El segundo, propio de la potencia desasosegada del Alma o
naturaleza, es un principio vivo y vivificante que genera el mundo
sensible como despliegue germinal de un tiempo sucesivo, infinito,
del cual la disposicion perfecta de los astros constituye su primera
manifestacion sensible y su medida. El tercero esta representado
por los Adyou inferiores, que producen y conservan la vida en los
animales y en las plantas, nivel concerniente a un tiempo factico o
cuantitativo que acttia inmerso en la configuracion de la materia.

Este ltimo esquema taxonomico permite ingresar en el segun-
do punto de analisis, i. e., en la afirmacion de que la naturaleza es
contemplacién (Becopia) y objeto de contemplacion (Becopnua). A
proposito de ello, Plotino sostiene que la naturaleza, como Adyos
“que permanece en si mismo” (¢v aUT® Uévwv, 3, 2), “no debe ser
accion sino razon, por lo tanto, contemplacion” (un mpagis aAA&a
Aodyos, Bewpia, 6). En toda la serie de Adyor, el Gltimo es pro-
ducto de la contemplacion precedente “en el sentido de objeto de
contemplacion” (cos TeBecopnuévos, 8), mientras que la razon an-
terior es contemplacion: una lo es a modo “no de naturaleza sino
de Alma” (uf cos puois &AA& yuxd, 9); la otra, en cambio, “como
que esta en la naturaleza y es la naturaleza” (6 8 év i @Uoel kai 1
puats, 9-10). Esto quiere decir que la potencia natural es una razon
intermedia entre la de la naturaleza inferior contemplada, pero no
contemplativa y la del Alma superior contemplativa. Segin este
orden y en la medida en que no carece de fantasia, la naturaleza
es el “resultado de una contemplacion y de alguien que contem-
plo” (amoTéheopa Becopias kai Becwpricavtds Twos, 12), al par que
clla misma posee contemplacion. La pregunta que cabe plantear
es, por tanto, “;de qué modo posee contemplacion?” (TTéas 8¢ avtn
Exel Becopiav; 12-13).

El filosofo explica que la contemplacion de la naturaleza “no
consiste en un razonamiento discursivo” (Trjv uév 81 ¢k Adyou ouk
Exe, 13), es decir, en el desarrollo de una indagacion analitica.
Ella “no examina su contenido potencial” porque no procede se-
gln la manera de una investigacion (To okomeloBau Tept TGOV Ev

337



Fernando Gabriel Martin De Blassi

avutij, 14). De hacerlo, implicaria que la naturaleza carece de eso
mismo que busca (Rappe, 2000). Sin embargo, “la naturaleza po-
see desde ya toda su riqueza y, porque la posee, produce” (H ¢
Exel, kai Bix TouTo 8T Exel kal Totel, 16-17). De lo contrario, no
podria generar. A diferencia de Aristoteles, para quien la produc-
cion artesanal comprende dos procesos distintos: el de la mente
que concibe la obra y el de la creacion o woinois que plasma esa
idea en la materia (Met. 1032 b 15-17), en Plotino la actividad
contemplativa y creativa, incluso cuando se dé en dos niveles co-
rrelativos: superior e inferior, no se da por ello en dos fases dife-
rentes. La naturaleza tiene en si misma lo que conoce porque es
esencialmente vision vy, debido a esto, aunque posea esa plenitud
en un sentido derivado, también produce a partir de lo que ella
misma tiene (Deck, 1967, 68 ss.).

Lo producido “ha llegado a ser algo contemplado por na-
turaleza” (puoel yevépevov Becopnua, 4, 5-6). Con el término de
Becopnua, Plotino no pretende significar un objeto de contempla-
cion en el sentido de algo visto que preceda al ver en cuanto tal. El
mundo sensible no es objeto de la contemplacion de la naturale-
za como si existiera con anterioridad e independencia de aquella.
Ello es que el mundo propiamente dicho es originado a partir de
la contemplacion natural y su estatuto, por tanto, es mas intelecti-
Vo que corporeo, puesto que las formas noéticas reflejadas en los
Adyor son las primeras involucradas en la creacion sensible (Santa
Cruz, 1979, pp. 11-49). Lo engendrado comprende la estructura
de un Becohpnua como el fruto de la contemplacion, toda vez que
¢sta es la determinante en la generacion de los cuerpos y no a la
inversa (Deck, 1967, cp. 6, pp. 83-92).

La naturaleza o Alma inferior, por ser uno de los momentos
constitutivos del Alma, no necesita haber producido algo para lue-
go contemplarlo, pues ella genera gracias a la fuerza de su contem-
placion. De modo tal que no se torna hacia arriba por ser deudo-
ra de la contemplacion del Alma superior, ni tampoco hacia abajo
pues no se dirige a la materia para contemplarla. Si la naturaleza
misma entrana un debilitamiento en su contemplacion, lo es en el

338



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

sentido de que el Becbpnua de la naturaleza comporta cierta falta
de nitidez por su relacién con los objetos del mundo sensible. La
naturaleza, por tanto, no mira otra cosa mas que lo que a ella mis-
ma pertenece, mantiene una relacion de intimidad con su objeto.
Pero también consigo misma, por ser ella un Becbpnua que con-
templa lo originado en su interior, en virtud de su propio poder. Si
esta signada por una cierta orientacion hacia lo exterior, esto res-
ponde cuando menos a dos razones: (a) porque se vuelca mas hacia
lo exterior que la parte suprema del Alma del cosmos y (b) porque
de ella se genera la produccion de algo externo.

En ningin caso lo exterior en la naturaleza podria significar
que ella deba estar sujeta en su conocimiento a la determinacion
de un objeto extrinseco a ella. Por consiguiente, ni el cosmos sen-
sible ni mucho menos la materia podrian ser para ella objetos de-
terminantes de su conocimiento. Tanto la sensacion cuanto el razo-
namiento discursivo son modos transitivos —e imperfectos— de
conocer sus respectivos objetos, toda vez que se ocupan en obser-
vaciones de una multiplicidad ajena a tales facultades (V 3, 3, 16-
18). La naturaleza, en cambio, contempla lo propio de si misma y,
en definitiva, lo adecuado a su ser. Sélo asi forja su Becopnua, una
similitudo hermanada con la potencia de sus progenitores: el Alma
superior y la Inteligencia (IIl 8, 4, 25-27). El 8ecopnua que la na-
turaleza contempla se ordena a una actividad en vista de la conser-
vacion y del gobierno del cosmos y no tan s6lo del conocimiento
de las causas fisicas. Es por esta misma razon que la naturaleza pro-
duce. Analogamente, podria decirse de la naturaleza y del Alma en
general lo mismo que se verifica acerca del autoconocimiento en la
Inteligencia, como experiencia de escision: la guais tiene unidad en
cuanto Becdpnua luego de haberla alcanzado, esto es, una vez que
tal unidad le ha sido conferida.

En la naturaleza, ser y producir son una y la misma realidad,
lo productivo de ella se identifica con la totalidad de su ser. De
alli que, en la naturaleza, se realice la correspondencia reciproca
de la triada: ser, producir, contemplar. La capacidad representa-
tiva de la naturaleza es una actividad no parcial sino completa vy,

339



Fernando Gabriel Martin De Blassi

por ende, concreta. De modo que la naturaleza sabe y crea simul-
taneamente de acuerdo con su ser. Asi, su obra radica en la vida
sensible que se ha manifestado, se manifiesta y se manifestara en
el universo. No es mas, pero tampoco menos. Una realidad muy
débil comparada con los arquetipos eidéticos, pero realidad que
conserva el universo fisico como extensiéon providente del Alma
hipostatica (I 8, 3, 17-18).

La contemplacion constituye un aporte significativo a la com-
prension de la continuidad entre los diversos niveles hipostaticos.
La razoén de ello estriba en que el tiempo ha sido generado en el
ambito de un estado intenso de contemplacioén por parte del Alma
intelectiva (Adyos primario). Supeditado a ese estado, ha surgido
el cosmos viviente como cuerpo del Alma. Puesto que su capta-
cion implica de suyo el movimiento hacia un después, el Alma se
temporaliza a si misma y, haciéndolo, subordina su cuerpo a este
principio temporalizante conforme a nimero (Aéyos secundario),
de quien el tiempo cronologico y el nimero monadico (altimo
nivel seminal) —ligados a la materia sensible— son imagenes
moviles e imperfectas de aquellos arquetipos primarios. En rela-
cion con ello, Plotino caracteriza la obra de la naturaleza como
contemplacion inmévil y fecunda, silenciosa y estable. La con-
templacion en la produccion natural es heredera de una contem-
placion precedente y de orden superior, puesto que de uno mas
claro. Esto ultimo se refiere, por cierto, a la actividad del Alma
arquetipica en su vision de las formas existentes en la Inteligencia.
Se colige, entonces, que lo animado en verdad por el dinamismo
natural, cuya vida es tiempo, atafic al deseo inagotable del Alma
por convenir con la Inteligencia en cuanto principio que ha dado
origen a su movimiento (V 9, 5, 29-48).

Asimismo, se ha dicho que la naturaleza produce contem-
plando. Por medio de una prosopopeya, Plotino manifiesta que la
contemplacion y consecuente produccion natural tienen un carac-
ter analogo al de la ensofiacion: es una “contemplacion reposada
si bien un tanto confusa” (Becopia &ypopos, auudpoTépa 8¢, 4, 27-
28). Con independencia de todo dominio del mundo exterior, ella

340



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

genera en silencio (owomcons, 5) su propio espectaculo, segan el
modo en que los gedbmetras trazan figuras visibles a la vez que con-
templan los arquetipos invisibles. De manera similar al despliegue
de aquella padnois, advienen los seres determinados por la propia
interioridad fecundante, esto es, sin que la naturaleza demitrgica
acuda a ninguna deliberacion analitica para deducir la composicion
de los solidos a partir de los primeros elementos. El argumento
platonico, por el contrario, es profundamente deductivo al escla-
recer este tema, lo cual manifiesta la independencia del juicio de
Plotino frente al de Platon en relacion con la generacion del cos-
mos sensible (Tim. 53 ¢-55 ¢).

A pesar de que haya niveles jerarquicos dentro de la tercera hi-
pOstasis, estos niveles responden a la comprension de una realidad
que, en si misma, es un viviente unitario. La naturaleza es Alma,
solo que Alma en un cierto nivel. De modo tal que hablar de la
contemplacion de la naturaleza, implica hablar de la contemplacion
del Alma en su orientacion hacia lo exterior, i. e., hacia el cuidado
del mundo sensible. Una contemplacion que se nutre del voUs y
tiende a ¢l, si bien de un modo complejo, pues el Alma traduce la
simplicidad noética del mundo inteligible en la diversidad de los
niveles psiquicos que la constituyen (Hunt, 1981, pp. 71-79). Esto
quiere decir que los seres vivos surgen desde el interior mismo de
la naturaleza, desprendiéndose cual de una matriz originaria y de-
terminados por su misma esencia, sin que aquella precise de alguna
otra cosa para generar mas que de su propia actividad contempla-
tiva. Su “aficion a contemplar” (piAoBeduova, 7) le viene por ser
“vastago de un Alma anterior y pujante de vida” (yévvnua puxis
TpoTépas BuvaTdTepov {chons, 16). La proliferacion infinita de se-
res, producidos a partir de su propia actividad contemplativa, ni la
modifica en su interior ni la agota en su capacidad de produccion,
porque “le sensible n’ est pas imitation, mais expression”. Esta afir-
macion propia de Trouillard (1955, p. 23) retoma el principio plo-
tiniano de que “lo mas hermoso del mundo sensible es un signo de
lo mejor que hay en los inteligibles” (A€igis olv Tédv dpioTeov év
vonTols T ¢v aiofnTed kdAAioTov, IV 8, 6, 23-24).

341



Fernando Gabriel Martin De Blassi

/A qué apunta la comparacion con el suefio? ;Acaso la natu-
raleza “suena” su producto a modo de quimera? Si esto fuera asi,
entonces la reflexion discursiva, vinculada por si misma al cono-
cimiento sensorial y perceptivo, serfa un modo mas genuino que
la contemplacion de la naturaleza. Incluso este mismo asunto es
un tanto problematico pues —tal como observa Armstrong (1967,
pp- 372-373, n. 1) al respecto— no queda suficientemente clari-
ficado el motivo por el cual una accion deba implicar debilidad en
la contemplacion misma, siendo que se trata de un reflejo suyo. La
informacion del mundo material es un contemplar donde operan
las simientes intelectivas que informan la materia y la vuelven mas
ordenada. Este acto refuta la tesis dualista de cufio gnostico, segan
la cual la materia sensible es hostil a lo inteligible.

Por otra parte, como la palabra suero (<xka’> Umvou, III 8,
4, 24) significa “estar profundamente dormido” (Lex. Plot., s. v.
k&abutvos, 523, 1-4), quizas Plotino desee representar median-
te csa imagen la relativa condicion borrosa o sombria que tiene
el conocimiento de la naturaleza, comparado con la mayor cla-
rividencia ejercida en los niveles hipostaticos superiores. Ello se
deduce de III 8, 4, 28-31: “Hay, en efecto, otra contemplacion
mas clarividente que ella; esta, en cambio, es imagen de otra con-
templacion. Y precisamente por eso, lo engendrado por ella es
totalmente débil, porque una contemplacion que se debilita en-
gendra un objeto debil de contemplacion (Etépa yap autiis eis
B¢av tvapyeoTépa, 1) Ot eidwAov Bewpias &AAns. Tavtn & kai TO
yevvnBév U auTiis &obeves mavTamaoty, éTi aobevoloa Bewpia
&oBevis Becopnia Tole)”.

De cualquier manera, si la palabra mas ajustada para designar
tal imagen atafe al suefio, entonces Plotino intenta ejemplificar la
contemplacién de la naturaleza con un acto onirico. Lo que debe
averiguarse es a cual tipo de suefio conviene referir la contempla-
cion de la naturaleza. ;Se trata simplemente de la experiencia del
durmiente —en un sentido aristotelico— que descansa en vista de
la accion por realizar, asi como la potencia esta ordenada a su acto?
(Eth. Nic. 1176 b 35-177 a 1: “oU 81 Téhos 1 dvdmavois: yivetat

342



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

y&p éveka Tijs évepyeias”). En un fragmento de Mer. XII 7, 1072 b
14-18, Aristoteles dice que el ente primero consiste en una activi-
dad maximamente placentera, asi como lo son el estar despierto,
la sensacion y el pensamiento.

A lo mejor el suefio debe ser leido en conexion con el reposo
ya mencionado, posibilitando de esta manera una comparaci()n en-
tre la falta de blisqueda en la naturaleza —Ila certeza y fijeza de su
conocimiento— con la paz onirica. De acuerdo con este segundo
planteo, la naturaleza se pareceria a un sujeto dormido no tanto
por su condicion somnolienta o embotada, cuanto por su indepen-
dencia con respecto al mundo exterior. Si esto es asi, entonces es
dable sefialar que la potencia natural se asemeja al ensuefio por la
interioridad que entrafa su actividad y no por la indole desvaida
propia del sofiar. Se ha dicho ya que los productos generados por la
naturaleza no le vienen dados de afuera, sino de su interna capaci-
dad representativa (Il 6, 5, 10-25). En la contemplacion, la natu-
raleza halla el sosiego necesario para mirar su propio espectaculo.
Ella se encuentra en una relacion de autonomia respecto de cuanto
es ajeno a su propio contemplar. Debido a estas razones, se consi-
dera que la interpretacion del suefio como un estado inferior al de
la vigilia no es del todo satisfactoria, ya que el suefio se encuen-
tra poblado por diversas imagenes de una misma actividad dirigida
por la fantasia y constituye, por tanto, un momento creativo de la
propia interioridad, en lugar de ser un conjunto de sombras caren-
tes de realidad. El modo en que aqui Plotino comprende el suefio
corresponde al segundo nivel descrito por Dodds (1960b, cp. 1V,
p- 103) como “algo visto por el alma, o por una de las almas, tem-
poralmente separada del cuerpo, que es un acontecimiento que ha
tenido lugar en el mundo de los espiritus, o algo semejante”.

Esto tltimo es lo que explica la referencia al juego de los nifios,
introducida ya al comienzo de III 8 (TTaifovtes, 1, 1), como una
posible reminiscencia a las Leyes de Platon (712 b 1-2; 803 ¢ 2-8),
distinguiendola de la postura aristotélica, renuente para atribuir el
estatuto de racional en favor de las acciones que no sean las propias
del hombre esforzado, pues “las cosas honradas y agradables son

343



Fernando Gabriel Martin De Blassi

aquellas que el hombre bueno juzga como tales [...] ya que serfa
absurdo que el fin humano consista en la diversion” (kai Tima kai
Ndéa ot T& T omoudaicy Tolalta dvta [...] kal yap &rtomov TO
TéNos elvan Tandiav, 1176 b 25-28).

Aristoteles habla de la contemplacion como del soberano bien,
solo que reservado exclusivamente al omouaios y a lo que él tiene
de divino, es decir, a su inteligencia (Eth. Nic. 1177 b 26-31). De
esta manera, el Estagirita aboga irrecusablemente por la unilatera-
lidad de la vida contemplativa, toda vez que:

Esta actividad [la noética] es la tnica que parece ser amada por si
misma, pues nada se saca de ella excepto la contemplacion, mien-
tras que de las actividades practicas obtenemos, mas o menos, otras
cosas, ademas de la accion misma. (86Eat T &v alt pévn Bt” aUTHY
ayatm&ofarr oUudtv y&p & auTis yiveTal Tapa TO Bewpiicatl, amd d¢
TGV TPaKTIKAY fj TAelov fj EAaTTov Tepimolovpeda Tapd ThHv P&,

Eth. Nic. 1177 b 1-3).

Aun cuando el Estagirita asevere en la Poética (1448 b 4 ss.) que la
imitacion es connatural al hombre desde la ninez y que, por ella, ad-
quiere sus primeros conocimientos, su postura se inclina mas hacia
una comprension de los efectos y fines implicados en la piunows que
a la interioridad espontanea del sujeto creador, como suele ocurrir
en el juego y la diversion infantil. Plotino, por su parte, extiende el
bien de la contemplacion a todos los seres, no sélo a los racionales,
sino también a los sensibles, los vegetales y hasta la madre tierra
que nutre y genera fuerza de crecimiento. En este sentido, reinter-
preta con cierta amplitud la pluma aristotélica pues vincula todos
los géneros de actividad con la contemplacion, en la medida en que
incluso la mp&€Eis manifiesta una sombra de teoria (I 8, 1, 15-18).
Si bien Aristoteles opone lo ladico a la actividad seria, Plotino en
cambio confiere un estatuto contemplativo al juego, porque todos
los seres contemplan y unos alcanzan la contemplacion de una for-
ma y otros de otra, unos de verdad y otros percibiendo tan siquiera
una imagen de ella. Y es verosimil que asi lo haga por el sentido
imaginativo y hasta creador implicado en la diversion infantil. En

344



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

efecto, el nifio extrae desde st mismo el universo de su juego y en
¢l se complace de manera espontanea. Por el contrario, en Il 2 (15,
53-58) si acude al criterio aristotelico para distinguir la superio-
ridad que comporta la vida virtuosa respecto de la vida disipada,
desvalorizando lo pasajero de la esfera sensible que el hombre suele
tomar con excesiva gravedad. Dice:

Porque solo la parte seria del hombre debe comportarse en serio, en
las acciones serias, mientras que el hombre restante es un juguete [...]
Mas si alguno comparte el juego con ellos y sufre esa clase de ma-
les, sepa que ha caido en un juego de nifios si se ve despojado del
juguete de que esta revestido (Méve yap Té omoudaicy omoudacTéov
¢v omoudaiols Tols épyols, 6 8 &ANos &vbpcomos Taiyviov [...] Ei 8¢ Tig
oupTtaileov auTols T& TolalTa Tdhol, ioTw Tapameocov Taidwv Tadid
TO el aUTOV &Tmobépevos aiyviov).

Pese a su grado mayor de exterioridad respecto del Alma del mun-
do, el producto de la naturaleza puede calificarse como el desbor-
damiento de una contemplacion apacible y sosegada. Debido a su
fecundidad, la guoikn Becopia corresponde a un acto de moinais, de
cuya imagen la mp&€is es tan solo un vestigio (Arnou, 1921b). La
naturaleza no busca porque la accion de buscar implica no tener
atin. Ella posee y, puesto que posee, produce. Plotino caracteriza
su conocimiento como una comprensién y una especie de autoco-
nocimiento tal que posee su objeto en intimidad consigo misma.
Este objeto es algo propio, lo cual quiere decir que la naturaleza se
posee a st misma en cuanto objeto de contemplacion y, en la medida
en que se posee, ella produce el universo sensible como una obra
nacida de su propia hechura (Il 8, 3, 10-23; 4, 19-20).

A modo de conclusion: giois, xpbdvos, kaipds

En consonancia con lo expuesto a lo largo del presente capitulo, es
dable concluir diciendo en primer lugar que, de los pasajes anali-
zados, se manifiesta un vinculo relevante entre la potencia inquieta
del Alma, la guUots, y el cosmos sensible. Ella es, por su parte, la
encargada de llevar a cabo el movimiento correspondiente a la ge-

345



Fernando Gabriel Martin De Blassi

neracion y la produccion natural, en la medida en que su estado
falto de sosiego le impide satisfacer su afan incesante por aprender
la totalidad de lo inteligible.

En un magnifico Tratado, el nimero XXII en el orden cronologi-
co trazado por Porfirio, en el que, junto con el Tratado antecedente
XXII, Plotino descuella como pocos filosofos tanto por su densidad
especulativa cuanto por su erudicion docente, se afirma que la na-
turaleza del Alma es verdadera puesto que la unidad se predica de
ella como un atributo esencial. Pero, a su vez, el Alma muestra que,
en cierto modo, posee en su propia potencia una indole contraria a
la suya, vale decir, no una dUvaus propia de la unidad, sino, antes
bien, otra correspondiente a la de la multiplicidad. En relacion con
esta tesis, Plotino sefala sin ambages que la multiplicidad no le atafie
al Alma como algo extrinseco sino derivado y nacido de si misma
(VI'5,9, 31 ss.). Esto ultimo quiere decir que la tendencia hacia la
multiplicidad le corresponde al Alma en cuanto hipostasis, es lo que
la diferencia relativamente de su arquetipo inteligible, el Espiritu hi-
postatico. Alli, en el Espiritu, el Alma esta presente como una sola
vida que se extiende a todo lo viviente porque la potencia alli no es
discreta, sino que se divide infinitamente y brota siempre incolume
desde el fondo (&l Exer SUvapw T avthv Puccdbev &mepov, VI 5,
12, 5). Alli no hay crasitud con la que la magnitud de la masa se con-
sumiria a medida que se vaya alejando. El Espiritu es una infinitud
perenne que lleva dentro una naturaleza incansable, inquebrantable
y nunca desfalleciente, a modo de un hervidero desbordante de vida
(olov UmepLéouoav Leon, VI 5, 12, 9), arquetipo verdadero del Alma y
de su potencia natural.

Es por ello que el Alma es realmente una y posee en su unidad
el ser infinito y multiple (xai év 16 évi Exew T elval &meipdv Te kai
mAfBos, VI 5, 9, 36-37). De esta manera, el Alma esta toda ente-
ra en todas partes como una sola razon (Toiottov 8 dv TavTaxol
8Ahov paivecBai Eva Adyov dvta tauTtdv Tepigxovta, VI 5,9, 37-38),
cuyo continente no deja de ser ella misma sin apartarse de si misma
en ninguna parte. Antes que los seres vivos, el Alma existia como
principio y simiente de vida pues ella no necesita de aquellos, sino

346



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

que estos son los que necesitan de ella. Ella no esta separada de los
vivientes localmente, sino que los vivifica sin abandonarse a si mis-
ma, es decir, sin dejar su condicion de trascendencia respecto del
mundo natural. Por tanto, a imagen del Uno-Bien, una vez asenta-
dos los vivientes, ella los anima sin apartarse de su propio asenta-
miento. Precisamente por eso da abasto, porque es permanente,
y por eso es bella, porque esta toda entera en todos (émel kai Six
ToUTo &pKel, &TI Lével, Kai kaAov, 8Tt éow SAov, VI 5, 10, 10-11).
Si el alma fuese removida, el mundo pereceria en la desintegracion
de su propia masa. Las cosas del mundo natural estan suspendidas
de ella como los efectos penden de su causa y afioran a la vez vol-
verse una sola unidad junto con ella (ékelva 8¢ t& &AAa avripTnTal
elg auTd CdoTeEp oU eoTt MéBw E€eupdvta, VI 5, 10, 2-3).

A causa de este impulso, el Alma genera el tiempo como dilata-
cion de la intensidad de la vida animica, que acompana el curso, no
menos que la duracion, de su anhelo por ascender constantemente
hacia el estado de boniforme (&yaboedts, III 8, 11, 16) propio del
mundo inteligible. Frente al orden inextenso de este, la produc-
cion de la magnitud sensible se muestra, en un primer momento,
como una cierta pérdida de perfeccion, cuya generacion se asemeja
al despliegue de una simiente en orden a la division y la multiplici-
dad. Sin embargo, el tiempo es generado por el Alma en continui-
dad con el todo inteligible. En cuanto vida del Alma, aparece como
un eslabon propiamente inteligible. De esta manera, la nocion de
tiempo comprendida por Plotino garantiza la continuidad ontolo-
gica entre el mundo inteligible y el sensible, a la vez que posibilita
el ascenso de este hacia aquel. El tiempo se ha originado junto con
el universo sensible y es a causa de tal nacimiento por el cual este
universo ha venido a la existencia (Il 7, 12, 15-25; 15, 7, 14-20).
Sin embargo, porque el Alma posee ademas una vida fisica, relativa
al cuerpo cosmico, el tiempo se muestra también como expansion
vinculada al crecimiento y alejamiento del nucleo sintético. Esta
dimension concierne especificamente a la de un tiempo factico,
que se prolonga y desgrana en una serie continua de mutaciones
sucesivas, se torna plural hasta llegar a una aparente dispersion y

347



Fernando Gabriel Martin De Blassi

se vuelve efimero en la fugacidad de ciertos estados (II1 7, 12, 1-4;
Santa Cruz, 1979, pp. 88-94). El tiempo ha existido siempre y se-
guira existiendo como reflejo perenne de la bsqueda inagotable
del Alma por la eternidad. La prueba de ello radica en el hecho
de que si cesara la actividad cosmica del Alma, el tiempo también
dejarfa de ser (11 7, 12, 4-25).

El mundo sensible expresa a modo de reflejo la unidad que la
naturaleza ha recibido por efecto de su contemplacion. Tal unidad
—que la naturaleza ostenta por medio de su contemplar— es la
demostraciéon palmaria de que este mundo no se descompone, a
pesar de la multiplicidad de los seres que alberga. Si el mundo fisi-
co permanece continuamente en su consistencia, ello no responde
a sus propias virtudes biologicas, sino a la presencia profundamen-
te unitaria de la naturaleza en él. Asi como el Uno, la naturaleza en
cuanto Vestigio suyo se muestra y no se muestra, esta presente en
el mundo, pero solo a partir de la belleza que ella revela de si mis-
ma: lo revelado a modo de imagen esplendente es lo que designa
Plotino con el término de Becopnua.

Pero no solo esto, al revelarse la naturaleza da cuenta a la vez de
su contingencia, pues ella se muestra como la causa inmediata de la
unidad del mundo a la vez que conduce hacia los peldafios superio-
res de la belleza inteligible, su verdadera causa. Esto lo manifiesta, a
nivel textual, el final de IIl 8 (11, 26-45) y su vinculaciéon inmediata
con el comienzo deV 8 (1, 1-6). La omnipresencia de lo natural es al
mismo tiempo una nulipresencia. Contemplar la naturaleza implica,
por consiguiente, acoger el don de la luz que a cada alma en parti-
cular le viene como una atraccion por el Bien supremo. Este vestigio
permite que cada ser humano tenga abierta la posibilidad de elevarse
por encima de su condicion meramente natural, a fin de recobrar la
semejanza que tenia desde un principio y que perdi6 por un aparta-
miento. El tiempo, que es vida del alma y de cada una de las almas,
en cuanto sucesion cronologica de una multiplicidad inagotable de
ahoras, se transforma entonces en el momento oportuno (kaipds)
para emprender el ascenso a partir de la contemplacion de una pre-
sencia que se manifiesta en la belleza de su callar. Solo desde esta

348



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

perspectiva debe interpretarse el parlamento donde la naturaleza en
persona amonesta hacer silencio, a fin de comprender en la quietud
del sosiego, que conocerla equivale a conocer su procedencia:

— No debieras preguntar, sino comprender en silencio ti también,
como yo guardo silencio y no acostumbro a hablar. — ;Comprender
qué? — Que lo originado es un espectaculo mio, mientras guardo
silencio, y [...] como yo he nacido de una contemplacion asi, me co-
rresponde tener una naturaleza aficionada a contemplar. (Expfiv pév
UM EpwTaY, AAAG ouviédval kal aUTOV OIeoTIT, COOTTEP £y Co OICOTIC
kai oUk eibiopat Aéyew. Ti odv ouvidvar; “OTL TO yevopevdy EoTi
Béapa EUdv, oionots, [...] kal pot yevopévr éx Becopias Tijs codi
TNV Uowv Exetv prthobedpova UTdpxew, 11 8, 4, 3-7).

No obstante lo dicho, la culminacion del ascenso contemplativo
manifiesta la superioridad de un principio trascendente a toda dua-
lidad, porque funda la cabal integridad del proceso. En el estado de
vision unitiva, hacia cuyo gozo tiende el alma singular, se experi-
menta la beatitud, por la presencia del Bien inefable. EI Uno-Bien
embarga de tal manera el alma que, unificada en su ser, recobra por
la semejanza su propia mismidad. Estaba fuera y al final ha encon-
trado su auténtica morada en el reposo de lo alto, ha ingresado en
el amor que la restituye a su verdadero ser. Toda vez que se trata del

amor aquel que guarda a la puerta, apostando siempre afuera, aspi-
rando a la belleza y deseando siempre participar de ella como pueda.
Y es que aun los enamorados de aca no se apropian de la belleza del
ser amado, sino que se limitan a quedarse cerca. Aquel [el Uno-Bien],
en cambio, permanece en si mismo, y la multitud de enamorados
del Uno, prendados como estan de la unidad entera, cuando lo po-
seen, lo poseen de manera integra, porque el ser amado era la uni-
dad completa. (Kai 0Utds totiv 6 BupauAdov "Epcos Tapcov E§wbev
&el kal épiépevos ToU kahoU kal &yatdv del oUTws s SUvaito
HETaOXEIV ETel Kal O évTalba épacTrs oU Sexduevos TO K&AAos,
AAA& Trapakeitevos oUTws Exel. T 8t £@° tauTol Hével, Kai of Evdg
¢gpaoTtal ToAAol BAou épcovTtes Shov Exouoiv oUTws, STav Exwor

T yap éAov v T Epcopevov, VI 5, 10, 3-9).

349



Fernando Gabriel Martin De Blassi

Bibliograﬁ'a

Aristoteles (1982). Etica Nicomdquea. Introduccion, traduccion y notas de
J. Palli Bonet. Gredos.

Armstrong, A.-H. (1940). The Architecture of the Intelligible Universe in the
Philosophy of Plotinus. Cambridge University Press.

von Arnim, H. (Ed.) (1968). Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. I-IV. Teubner.

Arnou, R. (1921a). Le désir de Dieu dans la Philosophie de Plotin. Félix Alcan.

Arnou, R. (1921b). TTPAZIS et OEWPIA. Etude de détail sur le vocabulaire et la
pensée des Ennéades de Plotin. Félix Alcan.

Beierwaltes, W. (2001). Plotins Begriff des Geistes. En W. Beierwaltes. Das
wahre Selbst (pp. 16-83). Klostermann.

Beierwaltes, W. (Ed.) (1981%). Uber Ewigkeit und Zeit (Enn. III 7). Texto
griego, traduccion alemana y comentario. Klosterman.

Brisson, L. (2009). Logos and Logoi in Plotinus. Their Nature and Function.
SXOAH, 3(2), 433-444.

Brisson, L. (1998). Le méme et I'autre dans la structure ontologique du Timée
de Platén. Academia Verlag,

Bussanich, J. (1988). The One and its relation to Intellect in Plotinus. Brill.

Charrue, J.-M. (1978). Plotin, lecteur de Platon. Les Belles Lettres.

Cilento, V. (Ed.) (1971). Plotino. Paideia antignostica. Ricostruzione d’ un unico
scritto da Enneadi 111 8,V 8,V 5,11 9. Felice le Monnier.

Creuzer, F y Moser, G.-H. (Eds.) (1896). Plotini Enneades cum Marsilii Ficini
interpretatione castigata. Didot.

Deck, J.-N. (1967). Nature, Contemplation and the One. University of To-
ronto Press.

Dillon, J. (1992). Plotinus at Work on Platonism. Greece & Rome. Second
Series, 39(2), 189-204.

Dodds, E.-R. (1960a). Tradition and Personal Achievement in the Philoso-
phy of Plotinus. The Journal of Roman Studies, 50(1-2), 1-7.

Dodds, E.-R. (1960b). Los griegos y lo irracional. Traduccion de M. Araujo.
Revista de Occidente.

Dérrie, H. (1976). Yméotaots. Wort— und Bedeutungsgeschichte & Zum
Ursprung der neuplatonischen Hypostasenlehre. En H. Dérrie. Plato-
nica minora (pp. 12-69, 286-296). W. Fink Verlag,

350



Un intento historico para articular la pregunta por la trascendencia

De Gandillac, M. (1966). Analogie et Apophase. En M. De Gandillac. La
sagesse de Plotin (chp. IX, p. 211 ss.). Hachette.

Garcia Bazan, F. (1992). Plotino. Sobre la trascendencia divina: sentido y origen.
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Cuyo.

Garcia Bazan, F. (1981). Plotino y la gnosis. FECIC.

GarciaYebra, V. (Ed.) (1998). Metafisica de Aristételes. Gredos.

GarciaYebra, V. (Ed.) (1974). Poética de Aristdteles. Gredos.

Gatti, M.*-L. (1996). Plotino e la metafisica della contemplazione. Vita e Pensiero.

Gerson, LL.-P. (1994). Plotinus. Routledge.

Hadot, P. (1960). Etre, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin. En E. R.
Dodds et al (Ed.). Les sources de Plotin (pp. 105-141). Entretiens sur
I’ Antiquité Classique V, Fondation Hardt.

Henry, P, y Schwyzer, H.-R. (Eds.) (1951-1973). Plotini opera. Brill (ed. maior).

Henry, P., y Schwyzer, H.-R. (Eds.) (vol. I: 1964, vol. II: 1977, vol. III:
1982). Plotini opera. Oxford Clarendon Press (ed. minor).

Hunt, D.-P. (1981). Contemplation and hypostatic procession in Plotinus.
Apeiron: A Journal for Ancient Philosophy and Science, 15(2), 71-79.

Jaeger, W. (1985). “El primer encuentro” y “El neoplatonismo”. En W. Jae-
ger. Cristianismo primitivo y paideia griega (pp. 9-25, 58-70). Traduccion
de E. C. Frost. FCE.

Lopez Eire, A. (1973). Plotino frente a sus fuentes. Boletin del Instituto de
Estudios Helenisticos, 7(1), 65-77.

Martin De Blassi, F. (2015). Plotino y la potencia desasosegada del Alma:
¢dispersion o contemplacion? Tdpicos. Revista de Filosofia, 48, 169-199.

Martin De Blassi, F. (2017). Considerations on the Concept of Audacity
(t6Ima) in Plotinus. International Philosophical Quarterly, 57(1), 225, 19-
30. https://doi.org/10.5840/ipq201713175

Morel, P.-M. (2009). Comment parler de la nature? Sur le traite 30 de
Plotin. Les Etudes philosophiques, 90(3), 387-406.

O’Meara, D. (1975). Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin. Brill.

Page, T.-E. (Ed.) (1933). Cicero. De natura Deorum — Académica. Traduc-
cion inglesa de H. Rackham, Heinemann / Putnam’s sons. Loeb
Classical Library.

Pigler, A. (1999). Ennéade I1I, 7 [45]: De I'éternité et du temps. Plotin. Ellipses.

351



Fernando Gabriel Martin De Blassi

Plotin (vol. 1: 1924, vol. 2: 1924, vol. 3: 1925, vol. 4: 1927, vol. 5: 1931,
vol. 6-a: 1936, vol. 6-b: 1938). Ennéades. Traduccién francesa de E.
Brehier. Les Belles Lettres.

Plotino (vol. I: 1947, vol. II: 1948, vol. Ill: 1949). Enneadi. Traducciéon
italiana y comentario critico de V. Cilento. Gius. Laterza & Figli.

Plotinus (1952). The six Enneads. Traduccion inglesa de S. MacKenna y B. S.
Page. Encyclopaedia Britannica.

Porfirio y Plotino (vol. I: 1982, vol. II: 1985, vol. Ill: 1998). Vida de Plotino /
Enéadas I-11, ILI-1VV-VI. Introduccion, traduccion y notas de J. Igal. Gredos.

Porphyry y Plotinus (vol. I: 1989, vol. II: 1966, vol. IlI: 1967, vol. IV: 1984,
vol. V: 1984, vol. VI: 1988, vol. VII: 1988). On the life of Plotinus / En-
neads. Traduccion inglesa de A. H. Armstrong, Harvard University Press.

Rappe, S. (2000). Reading Neoplatonism. No-discursive Thinking in the Texts of
Plotinus, Proclus and Damascius. Cambridge University Press.

Ross,W.-D. (Ed.) (1955). Aristotle. Parva naturalia. Oxford Clarendon Press.

Santa Cruz, M.*-1. (2012). El ‘cuidado de si’: Plotino, lector del Alcibiades
I de Platon. Cuadernos de filosofia, 59, 85-100.

Santa Cruz, M.*-1. (1979). La genése du monde sensible dans la philosophie de
Plotin. Prefacio de P. Hadot. PUF.

Schiller, J.-P. (1978). Plotinus and Greek Rationalism. Apeiron: A Journal for
Ancient Philosophy and Science, 12(1), 37-50.

Sleeman, J.-H. y Pollet, G. (1980). Lexicon Plotinianum. Brill.

Trouillard, J. (1955). La procession plotinienne. PUF.

Vannier, M.-A. (1997). «Creatio», «conversion, «formatio» chez S. Augustin.
Ed. Universitaires Fribourg.

Vazquez Ortiz, A. (2009). Las tres hipostasis dentro del pensamiento de
Plotino: El camino de la materia. A Parte Rei, 63. http://serbal.pntic.
mec.es/ AParteRei/ vazquez63.pdf

Verbeke. (1971). Les critiques de Plotin contre I’entéléchisme d’ Aristote:
essai d’interprétation de I’Enn. 4.7.8°. Philomathes, 194-224.

Wilberding, J. (2022). Nature: Plotinus’ Fourth Hypostasis? En L1.-P. Ger-
sony J.Wilberding (Eds.). The New Cambridge (pp. 312-337). Cambrid-
ge University Press. https://doi.org/10.1017/9781108770255.014

Zamora Calvo, ].-M.? (Ed.). Platén. Timeo. Abada Editores.

352



Eypriyopois (Plotino VI 8, 16, 32)

Luz, puro fulgor procede del Uno.
Tal resplandor es belleza sin par,
un gozo que irradia el Bien en su faz,

al dar la vida eterna de consuno.

Lo emanado es espiritu afin,
reino indecible de paz singular,
cuya hermosura llama sin forzar

aun alma que porta fiel celemin.

Este mensaje lo ensena Plotino,
mediante sus preclaras Enéadas.

Asi pues nadie caiga en desatino

e dar con las ilusiones deseadas
ded las il desead
por un falso amor carnal, paulatino,

en que la mente termine asolada.

fm,

26.01.20247

353






CAPITULO XII

EL ORDEN NATURAL SEGUN PLOTINO Y SU
SIGNIFICADO PARA LAS RELIGIONES'

Raul Gutiérrez

José Ledn Herrera

In Memoriam

A diferencia de la concepcion aristotélica del Dios como noéseos noeé-
sis?, como autorreflexién absoluta, que, en virtud de su naturaleza
esencialmente intelectiva, es directamente accesible al pensamien-
to>, la absoluta transcendencia y simplicidad del Uno plotiniano,
tanto como la complementariedad de la procesion y la conversion
como fases de un tnico y eterno proceso de generacion de la multi-
plicidad, exigen necesariamente que las hipc’)stasis4 de la Inteligen-

1 Los articulos ya publicados a los que me remito en este capitulo, modificandolos en
cierta medida y abriendo otras perspectivas, son Gutiérrez, 1998; Gutiérrez, 2005 y
Gutiérrez, 2015.

2 Aristoteles, Metafisica 1074b34.

Aristoteles, Metafisica 1072b14-17; 24-30; cf. Etica a Nicémaco 1177b26-1179a23.

A pesar de que usa el término hipostasis para referirse a la realidad inteligible, Plotino

atin no le asigna el caracter técnico que adquirio posteriormente. Aparece en los titulos

de dos de sus Enéadas, laV 1 [10] “Sobre las tres hipostasis principales” yV 3 (49) “Las

hipostasis que conocen y lo que esta mas alla”, pero el autor de esos titulos es Portfirio.

S~ w

355



Ratl Gutiérrez

cia y el Alma sean concebidas por Plotino no s6lo como las tnicas
instancias requeridas para la generacion de la multiplicidad, sino
también como las dos mediaciones necesarias y suficientes para que
nosotros podamos tener noticia de la unidad absolutamente simple
del Uno. Inteligencia y Alma son, pues, los dos modos distintos del
ser por los cuales el Uno se hace manifiesto como principio crea-
dor, constitutivo y diferenciador de todas las cosas, pero, al mismo
tiempo, son los dos modos del pensamiento por los cuales el Uno,
que en su absoluta simplicidad es anterior al principio de no contra-
diccion® y, por eso mismo, es transcendente al pensamiento, se hace
accesible para nosotros.

Esto quiere decir, ademas, que estas naturalezas no deben ser
entendidas inicamente como realidades que existen independien-
temente de “nosotros” —como en la filosoffa de Platon y Aristo-
teles—, sino como dimensiones nuestras® que nosotros mismos
podemos actualizar al identificarnos con ellas en la vuelta hacia
nuestro verdadero yo y su origen, la Unidad absoluta como prin-
cipio universal’. En consecuencia, la pregunta por las mediaciones
de lo Uno no puede serle indiferente, y, en efecto, si se tiene en
cuenta la enorme influencia del neoplatonismo, no le ha sido in-
diferente a las religiones, en particular, a las monoteistas, pues, de
los principios establecidos en las diversas ¢pocas de la historia de
la filosofia, lo Uno absolutamente simple y transcendente tanto al

Precisamente en la EnéadaV 1 (10), 8, 27 Plotino habla mas bien de las “tres naturalezas
(puoeot Tais Tpiotv)”.

5  El principio de no-contradiccion y la “inteleccion de la inteleccion” se relacionan en
Aristoteles como el aspecto formal y el contenido de un mismo principio, pues, en
sentido estricto, como acto puro, la inteleccion divina es la inica que cumple a plenitud
con el principio “mas firme de todos” (Aristoteles, Metafisica 1005b11-12). Sobre este
principio véase Calvo Martinez, 1988 y Bloom, 2017.

6  EnéadaV 1 (10]), 10, 5-6: “Ahora bien, del mismo modo que esta triada de la que hemos
hablado existe en la naturaleza (¢v 7 guoer), asi hay que pensar también que habita en
nosotros (map’ Auiv)”. Traduccion ligeramente modificada de Jesus Igal. Para el texto sigo
la editio minor de Henry y Schwyzer, 1964-1983.

7 EnéadaV 1 (10), 12, 5-15:“Pues no todo cuanto hay en el alma es ya por eso perceptible,
sino que llega a nosotros cuando ingresa en la percepcion [...]. Por tanto, si ha de
haber aprehension de las cosas presentes [en nosotros], es necesario volver hacia dentro

”

aquello que aprehende y hacerlos prestar atencion a lo que esta alli”.

356



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

ser como al pensar es el tnico que no es directa e inmediatamente
accesible a nuestro pensamiento, razon por la cual incluso su reco-
nocimiento como principio universal requiere necesariamente de
su propia manifestacion. Siendo en si mismo, inefable e indescrip-
tible, s6lo podemos conocer al Uno por sus efectos (VI 9 (9), 5,
35-6), lo cual quiere decir que no lo podemos conocer directa e
inmediatamente en si mismo, sino so6lo desde la perspectiva de la
multiplicidad actualmente existente, es decir que solo lo podemos
reconocer como condicién necesaria de todo lo existente®. Conse-
cuentemente, aun permaneciendo en si mismo sin volverse hacia
lo que le es inferior (VI 8 (39), 17, 25-27,VI 9 (9), 3, 50-51), ¢l
mismo funda la condicion de la posibilidad no solo de su recono-
cimiento como principio, sino del efectivo retorno hacia ¢l en la
medida en que pone en nosotros “algo semejante a ¢l” (I 8 (30),
9, 23) e incluso el deseo de retornar hacia €l (U6 ToU 8dvTos TOU
Epcota, VI 7 (38), 22,19). Precisamente esta estructura de proce-
sion y conversion es fundamental para las religiones, ya que, inde-
pendientemente del modo en que cada una de ellas entiende la re-
lacion del principio con la multiplicidad, en general, el saber de las
religiones tiene como contenido un principio para saber del cual ¢l
mismo tiene que haberse manifestado’: la Unidad absolutamente
simple y transcendente'?. De todos modos, a diferencia de las re-
ligiones monoteistas —y del platonismo pos‘cerior1 I enlas que

8  Estaesuna cuestion a tener en cuenta cuando se plantea la duda acerca del porqué lo Uno
genera la multiplicidad. Esa es una pregunta que, strictu sensu, es imposible de responder
filosoficamente, pues implicaria someter al principio mismo a una explicacion vy, de
ese modo, despojarlo de su transcendencia respecto del pensamiento. Asimismo, las
diversas “descripciones” que ofrece Plotino sobre el modo de esa generacion, no pueden
ser consideradas mas que como metaforas o, en el mejor de los casos, como hipotesis,
tal vez al modo en que Platon en el Timeo ofrece un mito o un discurso meramente
probable (eikeos uiBos/Adyos). Por lo demas, como veremos, el discurso filosofico sobre
la generacion de la multiplicidad, especificamente del Nous/Inteligencia, se desarrolla
desde la perspectiva de la multiplicidad ya existente.

9  Cf. Eliade, 1973, pp. 18-19. Sobre el caracter “misterioso” de la manifestacion de lo
sagrado al que hace referencia Eliade véase la nota anterior.

10 Cf. Uhde, 1982 y Uhde, 2019.

11 Elplatonismo posterior toma en consideracion libros revelados como Poimandres (Corpus
Hermeticum) y “libros sagrados” investidos de autoridad como los Oraculos Caldeos.

357



Ratl Gutiérrez

el Dios Uno se da a conocer mediante diversas formas de revela-
cion, Plotino considera la posibilidad de la revelacion solamente
como una hipotesis negada:

Si lo absolutamente indivisible necesitara expresarse a si mismo, ten-
dria primero que decir lo que no es, y, de este modo, seria multiple a
fin de ser uno. Si, entonces, dijera, ‘soy esto’, si con ‘esto’ designara
algo distinto de si, mentira; si un accidente suyo, expresara una multi-

plicidad; o bien dira: ‘soy soy’ y ‘yo yo'. (V 3 (49), 10, 33-37)!?

Como podemos apreciar, Plotino se refiere claramente a la posi-
bilidad de una revelacion, pero solo en condicional. No hay en ¢l
ningtn pasaje en que considere positivamente esa hipotesis. Pero
veamos en primer lugar como establece Plotino este principio.

1. La Unidad absolutamente simple y
trascendente como principio universal

Como hemos sefialado, el punto de partida es la multiplicidad
ya existente.

Todos los seres son entes por lo uno, tanto los que son primordialmen-
te como los que de un modo u otro se cuentan entre los seres. Porque,
¢/qué podrian ser si no fuesen uno? Toda vez que despojados de lo uno
que de ellos se dice, esos seres ya no son. (VI 9 (9), 1, 1-4)13

Sin la unidad, los seres no serian en absoluto ni serian lo que son.
Ni siquiera las diversas partes de un compuesto podrian existir si
cada una de ellas no constituyera “una” unidad, menos atin podria
existir una conexion entre las partes. De ahi que solo en la medida
en que cada ser —sea sensible o inteligible, primordial o deriva-

12 Sobre este pasaje cf. Horn, 2002. Extrafiamente, Igal pone al Nous/Inteligencia como
sujeto de esta frase y a lo absolutamente indivisible como objeto. Remite a O’Daly
(1973, p. 92), quien, sin embargo, tampoco da una explicacion.

13 Traduccién ligeramente modificada de Santa Cruz y Crespo en Plotino, 2007, pp. 20-21.
Como senalan las traductoras, el uso de hen en el presente pasaje es ambiguo, y puede
referirse tanto a la propiedad de la unidad como al principio.

358



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

do— participa necesariamente de la Unidad y, solo asi, constituye
una unidad, “un todo” estructurado, puede pensarse y decirse de ¢l
que es uno y que, por tanto, es. Por encima de los entes sensibles
—secan magnitudes discretas o magnitudes continuas— Plotino men-
ciona ademas los conceptos. Todos ellos son faciles de distinguir de
la unidad absolutamente simple. Pues todos tienen partes y pueden
ser descompuestos o analizados. Siguiendo en esta linea ascendente,
Plotino examina al alma, que, si bien no consta de partes, recono-
ce que hay en ella multiples potencias. Finalmente, entre los seres
que Plotino considera primordiales y que podrian ser auténticos
candidatos para identificarlos con lo Uno, encontramos tanto a las
Formas inteligibles del “divino Platon” como al Dios de Aristoteles.
Si bien Platon caracteriza a las Formas como monoeidés'*, término
que frecuentemente se entiende como “simple” en lugar de “unifor-
me”, la permanente interrelacion de las Formas pone de manifiesto
que ellas transmiten y reciben una serie de determinaciones unas
de otras!®. Consecuentemente, son concebidas como un todo, es
decir, como una unidad de multiples elementos (cf. Prm. 157d8-
e2). Desarrollando esa concepcion, Plotino piensa que cada Forma
es a la vez la totalidad de las Formas'®. No son, pues, absolutamente
simples.Y mas bien presuponen a la Forma del Bien que, sin embar-
go, radicalizando la transcendencia que le atribuye el texto platoni-
co —]a tan discutida afirmacion de que esta mas alla de la esencia
en dignidad y poder—”. Plotino claramente identifica con el Uno
de la primera hipotesis del Parménides del filosofo ateniense: un uno
que si es no es y ni siquiera es uno, de manera que de ¢l no puede
haber ni ciencia ni opini6n ni sensacion, pero tampoco definicion ni
nombre'®. Por lo tanto, estamos ante un principio que, como pare-

14 Fedon 78d, Banquete 211a.

15 Republica 476a, 500c; Sofista 248a-258d, 259¢, 262c.

16 Enéada lll 6 (26), 6,23;1V 2 (4) 2,44,V 3 (49), 15,21,V 8 (31), 4, 6-19, 22-23; VI 4
(22), 14, 4-6; V17 (38), 33, 8. Véase Bonazzi, 2022, pp. 121-123.

17 Republica 509b8-9: #ni émékewa Tiis ovotas mpePeiq kal Buvéper Umepéxovtos. Sobre la
diferencia entre Platon y Plotino cf. Gutiérrez, 2022.

18  Parménides 141¢9-a3-6. Defienden esta lectura actualmente Gerson, 2022 y Halfwassen,
1992.

359



Ratl Gutiérrez

ce indicar este pasaje, no se somete al principio de no-contradiccion
sino que, mas bien, es su presupuesto.

De este modo, el principio en cuestion es despojado de su con-
dicion de principio universal aunque mantiene su vigencia en el
ambito de la multiplicidad. En el mismo sentido, la “inteleccion de
la inteleccion”, en contra de lo que sostiene Aristoteles!?, tampoco
puede ser identificada con la simplicidad absoluta propia del prin-
cipio, ya que para pensarse aunque sea a si mismo, debe desplegar-
se y diferenciarse cuando menos en lo que intelige y lo que es in-
teligido, para volver sobre si mismo?°. En suma, “es doble, mas no
simple ni uno”!. En este sentido lo Uno no es uno (oUdt &v), pues
no es algo unitario (i €v), no es un sujeto del cual se pueda predi-
car la unidad, sino que, en general, siendo anterior al “algo” (i),
es decir, a todo lo que es en tanto en cuanto es siempre algo de-
terminado, es lo Uno mismo (attoév) (V 3 (49), 12, 51) anterior
a toda predicacion. Por ende, es distinto de todo aquello de lo que
es principio (o mavta,V 2 (11), 1, 1), y mas bien es no-ente (oU¢
8v, V19 (9), 3, 37) o la nada (16 undév, III 8 (30), 10. 28). De este
modo quiere decir que en tanto principio es absolutamente simple,
es anterior y distinto de todo lo que es (V 4 (7), 1, 5-15,V 1 (10),
7, 18;V 2 (11), 1, 1). Asi pues, a diferencia de la Idea del Bien y
del Dios de Aristoteles no es forma ni Idea (&uopgov, aveideov, VI
7 (38), 17, 40; 32, 9-10), sino que es en si mismo indeterminado
e infinito (amepov, V' 5 (32), 11, 1-4). Asi pues, sabemos de él so-
lamente mediante su manifestacion. En ese sentido, una negacion
semejante no implica ninguna privacion sino mas bien su “sobrea-
bundancia” y el “poder inconcebible” (aurixavos Svvas, V 3 (49),
16, 2) de generar todo lo que posee en si indistinta o indiscrimi-
nadamente (cos pn) Siakexpipéva, V 3 (49), 15. 31) sin verse afecta-
do por lo asi generado (VI 4 (22), 11, 20). Es, pues, un “poder”
generador “de todo”: Buvaus mavteov (111 3 (15) 10, 1;V 3 (49),

19 Metafisica X117, 1072232, 9, 1075a3-4.

20 Sobre la relacion entre el principio de no-contradiccion y la inteleccion de la inteleccion
en Aristoteles véase Calvo Martinez, 1988.

21 EnadaV19 (9),2,36-37,V 1 (10),9.7-9;V 3 (49), 10, 45-48; III § (30), 9. 1-5.

360



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

15.33;V 4 (7), 2, 38). Como se puede apreciar, el término dyna-
mis no se entiende en oposicion a enérgeia, como en Aristoteles; es
decir, no es la mera posibilidad de llegar a ser actualmente lo que
es potencialmente, pero, por eso mismo, tampoco corresponde a
la distincion gnostico-valentiniana entre, por un lado, un Absoluto
previo a su condicion de principio —Tmpoapxn, TpomaTwp, &EXI
ayyévntos— y que reposaba en si mismo antes de toda “creacion”,
Y, por otro, su poder activo como principio —&vvola, évBiunocis—

efectivamente generador de los restantes 28 eones??.

2. La primera mediacién como
Inteligencia sustancial del Nous y la
exclusion de modelos alternativos

Si tomamos en cuenta que asi como la participacion en lo Uno ad-
mite una gradacion tal que a mayor unidad mayor ser, también la
procesion procede gradualmente de manera que establece un orden
jerarquico segtn ese mismo principio. Consecuentemente, la pri-
mera forma de manifestacion de lo Uno tiene que constituir la ma-
yor forma de unidad en la multiplicidad, esto es, un todo. Ademas,
como ya sefialamos, la critica plotiniana de la concepcion aristotéli-
ca del Dios y del principio de no-contradiccion no implica su com-
pleta negacion, sino solo la restriccion de su ambito de vigencia y,
por ende, el reconocimiento de que la Inteligencia es el mas divino
de los fenémenos (Metaph. X119, 1074b1-2)?3. Pero a diferencia de
la concepcion aristotélica de la Inteligencia divina, en Plotino esta
no solo presupone a lo Uno, sino que procede de él y vuelve hacia ¢l
para, en el vano intento de pensarlo, constituirse a si misma como
un todo que se piensa a si mismo como la totalidad de las Formas
inteligibles. Vano es ese intento, pues, dada su simplicidad, lo Uno
es trascendente no solo al ser sino al pensar. Asi pues, la Inteligencia
no lo puede aprehender tal cual es en si mismo, sino solo conforme
a su propia capacidad, es decir, intelectualmente, distinguiendo los

22 Cf.Krimer, 1967, pp. 238-241.

23 Cf.VI9 (9), 6, 12-13:“Si lo concibes como Inteligencia o como Dios, es mas que eso”.

361



Ratl Gutiérrez

contenidos que indistinta o virtualmente estan en lo Uno y arti-
culandolos en un todo siempre presente para si. A diferencia de lo
Uno, la Inteligencia es una multiplicidad indistinta y, a la vez, dis-
tinta: wAfBos adidkpitov kai ol Siakekpipévov (VI 9 (9), 5, 16; cf.V
9 (5), 6, 3).Y, al distinguir y articular esa multiplicidad, se piensa y
conoce a st misma como la totalidad de sus contenidos. En si misma
es, pues, autorreflexion absoluta. Pero en la medida que en ella se
despliega todo lo que esta indistintamente presente en lo Uno, esto
es, en su relacion con lo Uno, es autopredicacion.

Por ende, procesion y conversion significan que la Inteligencia
recibe de lo Uno no solo su capacidad de inteligir —Ila condicion
de la posibilidad de pensarlo—, sino también la unidad que le per-
mite relacionar e integrar sus contenidos, las Formas inteligibles,
en un todo y pensarse a si misma como Inteligencia omniabarcan-
te y actualmente pensante. Ambas son, en realidad, momentos o
aspectos de un tnico y eterno proceso de su generacion. En ese
sentido dice Plotino: “Lo asi generado” —la Inteligencia— “se vol-
vi6 hacia el y fue llenada por él, y llego a ser al mirar hacia aquel.Y
su estar dirigido hacia ¢l, produjo el ser, y su contemplacion de ¢l
la Inteligencia” (V 2 (11), 1, 9-12). Una vez mas, el filosofo habla
aqui desde la perspectiva de lo ya generado, la Inteligencia, en la
cual, sin embargo, distingue dos “momentos” o aspectos. El prime-
ro es un movimiento o actividad indeterminada que procede del
Uno —como expresion de sus “sobreabundancia”— como condi-
cion de la posibilidad de la autoconstitucion de la Inteligencia. O,
dicho en términos antropomorficos, es su capacidad de ver o inte-
ligir, una vista sin impronta que no ve todavia (&yis ol iSoloa)
pero que, dado que procede del Uno, lleva consigo una vaga repre-
sentacion suya (&épioTws pavtacua i) que despierta en ella el de-

seo (¢peots) de volverse hacia su progenitor24

. En un segundo “mo-
mento”, al detenerse para volverse hacia el Uno con el proposito
de contemplarlo, esa primera actividad recibe su determinacion y

es configurada, estampada y llevada a su plenitud por su “objeto

24 CEV3(49), 11,5-12,VI7 (38), 16, 14.

362



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

intencional”, lo Uno. Curiosamente, la limitacion de su capacidad
de aprehender a lo Uno en si mismo, le permite creativamente
fragmentarlo e integrarlo en un todo absolutamente transparente
para si. De este modo, esa vista inicial se convierte efectivamente
en vision (épaois, V 1 (10), 7, 5-6, idoloa &yis, V 3 (49), 11, 10).
No hay, sin embargo, que olvidar que en esa vision persiste y sigue
actuando la intencionalidad o el deseo de ver. Es, en conclusion,
inteleccion sustancial (ovoihdns vénois, V 3 (49), 5, 37).
Semejante comparacion podria llevar a pensar en una distin-
cion entre dos entidades por si mismas subsistentes, en una Inte-
ligencia en un estado de quictud y reposo, y en una Inteligencia
en movimiento. Ambas coincidirian, entonces, solamente en la
actualizacion de lo que potencialmente esta presente en la Inteli-
gencia en reposo, las Formas inteligibles, mediante la actividad in-
telectiva de la Inteligencia en movimiento. Historicamente es esta,
en efecto, una posicion compartida por el Platonismo Medio, en
particular por Numenio®’. Al menos tal como la presenta Plotino,
parece mas bien una descripcion del intelecto humano en términos
de potencia y acto. Por eso, respecto de la Inteligencia divina él se
pregunta: “4En qué consistiria la callada quictud de la Inteligencia,
en qué el movimiento y la prolacion? ;En que la inoperancia de la
una y la operacion de la otra? Pues la Inteligencia es como es, siem-
pre del mismo modo, sita en actividad estable (&gl cooaUTws évépyeiq
kaiuevos éotaosn)” (119 (33), 1, 26-30). En contra de esa distincion,
Plotino concibe a la Inteligencia como una entidad cuya sustancia

25 Cf. Numenio, Fr. 15: “Estas son las vidas, la del primer dios, y la del segundo dios. Es
manifiesto que el primer dios ha de estar en reposo, mientras el segundo en movimiento.
El primero se ocupa de los inteligibles, el segundo de los inteligibles y los sensibles. No
te sorprendas si digo esto, pues has de oir algo aun mas sorprendente. Pues en lugar
del movimiento perteneciente al segundo dios, yo afirmo que al reposo perteneciente
al primero le es congénito un movimiento, de donde procede el orden del mundo, su
permanencia y que de ¢l depende la conservacion de la realidad toda.” La traduccion
sigue la edicion de E. des Places en Numénius, 1973. El reposo del primer dios se refiere
muy probablemente a su condicion de causa de o principio de ciertas propiedades,
como el ser y la Inteligencia, de modo que es anterior a ellas; su movimiento congénito
se refiere a que es de manera eminente esas propiedades que otorga a los otros, y por
ello es también Inteligencia y ser primero o el ser en si, cf. Bonazzi, 2004.

363



Ratl Gutiérrez

es inteleccion. Es por ello que como sustancia primordial (oUoia
TPCOTN) es también acto y actividad primera (wpddtn évépyeia), de
manera que en ella lo inteligible no solo es Inteligencia sino in-
teleccion, y la Inteligencia no solo es inteleccion sino Inteligible:
“Todo sera uno a la vez, la Inteligencia, la inteleccion y lo inteli-
gible” (8v Gua mavta éotal, vois, vénats, TO vontév, V 3 (49), 5,
43-44). La unidad de la inteligencia implica, por tanto, la identidad
del ser y el pensar. No es esta una unidad en si misma indistinta,
como la del Uno, sino que, si ha de ser pensamiento, tiene que
desdoblarse distinguiendose en lo que piensa y lo pensado, la Inte-
ligencia y lo inteligible: “Porque piensa, es dos; pero, puesto que se
piensa a sl misma, es una” (V 6 (24), 1, 23). Asi pues, en contraste
con el Dios aristotélico, Plotino le atribuye movimiento (xivnots)
y rescata asi la intencionalidad propia del pensamiento. Pero, ade-
mas, puesto que al pensar el ser (= lo inteligible) se piensa a si
misma, no cambia sino que permanece en reposo en la identidad
de lo mismo. Asi pues, a partir de estos géneros y principios (yévn
kai apxai) —ser, movimiento, reposo, identidad y diferencia—?2°,
la Inteligencia produce en si y para si la totalidad de los seres o
Formas inteligibles distinguiendolos y articulandolos en un todo.
Una vez mas, en el vano intento de pensar al Uno, la Inteligen-
cia lo fragmenta pero no en si mismo sino para si, generando de
esa manera la multiplicidad de las Formas inteligibles. Al pensar
cada una de ellas, estas muestran, en primera instancia, su propia
potencia o poder (BYvas idia, V 9 (5), 6, 9) y su caracter par-
ticular (1805 TUTos, VI 7 (38), 16, 5). Pero puesto que no serian
plenamente inteligibles si no estuvieran plenamente determinadas,
necesariamente requieren de su comunion e interaccion con el res-
to de Formas y, de ese modo, su articulacion en la totalidad del
ambito inteligible. Por ende, cada uno de sus contenidos asi gene-
rados, es a la vez todos y uno (mévta kai év,V 3 (49), 15, 26), tan-
to inteligible como pensante, Forma como Inteligencia (vois kai
voep& ovola, V 9 (5), 8, 8). Asi pues, al pensar la totalidad de los

26 Sobre la recepcion plotiniana de los “géneros del ser” véanse Volkmann-Schluck, 31966
y Beierwaltes, 1967.

364



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

seres inteligibles se piensa a st misma como identica con esa totali-
dad. Esta reciproca y absoluta transparencia la expresa Plotino con
toda claridad de la siguiente manera:

Pues todo alli es diafano, nada es oscuro y opaco, sino que cada uno
es transparente a cada uno y en todo, puesto que la luz lo es a la luz.
Y es que cada uno tiene en si a todos, y ve, a su vez, en otro a todos, y
todo es todo y cada uno es todo, y el resplandor es inmenso, porque
cada uno de ellos es grande, pues aun lo pequefio es grande. El sol alla
es todos los astros. En cada uno predomina algo, pero también se hace
manifiesto todo en €l. (V 8 (31), 4, 6-10)

Si bien lo diferente y hasta los opuestos estan presentes en la unidad
de la Inteligencia, por contraste con su indistinta presencia en lo
Uno, cada Forma conserva en ella su propia identidad de modo tal
que todas estan de modo diferente en cada una. En este sentido, en
virtud de la concordancia del ser y el pensar, es sabiduria (cogia) y
verdad (V 5 (32), 2, 18-20;V 3 (49), 5, 25;V 8 (31) 4, 35).

Ahora bien, esta concepcion de la Inteligencia como “intelec-
cion sustancial”, es decir, como una Inteligencia que en todos sus
actos y contenidos esta absolutamente presente para si, le permi-
te a Plotino rechazar tanto a) una distincion real entre una inteli-
gencia intencional y una inteligencia reflexiva, es decir, entre una
inteligencia que solo piensa su objeto (6 uév voet) y otra que sabe
que piensa (6 8¢ voel, éT1 voel) y, de ese modo, se aprehende a si
misma como sujeto de la inteleccion (II'9 (33), 1, 33 ss.), como b)
una distincion conceptual entre el primer acto por el que la Inteli-
gencia piensa a su objeto y un scgundo acto por el que esa misma
Inteligencia se piensa a si misma como pensante (I 9 (33), 1, 33
ss.). En lugar de la mutua implicacion entre ser y pensar propia
de la inteleccion sustancial, la distincion real implicaria una con-
cepcion del ser inteligible como algo extrinseco a la Inteligencia.
Ya no se trataria, entonces, de una, sino de dos Inteligencias. Una
que, al pensar la totalidad de las Formas inteligibles, no se pensaria
a sl misma.Y otra, la inteligencia reflexiva, que solo se pensaria a s
misma, pero no establecerfa ninguna relacion con la otra inteligen-

365



Ratl Gutiérrez

cia. Serfan efectivamente dos entidades diferentes, a ninguna de las
cuales le corresponderia la inteleccion sustancial. Por eso se resiste
Plotino a la tendencia aparentemente gnostica de hipostasiar “no
solamente conceptos abstractos, sino incluso productos de la re-
flexién sobre los mismos.”?” Al no saber que piensa, la primera in-
teligencia estarfa sumida en estado de inconciencia, posibilidad que
Plotino no acepta ni siquiera en el caso del pensamiento humano,
pues, aun cuando en ese caso la distincion meramente conceptual
entre dos actos, uno intencional y otro reflexivo, sea pertinente,
en realidad se trataria de un solo acto de aprehension que no es
inconsciente de sus propios actos (uia TpooBoAr) ovk dvaicbnTos
TGV tvepynudTev éautis, 119 (33), 1, 35-36).%28

Una vez mas, la referencia a la inteligencia humana le permite
rechazar la distincion meramente conceptual de dos actos de una
misma inteligencia. La admision de un estado de inconciencia tal
en los hombres que son capaces de controlar sus tendencias y pen-
samientos aun si solo son medianamente virtuosos, implicaria atri-
buirles una condiciéon semejante a la idiotez (&ppoovvn) (II 9 (33),
1, 41-46). Por ultimo, ¢l absurdo (&tomov) de esa distincion se
hace todavia mas evidente en la medida en que, como en la critica
moderna del denominado modelo reflexivo de la autoconciencia,
conduce a un regressus ad infinitum. Pues, ademas de la primera dis-
tincion entre el acto meramente intencional de la inteligencia y su
reflexion, seria posible considerar esta misma distincion vy, de ese
modo, introducir un nuevo acto reflexivo que “enuncie que piensa
que piensa que piensa” y asi indefinidamente. En verdad, al distin-
guir entre el pensamiento del objeto y el pensamiento del pensa-
miento ya realizamos una reflexion de este nivel, solo que al tomar
consciencia de ella tendriamos una reflexion de la primera re-
flexion del pensamiento del objeto. Esta serie se puede continuar

27  Cf.Kalligas, 2014, p. 374. La referencia de Halfwassen (1994, pp. 49-59) a Numenio en
este pasaje me parece forzada.

28 Como bien senala Kalligas (2014, p. 174), Plotino sigue aqui una linea aristotélica de
argumentacion. Cf. Arist. Metafisica XII 7, 1072b19-21; XII 9, 1074b33-1075a5; De
anima 11 4, 430a3-5.

366



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

indefinidamente de suerte que, ya que el primer acto reflexivo no
puede en verdad reconocerse a si mismo como sujeto del primer
acto intencional, la iteracion es inevitable y no puede conducir a la
plena autoconciencia. Por contraste, segin Plotino, la Inteligencia
es “todo a la vez” (V 9 (5), 6, 8-9). Es una vida que permanece
siempre en lo mismo, pues es ella misma la totalidad de los seres
inteligibles (V 3 (49), 9, 27 ss.; 5. 13 ss.). Por eso, la vida de la In-
teligencia es la eternidad como el acto por el cual ella esta siempre
presente para si misma en una identidad o mutua implicacion del
ser y el pensar. En razon de ello, Plotino rechaza el modelo reflexi-

vo de la autoconsciencia??.

3. El Alma como segunda mediacion y la
exclusion del Légos como intermediario

Como la Inteligencia a partir del Uno, el alma procede de la In-
teligencia y se constituye en una entidad en si y por si subsistente
al volverse hacia aquella para aprehenderla conforme a su propia
capacidad30. Consecuentemente, la totalidad que se encuentra en
lo Uno sin distincion alguna, que en la Inteligencia aparece como
una multiplicidad diferenciada y, a la vez, articulada como un todo
absolutamente transparente en si y para si, se encuentra también
en el alma cuasi desarrollada y cuasi separada (ofov avelhiypéva kai
ofov kexwpiouéva, I 1 (53), 8, 7-8). La particula hoion/ cuasi indica
que no estan efectivamente desarrolladas y separadas espacialmente
como lo estan en el ambito sensible, sino al modo propio del alma,
es decir, dianoéticamente. Pues, el alma es fundamentalmente did-
noia, un pensamiento que discurre y razona (Adyiouos) distinguien-
do y separando sucesivamente cada una de las Formas inteligibles
que en su totalidad son absolutamente transparentes para la Inteli-
gencia. Por ende, a diferencia de la vida de la Inteligencia abocada a
una Gnica actividad —1la eterna autorreflexion—, en el alma se da

29 La critica de este modelo refuerza la idea de que Plotino es el primero en la historia
de la filosofia que plantea la cuestion de la unidad de la autoconsciencia ofreciendo una
“solucion paradigmatica”, cf. Halfwassen, 1994.

30 CLV1(10),3. 14-15;21; 6. 46 s5.; 7. 38-42.

367



Ratl Gutiérrez

una multiplicidad de quehaceres y la distension de los momentos
de la vida (8i&oTacs Ceofis, 111 7 (45), 11, 41) en el tiempo: la vida
del alma es el tiempo (Il 7 (45), 11. 43). El alma piensa sus conte-
nidos uno tras otro, en la sucesiéon temporal, que adquiere empero
su sentido en la aspiracion a aprehender la totalidad, de manera
que, simultancamente con su distincion y su separacion sucesiva,
mantiene la tendencia permanente a articular esa multiplicidad en
una totalidad diferenciada. Es “movimiento hacia y en torno ala In-
teligencia” (I 9 (33), 1, 30). Asi se explica su doble direccionalidad
y la diversidad de sus niveles y actividades’'. De la Inteligencia re-
cibe las Formas en su modo “psiquico” de ser, como un compendio
de formas racionales (kep&Aaiov Tév Adycwv) que le sirven como
principios y criterios (&pxai kai k&voves) que, a su vez, le permiten
pensar dialécticamente, es decir, por un lado, distinguir y definir
las Formas inteligibles y, por otro, reunir la multiplicidad de re-
presentaciones que recibe sea de lo inteligible, sea de lo sensible en
una unidad conceptual cada vez mayor. En ese sentido, el alma es el
Logos —la expresion de una naturaleza superior en una inferior vy,
como tal, mas oscura (&uudpds) que el original e imagen (ei8cohov)
suya— de la Inteligencia y cierta actividad procedente de ella, tal
como la Inteligencia lo es del Uno (ofov kai 1} wuxr Adyos voi kai
tuépyeia Tis, oTep autds ekeivou, V 1 (10), 6, 45-46)32. Siendo asi,

31 Cf.119(33), 2,4-9: “Hay que admitir [...] que, de nuestra alma, una parte esta siempre
aplicada a las cosas de alla, otra vuelta a las de aca y otra en medio de ambas. Porque
ocurre que, como nuestra alma es una sola naturaleza en multitud de potencias, unas
veces toda ella es transportada junto con la mejor parte de si y del Ser, pero otras la
parte peor de clla, arrastrada hacia abajo, arrastra consigo la parte intermedia”.

32 Por el contrario, Rist (1967) se opone a esta interpretacion de la Inteligencia como
Logos del Uno. Menciona tres pasajes. En el pasaje citado, Plotino parece decir que la
Inteligencia solo es ¢vépyeia, pero no Adyos del Uno. Por el contrario, segin Rist, en VI 4
(22), 11, 16 si pareciera decir que lo es, aunque, en verdad, solo dice que es Adyos yap
eis kai ToAUs, es decir, que la estructura de la Inteligencia es una y multiple, pero sin hacer
referencia al Uno. Por ltimo, es verdad que enVI 7 (38), 17, 41-42 Plotino s¢ expresa
condicionalmente: €l 8" éxetvos ei8os, 6 vois fiv &v Adyos — si aquél (= el Uno) fuera forma,
la Inteligencia serfa Logos. Rist (1967) al respecto: “And the only possible conclusion
from this passage mut be that logos is the representative of something determined and
informed. It must not be the representative of the One, but only of Nous” (p. 85); cf.
Kalligas (2023, p. 145). Sin embargo, de este modo la Inteligencia tampoco podria ser,

368



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

resultaria superflua la consideracion de este Logos como una hipos-
tasis mas entre la Inteligencia y el Alma. Pues, de ese modo, el alma
solo seria un “simulacro de pensamiento” (ei8cohov Adyov) y, como
tal, quedaria privada de su capacidad de pensar en funcién de las
Formas inteligibles y, por ende, del pensar como tal, asi como, en
tltima instancia, se le negaria la posibilidad de acceder, mas alla del
pensamiento discursivo, a una intuicion intelectual de las mismas.
De esa manera, la Inteligencia se convertirfa en el “dios desconoci-
do” (&yvwoTos Beds) para el alma, como parece ser el caso entre los
gnosticos y en Numenio?3.

En conclusion, Inteligencia y Alma son las Gnicas mediacio-
nes necesarias y suficientes para saber de lo Uno y acceder a una
presencia en ¢l. Ellas cumplen una funcion fundamentalmen-
te hermenéutica de lo Uno inefable. Por eso Plotino concibe a la
Inteligencia como Logos de lo Uno y al Alma como Logos de la
Inteligencia. Pues el Logos es el intérprete —épunveds—, la forma
racional de expresion de una instancia superior en otra inferior, tal
como la palabra proferida es expresion de la interior en el alma (V
1 (10) 3, 7-9; 12 (19), 3, 27-30). Siendo en si misma inaccesible
al pensamiento, la Unidad absolutamente simple y trascendente
se manifiesta primeramente como un Todo absolutamente trans-
parente para si. El todo no es, empero, inmediatamente accesible
al pensamiento, pero si constituye el horizonte de referencia del
pensamiento. Si bien el pensamiento humano discurre, es decir, re-

como senala en el contexto de este tltimo pasaje, una huella (ixvos) o imagen del Uno.
En tal caso, la cuestion nos remite al dilema fundamental de la filosofia de Plotino y que
¢l mismo expresa de la manera siguiente: “;Como lo que surgio de ¢l (= del Uno) pudo
ser un Logos multiple y omniabarcante (= la Inteligencia), cuando esta claro que el Uno
no es Logos? Si el Uno no es Logos, ;como entonces ha surgido un Logos de lo que no
es Logos?”,V 3 (49), 16, 16-18. Justamente, el Uno no es Logos del mismo modo en
que no es Eidos, pero esta vez Plotino da por sentado que lo Logos —lo uno y multiple—
surge de lo Uno indeterminado y sin forma. La pregunta es, pues, como la multiplicidad
pudo generarse a partir de lo Uno absolutamente simple.

33  Numenio de Apamea (1991), Fr. 17: “Puesto que Platon sabia que entre los hombres
solo el demiurgo es conocido y que, por el contrario, el primer Intelecto, el que se llama
ser en si, es entre ellos totalmente ignorado, por esto habl6 igual que la persona que se
expresara asi: «<Hombres, aquel que vosotros conjeturais el Intelecto no es el Primero,
sino que anterior a ¢l hay un Intelecto mas antiguo y mas divino»”.

369



Ratl Gutiérrez

corre paso a paso sus contenidos, siempre presupone el todo que
pretende aprehender. Afiadir mas instancias mediadoras irfa en
contra de la simplicidad de lo Uno, provocaria la desintegracion
del Todo o despojaria del pensamiento al Alma. Reducirlas impli-
carfa la identificacion de lo Uno con el Todo despojandolo de su
absoluta simplicidad o elevar al Alma al nivel del Todo, con lo cual
estariamos negando su temporalidad. Asi pues, si la Unidad absolu-
tamente simple y transcendente ha de ser accesible al pensamien-
to, se requieren necesariamente de esas dos mediaciones. Plotino
lo ha visto con toda claridad.

4. La estructura de la mediacion en
las religiones: Judaismo, Cristianismo,
Islam, Hinduismo y Budismo

Como hace ver Plotino, el pensamiento no puede conocer a lo Uno
en sl mismo. Lo maximo a lo que puede acceder el pensamiento es
al reconocimiento de lo Uno como condicion necesaria de todo lo
existente, un conocimiento que solo es posible desde la perspectiva
de la multiplicidad ya existente. Por eso mismo, sabemos de lo Uno
porque ¢l mismo se ha manifestado o, visto de otra manera, porque
esta presente pero no lo percibimos y, en ese sentido, permanece
ausente. Una estructura semejante encontramos en las religiones,
pues también presuponen a la Unidad absolutamente simple y tras-
cendente como principio34. Pero, ademas, al establecer Plotino a la
Inteligencia y al Alma como sus dos tinicas mediaciones, establece
una economia de los principios “conforme a la naturaleza” (kat&
@Uow). No son mas ni pueden ser menos. Son, pues, la mediacio-
nes necesarias y suficientes para saber de lo Uno. También en las
religiones podemos reconocer un “orden” formalmente semejan-
te. Determinante es la manera en que se concibe la relaciéon de lo
Uno con el Todo. La concepcion de esa relacion es, en cada caso,
diferente. De manera semejante al Islam, Plotino lo concibe como
una relacion de autopredicacion, pero hay concepciones alternati-

34 Cf. Uhde, 1982 y Uhde, 2019.

370



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

vas que constituyen diversas “posibilidades del pensamiento”35 . Son
esas “posibilidades del pensamiento” que examinaremos brevemen-

te a continuaciéon’®,

4.1. Judaismo

“O/vc Israel: El es nuestro Dios, El es Uno” (Dt. 6.4)

Lo que en Plotino es mera hipotesis, y mas atin, una hipotesis ne-
gada, en el judaismo es constitutivo. Con ocasion de la muerte del
faraon, Yahvéh no reacciona a las oraciones sino que ¢l mismo toma
la iniciativa y se vuelve hacia su pueblo. Si durante el exilio habia
guardado silencio, ahora se acuerda de su Alianza con Abraham e
interviene en la historia para poner fin al sufrimiento del pueblo
elegido (Ex. 3, 7-10). A partir de entonces, Yahveh esta siempre
presente como protagonista de esa historia. La revelacion en el Sinai
es un acto fundacional: inaugura la historia de Dios con el pueblo
elegido, historia que, no obstante, se inicia con la creacion, conti-
nta con el diluvio y Noé y con la alianza de Yahvéh con Abraham.
Sin embargo, esta vez no se manifiesta como en otras ocasiones me-
diante un poder natural —en un huracan, un temblor, en el fuego o
una suave brisa—, sino mediante un fenbmeno contradictorio, en
la zarza ardiente que arde, pero no se consume (Ex. 3, 2-6). Feno-
menos como este presuponen una causa que tampoco se somete al
principio de no-contradiccion y, como tal, es inexplicable para el
entendimiento humano?’. La llama —el Angel de Yahvéh— es el
signo que atrae la mirada de Moisés, pero la voz que suena desde el
medio de la zarza, es la voz de alguien que no se ve pero que esta
ahi presente: “;Moisés, Moisés!”Y Moisés responde: “Heme aqui.”
Asi tenemos, la voz de Dios que no se ve pero esta presente — “Yo

35 Cf. Uhde, 2019.

36  Evidentemente cada religion tiene su propia historia y, como tal, al interior de ellas se
desarrollan diversas corrientes de pensamiento. Obviamente no podemos desarrollar
mas en este capitulo porque exceden no solamente el espacio del que disponemos sino
también mis posibilidades, pero si me remito a sus posiciones fundamentales y, cuando
voy mas alla, trato de vincularlas con estas.

37 Uhde, 2019, pp. 47-50.

371



Ratl Gutiérrez

soy, el que esta aht”™—, el Angel deYahveh y Moises. Uno, dos, tres.
Como en Plotino, dos son las mediaciones del Uno.

La escena remite a otro encuentro con Dios. “;Abraham, Abra-
ham! El respondi6: Heme aqui.” Pero, en esa ocasion, Abraham se
pone de inmediato en marcha para cumplir la orden divina de inmo-
lar a su hijo. Abraham sabe perfectamente de quién viene esa orden.
Moisés, en cambio, requiere de la instruccion divina y de tiempo
para darse cuenta: “No te acerques aqui; quita las sandalias de tus
pies, porque el lugar en que estas es tierra sagrada.” En contraste con
Abraham, Moisés solo se da cuenta una vez que se ha quitado las san-
dalias: “Yo soy el Dios de tu padre, el Dios de Abraham, el Dios de
Isaac, el Dios de Jacob.” Pero, entonces, Moisés se estremece: “Moi-
sés se cubrio el rostro, porque temia ver a Dios” (Ex. 3, 2-6)*%. ;A
qué se debe este temor? Fenomenos contradictorios como el de la
zarza ardiente y la travesia del Mar Rojo desde ya nos remiten a un
principio inaccesible para el entendimiento humano: la Unidad ab-
solutamente simple. Se sabe de su presencia solo porque ¢l mismo
da testimonio de si enunciando su nombre: “Yo soy ‘el que esta ahi™”
(Ex. 3, 13-15)*’. Esta siempre presente pero no es posible verlo
“porque no puede verme hombre y seguir viviendo” (Ex. 33. 20, cf.
Jn. 1,18). No puede verlo el hombre porque si ¢l mismo apareciera
—si la Unidad absoluta se presentara ella misma—, tomaria el lugar
de la multiplicidad y la aboliria. Por eso el hombre no puede ver su
rostro, pero si sus “espaldas” (Ex. 33, 23). El rabino espanol Abra-
ham ibn Ezra (1092-1167) entiende las “espaldas” como una referen-
cia a la forma mas elevada de conocimiento de Dios a la que puede
acceder el hombre. No es un conocimiento de Dios tal cual es en si

38 Cf. Assmann, 2015, pp. 151-154.

39  Elnombre que Dios le revela a Moisés es un juego de palabras con el nombre JHWH.
La forma ‘chjeh de hajah, “ser”, significa “estoy ahi/estar¢ ahi”. Este “ser” se refiere a
un ser que esta ahi presente ofreciéndonos compaiia, es “estar con”. Muy diferente es
la comprension de esta formula en el cristianismo. El horizonte occidental cristiano,
determinado por la interpretacion filosofica de la frase, sugiere que Dios, al dar a
conocer su nombre, nombra al ser. Para el judaismo, en cambio, no quiere decir “Yo soy
el ser”, esto es, que Dios no recibe su ser de otro, sino que es el ser mismo. No quiere
decir que dios es el ser en si mismo subsistente y, por ende, no apunta a una definicion
de la esencia de Dios.

372



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

mismo —“cara a cara” (Ex. 33, 11)—, de la esencia divina, sino de
Dios como causa y como creador:

Con ¢l ojo de su corazon, Mois¢s [...] puede conocer y ver como las
creaturas dependen del creador de la creacion; alli le llaman espaldas.”
Esto es, solo puede ver a Dios “en cuanto es el Todo y su gloria llena el
Todo y el todo es de E1.40

La mirada del corazon no es la de una vision directa e inmediata de
la Unidad de Dios, sino de Dios como “creador de la creacion”, es
decir, en relacién con la multiplicidad, con sus obras: “El hombre
esta obligado a disponerse y a conocer los mandamientos de Dios
y a comprender sus obras. Entonces conoce a su creador. Por eso
dice Moises: ‘Hazme saber tus designios, para que yo te conozca’,
(Ex. 33, 13).” Una vez mas, la Unidad de Dios, el Dios creador y
sus obras.

Por eso, en el Sinai, Yahvéh establece una alianza con el pueblo
para que este vea su obra (Ex. 34, 10). Dios se da a conocer me-
diante sus obras, obras que por su caracter —en si mismas contra-
dictorias— no solo remiten a una causa en si misma inconcebible,
sino a la incomparabilidad y el caracter anico de sus obras: “[...]
ninguno como ta Sefior, ni obras como las tuyas” (Sal. 86, 8; cf. 34,
10). De ahi la secuencia al comienzo de la oracion Schema (Dt. 6,
4, ver supra): primero su obra, por eso “nuestro Dios”, y después
su unidad y unicidad. Y al final la oracion concluye diciendo: “Yo,
el Eterno, vuestro Dios, que os saco del pais de Egipto, de la casa
de la servidumbre, para ser vuestro Dios, yo, el Eterno, vuestro
Dios”. Asi pues, Dios se da a conocer por sus obras que liberan al
pueblo de la servidumbre y que, como tales, son obras de salva-
cion. LaTora es, en ese sentido, el relato de la obras incomparables
de Dios, del Dios que creo6 el mundo, que eligi6 y salvo a Isracl
y que cumplira con sus promesas y conducira la historia hacia su

40 Cf. Excurso al Comentario del Exodo 33, 21. Citado y traducido de Sefir jeséd mora we sod
t6 XII, cita tomada y traducida de Greive, 1973, p. 78.

373



Ratl Gutiérrez

meta. Por eso es el judaismo la religion de la historia creida*!. Y
esa “historia” es la Tora, la “instruccion”, que ha sido obsequiada a
Israel para su estudio. No solo es concebida como la ley o el or-
denamiento juridico que rige “todos” los ambitos de la vida, sino
también como el plan mismo y el orden de la creacion®?. Es, pues,
la esencia de “toda” sabiduria y la fuente de “todo” conocimiento.
Como tal, no puede ser aprehendida inmediatamente por el hom-
bre, sino que requiere del estudio y su puesta en practica, y, de ese
modo, del tiempo“. Solo de ese modo puede Israel dar testimonio
de su eleccion**. Asi pues, en la medida en que Dios crea el mundo
segun el plan de la Tora y esta, a su vez, ha sido aceptada por Is-
rael en el Sinai, la Tora requiere de su cumplimiento por Israel, ast
como Israel requiere de laTora. Una vez mas, uno, dos, tres: Dios,
laTora y el pueblo elegido.

Consecuentemente, el gran Maimonides (1135-1204) distin-
gue cinco clases de atributos divinos**. Los dos primeros son atri-
butos esenciales, el tercero es accidental, el cuarto es relacional,

41 Cf. Maier, 2007, pp. 21 ss.

42 Cf. Genesis Rabba I: El Rabbi Hoshayah dijo, “It is written of Wisdom, “Then (before the
world was created) I was with him amon, meaning architect. For as a king employs an
architect when he proposes to build a palace, and looks into his plans and designs to
know where the various recesses and chambers shall be placed, so did look into the
Torah when he was about to create the world”, citado de Schechter, 1961, 127.

43 En un cuento jasidico se cuenta que el rabino Hirsch de Rymanow (11846) repetia una
y otra vez el himno de Moisés: “...“Un Dios de lealtad, no de perfidia” (Dt. 32, 4).Y
entonces dijo: “Esta es la quintaesencia de la sagrada Tora, saber que es un Dios de la
lealtad, y que no se da ninguna perfidia. Vosotros querran preguntar: ‘Si asi es, ;para qué
entonces toda laTora? ;Nos bastarfa que Dios hubiera dicho en el Sinai ese Gnico verso!’
La respuesta es: Ningtin hombre puede comprender este unico verso antes de que haya aprendido
y practicado toda la Tord”, traducido de Buber, 1949, pp. 605 s. Otra historia: “En una
ocasion se presentd alguien que no era judio ante Schammei y dijo: ‘Puedes hacer de
mi un prosélito con la condicion de que me ensefies toda la Tora mientras me sostengo
en un pie (i.e. en muy corto tiempo)’. Entonces lo empujé con la vara que tenia en la
mano. A continuacion fue donde Hille y este hizo de ¢l un prosélito y le dijo: ‘Lo que a
ti no te place, no se lo hagas a tu projimo’. Esa es toda laTora y todo lo demas solo es su
explicacion; vete (i.e. camina, usa los dos pies) y estadiala”, en: bShab 31 a, traducido
de Uhde, 1978.

44 Cf.Is. 43, 10: “Vosotros sois mis testigos [...] y mis siervos a quienes elegi, para que se
me conozca y se me crea por mi mismo, y se entienda que Yo soy (Dios).”

45  Cf. Mose ben Maimon (Maimonides), 1994, cap. 52.

374



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

y el quinto se refiere a las acciones o las obras del sujeto. Dios no
puede tener atributos esenciales, ni accidentales ni relacionales.
Los tnicos atributos predicables de Dios y de las cosas son atri-
butos de accion. No puede tener atributos esenciales, pues estos
son los predicados que se expresan en la definicion o en parte de
clla. La definicion contiene el género y la diferencia especifica, de
modo que en ambos casos implicaria la composicion de su esencia
y, por ende, multiplicidad. Los atributos accidentales presuponen
un substrato al que se atribuyen vy, por ende, implican la adicion
de una cualidad a la esencia y, de ese modo, una multiplicidad.
A continuacion examina los atributos relacionales. Admite que no
comprometen la unidad de Dios, pues no expresan la esencia de la
cosa, ni subsisten en ella. Consecuentemente, podria pensarse que
se pueden aplicar a Dios. Pero excluye esta posibilidad, ya que se-
mejantes atributos implican una relacion con el tiempo, el lugar o
con otro individuo. En el caso de las relaciones que Maimonides
menciona, ninguno de los términos de la relacion es concebible
sin el otro. Un esclavo es esclavo solo en relacion a su sefior, un
padre solo es padre de su hijo y viceversa. Esto no puede ser asi en
el caso de Dios, pues este es concebido como un ser necesario que
puede existir sin la existencia de ningin ser contingente, mientras
que los seres contingentes no pueden existir sin el ser necesario.
Consecuentemente no puede haber una correlacién entre ellos.
El tnico tipo de atributo que queda es el que describe una cosa
por sus acciones y que refieren a algo que ha sido hecho por el
agente. Por ejemplo, si Zayd ha hecho una puerta, construido este
muro y tejido este traje. Tales atributos no implican la existencia
de diversas nociones en el agente. Asi por ejemplo, el fuego licta
ciertos objetos, endurece otros, cuece, quema y ennegrece, y to-
dos estos efectos los produce por una sola cualidad operativa, el
calor. “No es, por tanto, inadmisible,” concluye Maimonides, que
sus “diversos actos procedan de una sola esencia simple, en la cual
no hay multiplicidad, ni cosa alguna sobreafiadida, de manera que
todo atributo que aparezca en los Libros de la Divinidad designa
un atributo de su accion o denota una perfeccion absoluta, no que

375



Ratl Gutiérrez

tenga una esencia compuesta de cosas diversas” (I 52). Como ta-
les, estos atributos de accion no refieren a la esencia de Dios, sino
a aquello a lo que se refiere la accion. Asi pues, cuando Maimoni-
des senala que los atributos de accion son los tnicos que pueden
predicarse en el mismo sentido de Dios y de los humanos, esta
diciendo que son los tnicos atributos que pueden ser correcta-
mente representados por el lenguaje humano y que pueden ser
plenamente entendidos por los hombres. No refieren directamen-
te al agente de la accion, sino a su relacion con lo que padece la
accion. Es una relacion de reflexion: “La Reflexion” —dice Hegel
(1969, p. 197)— “es la actividad de establecer los opuestos y de ir
de uno de los opuestos al otro.”

4.2. Cristianismo

“En el principio era el Logos, y el Logos estaba con Dios y Dios
era el Logos. .. Y el Logos se hizo carne” (Jn. 1, 1-14).

Si en el judaismo Dios se da a conocer al pueblo elegido mediante
sus obras, es decir, por su reflexion, como lo expresa el epigrafe
anterior, lo esencial en el cristianismo es el vinculo y la unidad de
los opuestos%. A diferencia de la experiencia de la zarza ardiente
en el judaismo, en el que Dios se da a conocer mediante sus obras
en sl mismas contradictorias, es Dios mismo el que en el cristia-
nismo se hace presente, y lo hace reconciliando los opuestos: es
todo Dios y todo hombre, es un muerto que vive. La contradiccion
inherente a esta concepcion se resuelve si Dios mismo como unidad
absoluta esta presente en Cristo. Si se piensa asi, también se puede
concebir a Cristo como absoluta unidad. “Es perfecto, porque es la
unidad, y es la unidad porque es perfecto” (Uhde, 2019, p. 100).
Como lo expresa Nicolas de Cusa: “La humanidad de Cristo esta
elevada al maximo, de modo que se une con la naturaleza divina,

es la humanidad verdaderisima y perfecta de todos los hombres™7.

46 Naturalmente que esta doctrina tiene una historia imposible de desarrollar aqui. Me
remito a una muy breve y sintética exposicion de esta historia en Uhde, 2019, p. 90 ss.
47 Nicolas de Cusa, Sermo XXII, 38, 4 ss.: “Christi humanitas in ellam maximitatem elevata,

376



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

Siendo la unidad un presupuesto del principio de no-contradiccion,
no admite predicados contradictorios, sino solo infinitos, de mane-
ra que corresponde al concepto de infinitud y, como tal, no admite
opuestos. Si Dios mismo se hizo carne, la Unidad misma aparece y
resuelve la contradiccion. Pero, una vez mas, sin distincion no serfa
el hombre capaz de reconocerla. Por ello se requiere de una segun-
da mediacion que permite distinguir entre Dios y el hombre, pero
sin oposicion. El dios del cristianismo abole las determinaciones
de los opuestos que la reflexion reconoce como permanentes. Es,
pues, autorreflexion.

4.3. Islam

“No hay dios, sino un Dios unico”/ “No hay ningun otro dios que Dios Uno”

Cordn 5,77; cf. 37, 34; 47, 21 etc.*®

El principio del Islam es el Dios Uno y Altisimo, “no existe nada
semejante a £l (42, 9); “Di: ‘El es Dios, Uno, Dios, el Eterno.
No ha engendrado, ni ha sido engendrado y no tiene par” (112,
Cortes). En su absoluta simplicidad, escapa a la estructura de la
predicacion. No admite ninguna “asociacion” (shirk, 4, 36), esto
es, no admite que ponga nada por encima o al lado d§ s, por lo
Clllal ningtin saber humano puede por si solo acceder a El (2, 256).
“El es el Principio y el Fin, lo manifiesto y lo oculto” (57, 3, Ver-
net). Por eso El habla mediante sus revelaciones para el bien de sus
criaturas, revelaciones que culminan con la transmision del Coran.
Y solo El puede hablar de si y hac/erse ofr, pues ninguna criatura
puede dar testimonio de ¢l, solo El da testimonio de si mediante
la autopredicacion: “Dios atestigua que no hay Dios sino El” (3,
16, Vernet). Esta frase del Coran es Palabra de Dios. En verdad,
el Coran todo es la palabra de Dios. Pero ya la teologia tradicional
asharita distingue entre el discurso interior de Dios (kaldm nafzi) y
el discurso exterior de Dios (kalam lafzi) que da forma y expresion

ut divinae unitur, est bmnium hominum verissima atque perfectissima humanitas [...].”

48  Citamos la traduccion de Juan Vernet (BackList, 2008) y la traduccion de Julio Cortés
(Herder, 2005), respectivamente.

377



Ratl Gutiérrez

al primero. Mientras el primero corresponde a la esencia divina, el
segundo es la palabra humana creada por Dios. Asi pues, la teologia
islamica tradicional distingue entre un aspecto trascendente y otro
inmanente del Coran*.

Asi pues, el Islam distingue dos aspectos del Coran, uno ‘on-
tologico’ y cosmico (takwini) y el otro escrito y compuesto (tad-
wini). El primero constituye el plan de la creacion, la “tabla guar-
dada” (85, 22; Cortés): “El tiene las llaves de lo desconocido, no
las conoce nadie mas que El; sabe lo que esta en la tierra y en el
mar, y no cac una hoja sin que lo sepa; no hay un grano en las
tinieblas de la tierra ni una brizna, sea verde o seca que no estén
registradas en un Libro explicito (= el Coran)” (6, 59; cf. 41, 53).
Y el segundo es el modo como se lo ha inspirado palabra por pala-
bra —Ia palabra descendida— a Muhammad durante un periodo
de veintitrés afios: “Y hemos hecho descender un Coran, al que
hemos dividido, para que lo recites a los hombres poco a poco”
(17, 107), “lenta y claramente” (73, 4) (Vernet). Por eso el angel
Gabriel se dirige a ¢l diciendole: “jRecita en el nombre de tu Se-
for, ¢l que te ha creado! jRecita! Tu Sefior es el Dadivoso que ha
ensenado al hombre a escribir con el calamo: ha ensefiado al hombre
lo que no sabia” (96, 1-5, Vernet). Una vez mas: Uno/Dios, dos/
Coran y tres/Mahoma.

Asimismo, el Islam distingue entre la unidad de la esencia de
Dios y la pluralidad —noventa y nueve— de sus nombres y atribu-
tos revelados en el Coran. Ibn al-Arabi, mistico espafiol del S. XIII,
explica esta idea de la siguiente manera:

Esta es la descripcion que £l hace. Le dio a su esencia una posicion
excepcional al decir: Dios, Unico. La pluralidad, por el contrario, se
muestra en los atributos que conocemos de El... Ese uno, sin embar-
go, esta elevado sobre estos atributos, precisa de ellos tan poco como
precisa de nosotros. En Dios no hay ninguna relacion de referencia
fuera de la indicada en el sentido de esta sura, la sura Al-ihlas (CXII).
Por eso aporto este la revelacion. La unidad de Dios con respecto a los

49 Cf. Khorchide, 2018, p. 155.

378



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

nombres divinos que nos presuponen como existentes es la unidad de
la pluralidad (expuesta en el Coran); la unidad de Dios, en la medida
en la que El no precisa de nosotros ni de los nombres, es la unidad de
la esencia. Para ambos se emplea el nombre ‘el Uno’%°.

A pesar de esta ultima indicacion, el autor distingue claramente
entre la Unidad absolutamente simple y trascendente de Dios por
encima de la estructura de la predicacion, y la unidad en la plura-
lidad, es decir, el todo por el cual él mismo da testimonio de si y,
de ese modo, es sujeto de autopredicacion. Siendo sagrados, estos
nombres no solo constituyen el medio por el cual sabemos de Dios
—“nos presuponen como existentes”—, sino también por el cual
nos volvemos hacia ¢l. Pues asi como Mahoma ha de recitarnos los
versos del Coran “poco a poco”, los musulmanes han de invocarle
a Dios con “los nombres mas bellos” (7, 180, cf. 17, 110). Una vez

mas: Uno, dos y tres.

4.4. Las religiones hinddes®!

“El universo entero tiene por Si mismo (Atman) a esta esen-
cia sutil. Esto es el Atman.Y eso eres tu, Svetaketu”

Chandogya Upanishad V1 12

Reflexion, Autorreflexion y Autopredicacion caracterizan esencial-
mente al judaismo, el cristianismo y el Islam. Podria decirse que
en las religiones hindtes y en el budismo, hay un cambio radical
de perspectiva. Mientras las revelaciones monoteistas presuponen
una perspectiva de arriba hacia abajo, en las orientales se invierte
el orden. Pues se da por supuesto que el principio, aunque ausen-
te, esta siempre presente, pero se muestra a quien se vuelve hacia
¢l. Asi pues, en las religiones hindues, la idea de que después de
la muerte permanezca una causa que no produce ningan efecto,
resulta inaceptable. Por tanto, si se tiene en cuenta la causalidad

50 Ibn al-Arabi, Los engarces de la sabiduria, en Gramlich, 2004, p. 209.

51 “Hinduismo” es una denominacion geografica para referirse a las “religiones de la India”,
a las religiones que surgieron de diversas cultura mixtas en el valle del Indo alrededor
del 2000 a. C.

379



Ratl Gutiérrez

de todos los procesos, es perfectamente pensable que el principio
del movimiento siga existiendo al abandonar el cuerpo después de
la muerte. Visto de ese modo, después de la muerte, ese principio
pasa a habitar otro cuerpo. Asi tenemos la idea de la transmigracion,
del samsara, la rueda de nacimientos y muertes. Y nuestra forma
actual de existencia seria, en cada caso, el resultado de nuestras
propias acciones anteriores. Pues bien, conjuntamente con la idea
de la transmigracion surge el sistema de castas, asi como, subyacen-
te a ambas, las concepciones de esta ley de la causalidad universal
(karma) y de la justicia universal (dharma), asi como de la posibilidad
de alcanzar la liberacion (moksha) de la rueda de transmigraciones.
Posible es esta liberacion si no se produce ningtin efecto causal, lo
cual puede alcanzarse por diversos caminos (marga) o religiones.
Sea mediante el total reposo de la voluntad y, por tanto, de todos los
procesos mentales (karma marga, yoga), o mediante el conocimiento
de que todo el mundo de la multiplicidad y la causalidad es mera
ilusion (md)/d)S 2 de manera que, en verdad, no hay transmigracion
(jaana marga, Vedanta) o que este mundo esta separado del verdade-
ro yo (Dvaita, Samkhya); o mediante la union de la propia voluntad
con la voluntad de otro (de un amado, p.ej. Krishna en el bhakei
marga). Todas estas escuelas o religiones hindaes buscan salir de la
secuencia continua de las transmigraciones, del samsdra. En ese sen-
tido declara el Senor Krishna:

Debes pensar que el auténtico asceta

Es aquel que ni odia ni desea,

Porque, oh guerrero de poderosos brazos,
Si te sittas mds alla de los contrarios,

Tus cadenas cederdn fdcilmente.

52 Sin embargo, tomese en cuenta que “no era éste el significado de la palabra en la India
védica temprana. En este caso, maya se referia por lo comun a la misteriosa habilidad
de los dioses para construir formas objetivas donde previamente no habia ninguna”,
habilidad que “da cuenta de un poder creador y transformador insondable, incluso
milagroso (...). La maya de los dioses era un extraordinario arte imaginativo que les
permitia desplegar el mundo objetivo y, en consecuencia, conferirle realidad” (Mahony,
2022, p. 28).

380



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

Los ignorantes, a diferencia de los sabios,

Ven en el samkhya y en el yoga

Caminos diferentes.

Pero aquel que se entrega plenamente a uno de ellos,

Consigue el fruto que deparan ambos>.

En la Bhagavad Gita se narra como el héroe Arjuna es instruido por
el auriga de su carruaje, el conductor del carro de la vida, el Sehor
Krishna, a luchar incluso contra su familia para eliminar una situa-
cion injusta, la usurpacion de su propio trono. La restitucion del
dharma, de la justicia y el orden universal, es la funcion del héroe,
independientemente de la situacion. Semejante idea corresponde
a la concepcion causal de todo acontecer sin excepciones. De ese
modo es posible pensar en la liberacion del sometimiento a la ley
de la causalidad accediendo a un absoluto reposo que, por eso
mismo, no desarrolla ya ninguna causalidad. Esa es la ensehanza
de Krishna:

Aquel cuyos actos se hallan despojados

De deseos e ilusiones,

Cuyas acciones han sido consumidas

Por el fuego del conocimiento,

A aquel la gente inteligente lo llama sabio.
Quien abandona el apego por el fruto de sus acciones
Y se halla permanentemente en paz,

Sin depender de nada,

Aungque consagrado a la accion,

Ese ya no hace nada.

Sin esperar nada,

Con su ser y su mente en calma,

Habiendo abandonado toda posesion
Llevando a cabo solo las acciones corporales,
Ese hombre ya no incurrird en ninguna falta,
Contento con lo que el azar le trae,

Mas alld de los pares de contrarios,

53 Bhagavad GitaV, 3-4.

381



Ratl Gutiérrez

Sin envidia,

imperturbable en el éxito y el fracaso,

aunque actte, no se verd encadenado

Toda accion se diluye para aquel

Que abandono el apego y estd libre de atadura,
Cuya mente se qﬁ’nca en el conocimiento,

Que acttia sélo como quien realiza un sacrjﬁcio“.

Este camino de la accion (karma marga) elimina poco a poco todo
movimiento consciente del cuerpo y el espiritu mediante la abo-
licion de todos sus deseos y objetivos. El yoga, dice Patanjali, “es
la cesaciéon de las modificaciones de la mente™?. De ese modo se
libera el principio de la vida o el Atman:

Es el Atman del cual solo se puede decir neti neti —no es esto, no es esto—,
inasible, pues no es asido; indestructible, pues no es destruido; no estd adherido
a algo, pues no se adhiere; libre de todo lazo; no tiembla, no sqfre dano.Y a
aquel que sabe esto, ya no lo alcanzan estos pensamientos: ‘Hice mal’, ‘hice
bien’. Ha superado estos pensamientos. Lo que ha hecho y lo que no ha hecho

no lo atormentan®®.

Al igual que lo Uno plotiniano, el Atman no es algo determinado y,
por lo tanto, no se somete a los opuestos, sino que esta mas alla de
los mismos. Esa es también la condicion del sabio.

Atman es, pues, la esencia permanente que subyace a todo el
circulo de transmigraciones y que, como tal, permanece siempre
idéntico consigo mismo, pero que, sin embargo, desata el proceso
de causa y efecto. Es inmutable y produce el cambio, del mismo
modo en que el origen de todo, Brahman, permanece inmévil en
st mismo y es causa de todo. Siendo Atman inmutable no puede
haberse separado de Brahman, de modo que Atman es idéntico con
Brahman, “lo inmutablemente real que subyace como fundamen-
to del mundo es la misma realidad que constituye la esencia del

54  Bhagavad Gita IV 19-23.
55 Elogasutra de Patanjali con el comentario del rey Bhoja.
56  Brihadaranyaka Upanishad IV 4.22; en'Tola, 1973, pp. 117-118.

382



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

mundo interior™’. El problema radica en que al pensar —aqui el
cambio de perspectiva— “yo soy esto” o “esto es mio”, por igno-
rancia (avidya) nos identificamos con algo que no es nuestra propia
esencia y, de ese modo, superponemos los atributos de una cosa so-
bre otra, los atributos fenoménicos sobre el Atman, sobre nuestro
verdadero ser, que no es esto ni esto’8, sino “testigo de todo”y, por
tanto, distinto de todo:

Trae un fruto de aquel drbol Nyagrodha. Helo aqui Sefior. Pdrtelo. Partido estd
Senor. ;Qué ves alli? Estas semillas muy pequenas. Parte una de ellas. Partida
estd Senor. ;Qué ves alli? Nada, Senor. Entonces le dijo: Pues aunque ti no
puedas ver aqui esta esencia sutil, querido mio, es en virtud de esta esencia sutil
que se levanta este drbol Nyagrodha. Ten la conviccion, querido mio. El universo
entero tiene por Si mismo (Atman) a esta esencia sutil. Esto es lo verdaderamen-

te real. Esto es el Atman.Y eso eres tu, Svetaketu®® .

El mundo de la multiplicidad fenomeénica y, con él, el circulo de
las transmigraciones es, por consiguiente, mera ilusion: mdyd. Esta
superposicion (adhydsa) sin principio ni fin constituye una serie de jui-
cios sintéticos a priori que oculta la verdadera naturaleza del Atman y
que es la causa de que las almas individuales aparezcan como las que
padecen los resultados de sus acciones. Asi quedan sometidas a la ley
universal de la causa y el efecto, cuando la verdad es que TAT TVAM
ASI, “eso eres ti”, Brahman es Atman. A diferencia de las religiones
monoteistas en las que se mantiene la diferencia entre el Dios Crea-
dor y las criaturas, en las diversas religiones y filosoffas hindtes se
busca la identidad originaria entre unidad y multiplicidad mediante
el restablecimiento de la unidad primordial. Y una vez mas tenemos

al Atman (1), al jivatman o alma individual (2) y a maya (3).

57 Leon Herrera, 1996, p. 11.
58 Martin, 2000, p. 35.
59  Chandogya Upanishad VI 12; enTola, 1973, pp. 203-204.

383



Ratl Gutiérrez

4.5

“No

. Budismo

hay diferencia alguna entre samsara y nirvana, ni entre nirvana y samsara. La cima del

nirvana es la cima del samsara. Entre ambos, no es concebible ni la mads sutil diferencia.”

Négarjuna, Milamad hyamakakarikah XXV, 19-20%0

Una imagen utilizada tanto en las religiones hindGes como en el

budismo nos permite entender la diferencia entre este y aquellas.

Si bien la imagen parece ser de origen budista®!, en razén de la sis-

tematicidad de la presente exposicion, me permito comenzar por

un texto del AdvaitaVedanta, un texto del comentario de Gaudapada

(S.VIII) a la Mandukya Upanishad 17-18, comentario que a su vez es

comentado por su gran discipulo Sankara:

17. Lo mismo que una cuerda desconocida se imagina como una serpiente u
otros objetos, asi sucede con el Atman, que se imagina de diversas formas.
(Comentario de Sankara:) En la experiencia comun sucede que una cuerda cuya
naturaleza real se desconoce, de la que no se puede decir «esto es asi», se imagi-
na de diversas maneras. En la oscuridad, se ve como una serpiente, una linea de
agua, o un palo, porque no se ha determinado su verdadera naturaleza, ya que
si se conociera su esencia de cuerda no se veria como serpiente. Por ejemp]o, no
se da esa clase de imaginaciones en relacion con los dedos de la propia mano.
De la misma manera se imagina que el Atman es una criatura individual o
energia vital, etc., porque no se ha determinado su verdadera naturaleza de in-
teligencia pura, de pura esencia, no-dual, exenta de males como el determinismo
causal que caracteriza al mundo empirico. Esta es la conclusion que deriva de
la ensefianza de todas las Upanisad.

18. Cuando se revela la verdadera naturaleza de la cuerda, todas las ilusiones
en torno a ella se desvanecen.Y sobreviene la certeza de que alli no hay nada
mds que una cuerda. Asi es la certeza al tomar conciencia del Atman.
(Comentario de Sankara:) Cuando se llega a la conviccién de que lo tnico que
hay alli es una cuerda, todas las imaginaciones desaparecen y solo queda la
cuerda sin nada mds. Las escrituras, con el texto «Ni esto ni estoy (Br. Up. 1V 4,
22), afirman que el Atman estd exento de atributos.Y revelan la luz, semejante a
la del sol, que conduce a esta evidencia respecto al Atman. « Todo esto no es sino

60

61

384

Nagarjuna, 2003, p. 191. Sobre el lugar de Nagarjuna en el desarrollo del budismo véase
Fatone, 1972, pp. 15-156.
Cf. Aklan, 2018, pp. 9-25.



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

el Atmany (Ch. Up.VII, 25, 2). «(EIl Atman) no tiene antes ni después, no tiene
ni interior ni exteriory (Br. Up.V, 19). «Imperecedero, inmortal, sin decadencia,
sin temor» (Br. Up. IV, 4, 25). « Uno sin sequndo» (Ch. Up.VI, 2, ])62.

Mientras que en la tradicion hinda del AdvaitaVedanta, el Atman es la
realidad subyacente a los juicios sintéticos a priori como consecuen-
cia de avidya, la ignorancia, en el comentario al tratado denominado
el Cabello sobre la mano (Hastavalanamaprakaranavyti), atribuido a
Aryadeva, filosofo del S. 1T de la escuela Madhyamaka del budismo
Mahayana, no basta con mostrar que la serpiente es el resultado de
un error de percepcion y que en realidad es una soga, sino que la
percepcion de la soga como una realidad independiente también es
el resultado de un error, pues, en realidad, la soga es un compuesto
de varios otros componentes. Si se examina la soga, se podra cons-
tatar que la soga tampoco existe. Asi pues, dice el Tratado 1.c-d:

Cuando se ven las partes de la soga, el conocimiento de la soga es también
ilusorio, al igual que el conocimiento de la serpiente.Y Aryadeva comenta: ‘i
también examinamos la soga, después de dividirla en partes, no se percibe la
existencia misma de la soga. Puesto que no se percibe (la existencia misma de la
soga), también la percepcion de la soga, como el pensamiento de “una serpiente”,
es una mera ilusion, del mismo modo en que, respecto de las partes de la soga,
cuando se examinan sus fracciones, particulas y demds, tampoco se aprehende su
existencia misma (i.e. la existencia de las partes de la soga) como algo real; el
pensamiento que tiene la forma de la percepcion de las partes de la soga, como

el pensamiento de la soga, es una mera ilusién®3.

Dicho de otra manera, y a diferencia de Gaudapada y Sankara, a la
superposicion de los atributos no le subyace ninguna realidad Glti-
ma, pues, en verdad, tampoco hay un substrato subyacente a esos
atributos. Estos atributos tanto como el supuesto substrato de los
mismos son vacios. Son el resultado de juicios analiticos a priori. Vea-
mos como se llega a una posicion semejante.

62  Gaudapada, Mandukya-karika 2, 17-18. Traduccion citada de Martin, 1998. Cf. The
Mandakyopanisad with Gaudapada’s Karika and Sankara’s Commentary, °1968, pp- 105-107.
63 Traducido de Dragonetti y Tola, 1980, pp. 24 ss.

385



Ratl Gutiérrez

En contra de la ley del karma, Buddha, el Tluminado, compren-
de y enseha que no es sostenible, pues, en realidad, la causa y el
efecto se condicionan mutuamente. Esta es una doctrina basica del
budismo y se encuentra una y otra vez expresada en el Canon Pali.
La causa no es sin el efecto, ni el efecto sin la causa, uno no es sin
el otro. “Estando esto, aquello existira, de la aparicion de esto, pro-
viene aquello; si esto no esta, aquello tampoco; el cese de aquello,
conlleva el cese de esto”®*. En consecuencia, no hay nada perma-
nente en este mundo, ni un dios ni un Atman. El extraordinario
conocimiento de la “generacion o surgimiento condicionado” de
todo (paticcasamuppida) vuelve superflua la tesis de un Atman, de
un principio sustancial de la vida. La comprension de esta doctrina
requiere del cultivo de altos valores éticos (el octuple sendero),
pero, ante todo, de la extincion de la sed o el deseo de vivir, esto
es, del recogimiento de la propia voluntad. Asi se produce la libe-
racion del samsdra, de la rueda de la existencia, del sufrimiento y el
temor, se produce el nirvana. Pero, si no hay sujeto de sufrimiento,
no hay quien sufra, ni quien transmigre, aunque si hay sufrimien-
to. Solo queda una impresion de la consciencia, que, sin embargo,
puesto que carece de un contenido real, se extingue por si sola. En
tltima instancia, si no hay nada permanente, no hay un sujeto per-
manente, pero tampoco un mundo que permanece, pues, al igual
que aquel, es pura ilusion, y, por consiguiente, no hay samsdra del
que haya que liberarse. Asi, el samsdra es lo mismo que el nirvana®,
el puro vacio, la disolucion de la unidad y la multiplicidad. Sin em-
bargo, esto no significa caer en un nihilismo, si bien Néagarjuna sos-
tiene que es imposible afirmar entidad alguna. «“{No somos nihi-
listas!”, exclamaban los comentadores de Nagarjuna, repitiendo el
pensamiento de este. “No somos eternalistas!” es una advertencia
tacita por demasiado evidente. Tanto el ser como el no ser deben
ser negados. Pero la negacion del ser y la del no ser deben ser igual-
mente negadas —no afirmadas—, como Ia afirmacion. Lo imposible
es, entonces, tanto la afirmacion como la negacion. Lo imposible

64 Samyutta Nikaya 11, 28; citada siguicndo a Cornu, 2004, p. 228.
65 Nagarjuna, Malamadhyamakakarikah XXV, 19-20.

386



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

es el juicio, y eso es lo que debe entenderse por negacion de la
afirmacion y negacion de la negacion. Afirmar el ser y afirmar el
no ser eran los dos extremos —eternalismo y nihilismo— comba-

tidos por Buddha.» (Fatone, 1972, p. 148).

5. Conclusion

En Lo sagrado y Io profano dice Mircea Eliade (1973):

Lo sagrado se manifiesta siempre como una realidad de un orden total-
mente diferente al de las realidades ‘naturales’ (...). El hombre entra
en conocimiento de lo sagrado porque se manifiesta, porque se mues-
tra como algo diferente por completo de lo profano. Para denominar
el acto de la manifestacion de lo sagrado hemos propuesto el término
de hierofania que es comodo, puesto que no implica ninguna precision
suplementaria: no expresa mas que lo que esta implicito en su conte-
nido etimologico, es decir, que algo sagrado se nos muestra. Podria
decirse que la historia de las religiones de las mas primitivas a las mas
elaboradas, esta constituida por una acumulacion de hierofanias, por
las manifestaciones de las realidades sacras. (p. 18)

Lo totalmente otro es aquello que es absolutamente diferente y, por
lo tanto, no es nada de lo que es. Eso es, segin Plotino, lo Uno o la
unidad absolutamente simple y trascendente. La Unidad es el tmico
principio para saber del cual tiene él mismo que haberse manifes-
tado —judaismo, cristianismo, islam— o, también, el tnico prin-
cipio que estando siempre presente, permanece ausente, pero se
muestra a quien se vuelve hacia ¢l (religiones hindues, budismo). Su
total alteridad consiste precisamente en que, a diferencia de cual-
quier ente que, como tal, es determinado y, por tanto, excluye una
infinidad de seres, no excluye nada y, por ende, es infinito. Pero,
ademas, siendo realmente infinito, no admite nada a su lado, no
admite, por tanto, opuesto alguno. Como vio muy bien Nicolas de
Cusa, lo totalmente otro es lo no otro. Asi entendida, si se dan las
condiciones —la negacion o el recogimiento de la voluntad—, la
Unidad infinita recoge a su opuesto en si misma aboliendo la oposi-
cion, pero conservando la diferencia —en las religiones monoteis-

387



Ratl Gutiérrez

tas—, identificando los aparentemente opuestos —en las religiones
hindtes— o aboliendo uno y otro lado de la oposicion —budismo.
Ahora bien, en cada caso, la Unidad aparece siempre como un
todo, de manera que, asumiendo a la Unidad como principio de re-
ligion, el modo en que ella se manifiesta en el todo o es ocultada por
el todo, es entendido en cada religion de manera diferente. De ahi
las contradicciones que necesariamente surgen entre las re]igiones.
Asi pues, si la Unidad aparece, lo hace mediante su propia reflexion
—judaismo—, su autorreflexion —cristianismo— o su autopredi-
cacion —islam—; o, si esta presente, pero permanece ausente, es
velada por una serie de juicios analiticos a priori —las religiones hin-
dlies— o por una serie de juicios sintéticos a priori —budismo. En
todos los casos, como lo hace ver Plotino, si se concibe a lo Uno ab-
solutamente simple y trascendente como principio, dos son las me-
diaciones necesarias del principio. Ese es el orden katd physin.

Bibliograﬁ'a

Aklan, A. (2018).The Snake and the Rope in Greek and Indian Philosophy.
Annual of Medieval Studies at CEU, 28, 9-25.

Assmann, J. (*2015). Exodus. Die Revolution der AltenWelt. Beck.

Beierwaltes, W. (1967). Plotin iiber Ewigkeit und Zeit. Enneade III 7. Ubersetzt,
eingeleitet und kommentiert von W, B. Klostermann.

Bhagavad Gita (2021). Traduccion del sanscrito, introduccion y notas de
Fernando Tola. Errata naturac.

Bloom, L. (2017). The Principle of Non-Contradiction in Plato’s Republic. Le-
xington Books.

Bonazzi, M. (2004). Un lettore antico della Repubblica: Numenio di Apa-
mea. Méthexis, XVII, 71-84.

Bonazzi, M. (2022). Plotinus and the Theory of Forms. En L. Gerson y .
Wilberding (Eds.). The Cambridge Companion to Plotinus (pp. 115-135).
Cambridge University Press.

Buber, M. (1949). Die Erzdhlungen der Chassidim. Manesse.

Calvo Martinez, T. (1988). El principio de no-contradiccion en Aristote-
les: sus presupuestos e implicaciones de caracter ontologico. Methéxis,

I, 53-70.

388



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

Cornu, P. (2004). Diccionario Akal de Budismo. Akal.

Dragonetti, C. yTola, F. (1980). The Hastavalanamaprakaranavrtti. Journal of
Religious Studies, 8(1), 18-31.

Eliade, M. (1973, orig. 1957). Lo sagrado y lo profano. Guadarrama.

Fatone, V. (1972). El budismo “nihilista”. En V. Fatone, Obras Completas 11
(pp. 15-156). Sudamericana.

Gerson, L. (2022). Plotinus and Parmenides. En L. Brisson, A. Macé y O.
Reanut (Eds.). Plato’s Parmenides (pp. 491-499). Academia.

Gramlich, R. (2004). Los misticos del Islam. Sal Terrae.

Greive, H. (1973). Studien zum jiidischen Neuplatonismus. Die Religionsphilo-
sophie des Abraham ibn Ezra. Walter de Gruyter.

Guticrrez, R. (1998). Inteligencia y alma como las dos mediaciones ne-
cesarias y suficientes de la Unidad absoluta: Plotino. Revista Teoldgica
Limense, XXXII, 1/2,7-22.

Guticrrez, R. (2005). El Uno de Plotino y sus mediaciones. Una reflexion
sobre la estructura de la mediacion en el neoplatonismo y las religio-
nes monoteistas. Hypnos, 15, 2 sem., 102-116.

Gutierrez, R. (2015). Unidad y multiplicidad en las grandes religiones.
En O. E. Bauchwitz, E. Fernandes y Bezerra, C. (Org,). Semindrios do
Serido: Solidao e Liberdade (pp. 371-390). EDUFRN.

Gutiérrez, R. (2022). La presencia en el principio: un argumento gnosco-
logico sobre la diferencia entre Platon y Plotino. Archai 32. https://
doi.org/10.14195/1984-249X_32_08.

Halfwassen, J. (1992). Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und
Plotin. Teubner.

Halfwassen, J. (1994). Geist und Selbstbewusstsein. Studien zu Plotin und Nu-
menios. F. Steiner.

Hegel, G. . W. (1969). Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Werke
16. Suhrkamp.

Henry, P. y Schwyzer H.-R. (Eds.). (1964-1983). Plotini Opera (editio mi-
nor). Oxford Clarendon Press.

Horn, C. (2002). L’ auto-déclaration de I’Un dans 1" Ennéade 'V, 3 [49] et
son arriere-plan dan la théorie plotinienne de la prédication. En M.
Dixsaut (Ed.). La connaissance de soi. Etudes sur le traité 49 de Plotin (pp-
41-71). Vrin.

389



Ratl Gutiérrez

Kalligas, P. (2014). The Enneads of Plotinus. A Commentary. Volume 1. Trans-
lated by E. Key Fowden & N. Pilavachi. Princeton University Press.

Kalligas, P. (2023). The Enncads of Plotinus. A Commentary.Volume 2. Transla-
ted by N. Koutras. Princeton University Press.

Khorchide, M. (2018). Gottes Offenbarung in Menschenwort. Der Koran im Li-
cht der Marmherzigkeit. Herder.

Kriamer, H. J. (1967). Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen zur
Geschichte des Platonismus zwischen Platon und Plotin. Schippers.

Leon Herrera, J. (1996). Upanishads. Traduccion del sanscrito, introduc-
cion, glosario y bibliografia de J. L. H. Pontificia Universidad Catolica
del Peru.

Mahony, W. K. (2022). El universo como una obra de arte. Atalanta.

Maier, J. (2007). Judentum. Vandenhoeck & Ruprecht.

Martin, C. (1998). Conciencia y realidad. Estudio sobre la metafisica advaita,
con la Mandukya Upanisad, Karika de Gaudapada y comentarios de Sankara.
Siruela.

Martin, C. (Ed.) (2000). Brahma-Satras con los comentarios Advaita de Sanka-
ra. Trotta.

Mose ben Maimon [Maimonides] (1994). Guia de perplejos [Moreb ne-
blkim]. Edicion de D. G. Maeso. Trotta.

Nagarjuna (2003). Fundamentos de la via media. Edicion y traduccion del
sanscrito de Juan Arnau Navarro. Siruela.

Numenio de Apamea (1991). Fragmentos y testimonios. Introducciones, tra-
ducciones y notas de F. Garcia Bazan. Gredos.

Numénius (1973). Fragments. Texte ¢tabli et traduit par E. des Places, S.].
Les Belles Lettres.

O’Daly, G. J. P. (1973). Plotinus Philosophy of the Self. Irish University Press.

Patafijali (1977). ElYogasutra de Patanjali con el comentario del rey Bhoja. Tra-
duccion de José Leon Herrera. Ed. Ignacio Pastor.

Plotino (2007). Enéadas. Textos esenciales. Traduccion, notas y estudio preli-
minar de M.* I. Santa Cruz y M. L. Crespo. Colihue.

Rist, ]. (1967). Plotinus. The Road to Reality. Cambridge University Press.

Schechter, S. (1961). Aspects of Rabbinic Theology. Major Concepts of the Tal-
mud. Schocken Books.

The Mandukyopanisad with Gaudapada’s Karika and Sankara’s Commentary

390



El orden natural seglin Plotino y su significado para las religiones

(°1968). Translated and Annotated by Swami Nikhilananda. Sri Ra-
makrishna Ashrama.

Tola, F. (1973). Doctrinas secretas de la India. Barral.

Uhde, B. (Ed.) (1978). Judentum im Religionsunterricht. Sekundarstufe II. Ein-
fihrung, Texte, Unterrichtsmodelle, Arbeitsmaterial. Don Bosco.

Uhde, B. (1982). Gegenwart und Einheit. Versuch iiber Religion. Habilitacion
inédita, Freiburg i. Br.

Uhde, B. (2019, orig. 2013). Por qué creen lo que creen. La comprensidn de las
cinco grandes religiones. Herder.

Volkmann-Schluck, K.-H. (31966). Plotin als Interpret der Ontologie Pla-

tos. Klostermann.

391






CAPITULO XIII

LA CONVERGENCIA DE FiSICA Y TEOLOGIA EN LA
FILOSOFIiA DE LA NATURALEZA DE PROCLO"

José Manuel Redondo Ornelas

“Yo soy el presente, el futuw y el pasado.

Nadie ha removido mi vestidura.

Yo he dado el fruto que el Sol ha generado”

Oraculo de Isis, transmitido por Proclo, In Tim. 1, 98, 15.

“la particularidad de la filosofia de Platén,
el hacer depender de los dioses toda la generacion”

Proclo, In Tim. 111, 354, 10.

En el presente capitulo, pretendemos acercarnos a la compleja con-
cepcion acerca de la Naturaleza que expone Proclo (412-485), uno
de los Gltimos y mas sobresalientes filosofos helenos. Se trata de
una nocion central en su filosofia natural o fisiologia —como ¢l le
llama—, la cual fundamenta su rigurosa y sofisticada metodologia

articulada en diversos niveles y de acuerdo con el método geomé—

*  Las traducciones del griego al espafiol son mias salvo en donde se indica algo distinto.

393



José Manuel Redondo Ornelas

trico. El filosofo fue uno de los (neo)platonicos' méas notables y re-
conocidos de la antigiiedad, asi como uno de los mas influyentes en
la posteridad bizantina, medieval, renacentista y hasta en la filosofia
idealista alemana’. Proclo desarroll6 toda su actividad filoséfica en
Atenas a lo largo del critico siglo V (d.n.e.), dirigiendo la escuela
platonica por cerca de cincuenta afios, poco antes de la prohibicion
definitiva de la filosofia griega por parte del cristianismo, lo que
conllevo la clausura de la escuela ateniense. El platonismo de la
antigliedad tardia concebia la filosofia de Platon como una sintesis
y reforma de sabiduria que adapta y transmite el conocimiento de
Orfeo y de Pitagoras, en consonancia (symphénia) con la sabiduria
de los egipcios y los caldeos, asi como con Homero y Hesfodo. La
filosofia es presentada como analoga a las tradiciones mistéricas,
y Platon es considerado como un mistagogo que se expresa de di-
versos modos, recurriendo al mismo tiempo a diferentes tipos de
discursos: teologicos, cientificos, pocticos, etcétera. Esto se refleja
en la extensa obra de Proclo que atn se conserva y que incluye
desde diversas obras cientificas propias (sobre astronomia, fisica,
geometria), comentarios a dialogos platonicos y textos aristoteli-
cos, obras de hermencutica teologico-filosofica, composiciones de
himnos a los dioses, hasta obras notoriamente sistematicas y com-
plejas (como los Elementos de Teologia y la Teologia Platdnica) que im-
plican una vision holistica expresada por medio de un intrincado
sistema unitario y coordinado de teologia, metafisica, logica, ¢tica,
epistemologia, filosofia de la naturaleza (cosmologia, fisica y mate-
maticas) y estética. Esto es, la propuesta filosofica de Proclo recurre
ala expresion multimodal de diversas perspectivas de investigacion,
presentando diferentes discursos (miticos, cientificos, poéticos, 16-

1 El término “neoplatonismo” obscurece mas que aclarar, como afirma Gerson (2002);
ver también Gerson, 2013. Cf. Ramos, 2006. La categoria “neoplatonismo” es una
categoria moderna, formulada principalmente por tedlogos protestantes alemanes
del siglo xviil. Fue utilizada inicialmente como una categoria polémica con una clara
intencién peyorativa que buscaba separar a quienes fueron los mas duros criticos del
cristianismo durante los primeros siglos de nuestra era.

2 Particularmente en el caso de Hegel, lo que se ha ocupado de senalar, entre otros,
Giovanni Reale (cf. Reale, 2015; 1989 y 1996).

394



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

gicos, simbolicos, etcétera) concebidos como complementarios y
simultaneos —algo que, de acuerdo con nuestro filosofo, hace el
mismo Platén®. Para Proclo, es fundamental que los filosofos se
ejerciten no solo intelectualmente, sino que tambien puedan culti-
var una simpatia con los misterios divinos por medio de discursos
inspirados (entheastikén) o revelados, como los oraculos y los mitos,
que recurren a imagenes y simbolos, no nada mas con discursos
demostrativos (apodeiktikén)*. Esta postura hermenéutica la vamos
a encontrar plasmada en sus exposiciones cosmologicas, en su fi-
losofia de la naturaleza; en concreto, en su multifacética concep-
cion acerca de la physis. Todas estas tematicas, segln ilustra lo que
acabamos de apuntar en relacion a la obra conservada del filosofo,
forman parte de sus investigaciones, elaboradas conforme a una
vision que integra ciencia y teologia, rigor y piedad. Para Proclo,
por ejemplo, el dialogo platonico Timeo —Ia principal referencia
de nuestro filosofo para su filosofia natural-— es al mismo tiempo,
tanto un himno al Demiurgo5 como una exposicion cientifica acer-
ca del cosmos y la physis.

Ademas de ser identificada en cierto sentido importante con
el Destino (heimarméné), como veremos con mas detenimiento,
la naturaleza, para Proclo, es comprendida como un poder incor-
poreo, fuente de toda mocion: “Naturaleza, que es el principio de
movimiento y reposo de todos los cuerpos, establecida en las cosas
mismas que se mueven y se detienen; me refiero por Naturaleza
a la vida tnica que permea la totalidad del cosmos™. A pesar de

3 Proclo, 1968-1997: Theol. Plat. 1, 4; Proclo, 2007-2009: In Parm. 646, 16-647, 15. Sobre
los diferentes métodos de instruccion usados por Platon en sus dialogos, de acuerdo
con el platonismo tardio, ver tambi¢n Anonymous, 2011: XXVII, donde se enumeran
quince métodos diferentes: 1) profecia inspirada (to enthousiastiks), 2) demostracion,
3) definicion, 4) division, 5) analisis, 6) evidencia indirecta (to tekmériadei), 7) imagen
o metafora (16 eikoniks), 8) ejemplo (t6 paradeigmatiks), 9) induccion, 10) analogia, 11)
aritmética, 12) abstraccion (to kata aphairesin), 13) suma o adicion, 14) historia y 15)
etimologia. Sobre el recurso discursivo multimodal de Proclo, ver Gersh, 2000.

Cf. Theol. Plat., 1, 6,
5 Respecto al Timeo como un himno al Demiurgo, ver tambié¢n Theol. Plat. V, 20; 75, 10-14.
6 «Aéyowuev &v TauTnv elval TNV UV ouk &TEIKSTWS, &PXNY KIWrjoews oloav kai fpepias T&ot

Tois ocouacty, év auTols Ndpacuévny Tois kivoupévols kai fpepolio—Aéyw 8¢ guow Ty piav

395



José Manuel Redondo Ornelas

ser incorporal, es inseparable de los cuerpos. No obstante, tiene
su causa mas alla de si, en el paradigma inteligible total y en el
Demiurgo; de ahi que sea vista como “artesania demiuargica” (de-
miourgiké technén). Incluso, al participar del Bien, tiene un origen
divino; participacion que hace de ella una diosa, ser como su mani-
festacion viva, como también la Tierra sera concebida como divina.
Proclo llama a la Naturaleza el instrumento u 6rgano de los dioses
(6rganon ton thedn). Se trata de una postura distinta a la de Plotino,
con quien polemiza, pues para aquel, la Naturaleza es como la par-
te inferior del alma (Enn. III, 8)7; frente a lo cual, Proclo afirmara
claramente que se trata de dos hipostasis diferentes, la Naturaleza
actuando como una hipostasis transicional, entre lo inteligible y lo
corporal (aunque igualmente veremos que se trata de una hiposta-
sis muy peculiar o cuasi-hipostasis). También se critica duramente
al extraordinario (daiménios) Aristoteles (y a los estoicos) por no
ver que, lo que en cierto sentido es un principio independiente de
movimiento, solo lo es relativamente, pues tiene un origen trans-
cendente con el que se halla intrinsecamente vinculado. A pesar
de ello, Proclo recurre ampliamente a los discursos, las argumen-
taciones y vocabulario técnico de la filosofia natural aristotelica,
como principalmente ocurre en sus Elementos de Fisica. Puesto en
términos simples, es como si para Proclo, la Naturaleza es todo lo
que es para Aristoteles, a lo que se suma lo que es para Platon; este
tltimo, nos ensefia lo que la Naturaleza es en esencia, el primero,
acerca de su dindmica fisica®.

Como parte de esta introduccion, cabe por Gltimo subrayar
que, para el platonismo tardo antiguo, el estudio de la naturaleza
queda enmarcado por un contexto mayor de investigacion cosmo-
logica, la cual, a su vez, es inseparable de la metafisica; como, asi
mismo, la metafisica es inseparable, o es continua con la cosmolo-

Ceonv ToU KGOHOU TTavTOs UTTGPXOUoAV Kai HETAoX0Uoav HET vouv Kal Wuxriv, Si& vou kal Wuxiis,
évroecos—» In Parm. 1045.
Ver Plotino, 2016; en particular IV, 4, 13 y III, 8, 4, 14-16.

8  Sobre la relacion Platon-Aristoteles acerca de la fisica, segin Proclo, ver Proclo, 1903-
06: InTim. 1,2, 15-30.

396



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

gia, en la medida en que el cosmos mismo es contemplado como un
esquema metafisico. Por estas razones, el estudio de la naturaleza
para los platonicos es, en primer lugar, la investigacion de las causas
metafisicas de los fenémenos, lo que no resta importancia a la in-
vestigacion de los fenomenos fisicos como tales. De manera que el
mundo fisico, parece tanto el resultado de fuerzas incorporeas que
lo trascienden, como el ambito de las operaciones de éstas. Es por
todo ello que atin hace algunas décadas era escasa la atencion dada
a la filosofia de la naturaleza de los (neo)platonicos, pues se asumia
que no habia propiamente tal, cuando se tenia la impresion de que
solamente se interesan en cuestiones metafisicas o misticas. Sin em-
bargo, las investigaciones cientificas de Proclo sobre astronomia y
fisica son un claro contraejemplo del prejuicio que, afortunadamen-
te, se va diluyendo frente al cada vez mayor niimero de publicacio-
nes derivadas de investigaciones académicas sobre el tema’. Como
muy atinadamente sugiere M. Martijn, del inmensamente denso,
heterogéneo, y en ocasiones abigarrado, “sistema” filosofico de Pro-
clo, aquello concerniente al mundo sensible, puede ser considera-
do, con mucho, la parte mas fascinante, en tanto que combina una
metafisica idealista muy demandante con el hecho dado de nuestra
vida natural, nuestra vida diaria en el mundo!©.

Aproximaciéon hermenéutica al Timeo platéonico

La principal fuente de Proclo para elaborar su nocion de una filoso-
fia de la naturaleza y sus metodos es el dialogo de Platon Timeo''. En
su Comentario al Timeo Proclo encuentra que Platon responde a tres
preguntas acerca de la Naturaleza: qué es, de donde viene y hasta

9 Por ejemplo, ver Chiaradonna y Trabattoni, 2009. Algo similar ha ocurrido al respecto
de la filosofia politica de los platonicos, la cual, automaticamente se asumia que no
existia. Ver también Wilberding y Horn, 2012.

10 Cf. Martijn, 2010, Acknowledgements, s/n.

11 En particular el proemio; Platon, 2005a: Tim. 27¢ 1-29d 3. Cf. In Tim. I, 204-355.
Respecto a este didlogo de Platon, cabe hacer eco del recordatorio de Jan Opsomer
(2017, p. 139), de que se presenta aqui una ensefianza acerca de la naturaleza, que no
precisamente una investigacion (“The Timaeus, though, is not exactly an inquiry into
nature, but a teaching related to nature”).

397



José Manuel Redondo Ornelas

donde se extienden sus actividades (In Tim. 1, 10, 2-5). Respuestas
que para Proclo manifiestan una concepcion polivalente donde Na-
turaleza refiere a un rango o gradacion de significados filosoficos
que van de ser un principio irracional inmanente a una diosa.

Desde las primeras lineas de su comentario, Proclo declara ex-
presamente que el punto de enfoque (skopds) o tema dominante del
Timeo es “la fisiologia en su totalidad” (hdles physiologias [in Tim. I,
1, 4-5]). Mas adelante, califica al dialogo como natural (ho didlo-
gos physikds), el cual “imparte ensenanza acerca de la totalidad de la
creacion cosmica”'?, Dedicado a la filosoffa natural, tiene entonces
como objeto la Naturaleza: sus principios y su finalidad, asi como
su dinamica. Proclo precisa que el dialogo tiene como objeto la
totalidad de la creacion, “la demiurgia entera” (hélen demiourgian
[In Tim. 1, 214, 19-20]). Y esta proyeccion tiene como punto de
partida la cuestion de si el cosmos fue o no generado (si tuvo un
comienzo temporal) (In Tim. 1, 252, 11-254, 18 y 294, 28-295,
19)"3, la cual, a su vez se vincula con la distincién entre tiempo y
eternidad (In Tim. 1, 238, 5 ss)'*, asi como con una distincion mas
fundamental atin, aquella entre el Ser y el Devenir o la Generacion
(Tim. 27d 2-28a 4. Cf. In Tim. 1, 219, 23-31 y 235, 32236, 13);
distincion a la que sigue a continuacion el también planteamiento
basico del principio de que todo lo que llega a ser, necesariamente
lo hace por una causa (Tim. 28a 4-5). De este modo, para Proclo,
la filosofia de la naturaleza platonica parte del planteamiento hi-
potético de dos géneros metafisicos, el Ser y la Generacion, rela-
cionado con la cuestion de la eternidad del cosmos, con la cual va
a estar asociado nuestro filosofo —en la historia de la filosofifa—
desde la antigiiedad, al ser un tema de encendida polémica entre
helenos y cristianos, que se replicaria en el judaismo y el islam me-
dievales y mas alla.

En contra de la postura aristotélica (De Caelo 1, 10), Proclo ar-
gumenta que el universo es tanto eterno como generado. Como ser

12 «8meas 6 Bidhoyos puotkds, 6 Tepi Tiis SAns koopoTotias dvadiddokewvy» In Tim. I, 12, 28-30.
13 Cf. Proclo, 2017: E.T. 34 (corolario) y 55.
14 Cf.E.T 53-55 sobre la relacion entre tiempo y eternidad.

398



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

corporeo, el cosmos no puede producirse a si mismo, ni mantener
¢l mismo su ser; su existencia depende de una causa superior, ra-
zon por la que se le puede considerar como generado. No obstan-
te, ello no imposibilita que pueda existir por siempre, teniendo una
duracion sin fin, y entonces, en ese sentido, puede ser considerado
como eterno, o, mejor dicho, como perpetuo (en rigor, la eter-
nidad corresponde a lo inteligible), pues el cosmos es “cterno” tal
como el creador crea eternamente. Sin embargo, el creador eterna-
mente es; en cambio, el cosmos “eternamente” esta llegando a ser.
De tal forma el significado de eterno no es exactamente el mismo
para ambos'®. Como indicamos més arriba, la concepcion de la Na-
turaleza procleana se halla enmarcada por el estudio del universo;
forma parte integral de su teorfa cosmologica, siendo un elemento
fundamental de esta. Dicha teoria contempla el cosmos como una
totalidad unificada en devenir continuo, como un proceso genera-
tivo sin principio ni fin temporal, lo que a su vez implica una igual-
mente extraordinaria vision del tiempo como clclico'®.

Ahora, si bien, segiin Proclo, el Timeo se enfoca en lo fisico,
en lo cosmico, el dialogo despliega lo que puede ser considerado
como una filosoffa de la naturaleza teologica al haber una conti-
nuidad entre teologia/metafisica y cosmologia, cual indicamos
mas arriba. Esto queda ilustrado por la relacion concebida por los
platonicos tardo antiguos, entre los dialogos Parménides y Timeo, tal
como lo refiere Proclo en su comentario (In Tim. I, 13, 1-14, 3),
donde expone una relacion de complementariedad. Pues la filoso-
fia en su totalidad, afirma, se divide en el estudio de los inteligibles
y en el estudio de las cosas inmanentes, del mismo modo que el
cosmos es doble, cosmos inteligible y cosmos sensible. El Parméni-
des se enfoca en el estudio de los inteligibles, el Timeo en el estudio
de los sensibles:

15 Cf.E.T.52y 55, sobre distincion entre eternidad y perpetuidad (aionion y aididtés).

16 Proclo escribe una monografia donde expone Dieciocho argumentos sobre la eternidad
del mundo. Sobre este texto y tematica en Proclo, puede consultarse nuestro articulo,
Redondo, 2015. Para la también compleja concepcion del tiempo en Proclo, ver el
reciente estudio comprensivo de Costa Vargas (2021), una referencia insoslayable sobre
el tema.

399



José Manuel Redondo Ornelas

[...]Aquel [Parménides] nos ensefia acerca de todos los 6rdenes divinos,
y este [Timeo], todas las procesiones de las cosas en el cosmos. Pero
ni el primero deja enteramente de lado el estudio de las cosas que
forman parte del todo, ni el Gltimo deja de estudiar los inteligibles,
porque los sensibles también se hallan paradigmaticamente presentes
en los inteligibles, mientras que los inteligibles se hallan presentes ico-
nicamente entre los sensibles'”.

Este caracter doble, se refleja también en la manera en que, si-
guiendo a los pitagoricos, segin Proclo, Platon en el Timeo “...]
mezcla el método demostrativo con el revelatorio, y nos prepara
para comprender lo fisico no solo fisicamente, sino también teo-
](’)gicamente”lg. La influencia del pitagorismo es evidente en la
importancia que tienen las matematicas asi como la geometria en
la cosmologia procleana.

Proclo compara el método de Platon en el Timeo, establecien-
do los principios a partir de los cuales desarrolla su cosmologia,
con los métodos de los geometras, para lo cual identifica dichos
principios presentados en el proemio que hace el personaje con el
mismo nombre que el didlogo, como definiciones, axiomas, hipo-
tesis y demostraciones. Esto le permite resaltar el caracter hipote-
tico de la filosofia de la naturaleza, dada la asuncion de los géneros

17 «Tiis yap 8Ans prhocopias s Te THY Trepl TGV vonTéw Kai <THV> Tepl TEW ykoouicov Becopiav
Binpnuévns, kai eikéTws, 8TI Kai BITTOs & KOOHOS, O HEv vonTds, 6 B¢ aiobnTds, cos épel kal auTds
TpoeABCcOY, 6 utv TTappevidng Ty Tepl TEV vonTédw TpayuaTeiav mepieiAngev, 6 8¢ Tinaios ThHv TédwV
¢ykoopicov & uév yap amdoas tas Beias Tagels mapadidwotv, & 8¢ amdoas TGV ¢ykoopicv Tas
TpodBous: olTe Bt Ekelvos TEVTN Tapalelmel THY TGV év TA TavTi Becopiav, olTe oUTos THY TGV
Von TV, B16TI Kai T& aicBnTé £v ToTs vonTols 0TI TAPAdEly MATIKES Kai T& vorTé év Tols aicBrnTols
eikovikeds*» In Tim. 1, 13, 1-10. Cf. In Tim. I, 8, 17-20. Reproduzco el pasaje completo del
griego, incluyendo la cita.

18  «B16 8 cepwods pév oty & BidAoyos kai &ubev &md TGV TPWTIOTWY GPXGOY TOolETal TaS
¢mPBoAds, uiyvuot 8¢ TG ATOPAVTIKE TO ATTOBEIKTIKOY, Kal T& PUOIKE OV PUOIKGS HEvov, &AA& kal
Beoloy1Kads voElv Tuds Tapackeudler kal yap auTh 1) pUols 1) TodnyeToloa TO &V EEnpTnuévn
TV Becdv kai UTT’ aUTédV Eumveopévn KaTeuBUvel TO cwpaToedes kai oUTe dos Beds éoTiv oUTe E§wd
Ths Belas 816 TOs TG TPooA&uTEeshal TTapd TAV dvuTws SvTwov Becdv. el 81 Bel kai Tous Adyous
Spotolcbat Tois Tpdyuacty, v eiow eEnynTai, kabamep autods 6 Tinaios epel, Tpémov &v ein kal
TSV8Ee TOV Bidrhoyov Exev ptv kal TO puotkdy, Exetv B al kai TO BeoAoy1kéy, HiHoUpEVOY TV pUoIY,
fis ¢o1 Beatris.» In Tim. 1, 8, 3-13. Reproduzco el pasaje completo del griego, incluyendo
la cita.

400



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

fundamentales del ser y la generacion, asi estableciendo limites
metodologicos. Pero también permite mostrar en qué sentido la
fisiologia es ciencia, a pesar de que su objeto es generado y por lo
tanto inestable. Dado que el mundo deriva de causas superiores o
trascendentes, y como el efecto siempre contiene en si algo de su
causa (E.T. 23 y 29-32), siguiendo el modo de exposicion de los
pitagoricos, Proclo aplica el principio de analogia al observar el or-
denamiento de los seres naturales para asi comprender el orden
jerarquico de sus causas trascendentes: el estudio de las estructuras
del mundo fisico nos dice algo acerca de las estructuras espiritua-
les/inteligibles que reflejan, siendo como su resultado dinamico,
su imagen. Por ello el recurso al modo de ensefianza iconico atri-
buido a los pitagoricos. Como imagen, la naturaleza se caracteriza
por un alto grado de indeterminacion, careciendo de la perfeccion
de sus causas. De modo que, necesariamente, nuestras explicacio-
nes de la naturaleza son falibles e imprecisas, en comparaciéon con
las matematicas, por ejemplo. Para Proclo el estudio de la natura-
leza tiene un caracter hipotético al partir de principios metafisicos
que no son inicialmente demostrados (lo que no significa que no
sean demostrables), como los géneros ya referidos (ser y devenir).
En términos generales, este método se basa en la opinion (doxa), la
cual emplea la percepcion y el razonamiento discursivo; en compa-
fifa del segundo es posible construir una epistéme, una ciencia de la
naturaleza y el cosmos, de acuerdo con el filosofo!”.

Proclo expone que la investigacion de la naturaleza para los
platonicos consiste en el estudio de la materia, considerando la
causa material junto con la causa formal, distingui¢ndolas de las
verdaderas causas: la productiva, la paradigmatica y la final; esto
es, la materia y la forma son concebidas solo como causas auxilia-
res (InTim. 1,2, 1-3; 22)?°. Pero para un platonico como Proclo, lo
que Aristoteles llama forma es la forma inmersa en la materia, par-
te del compuesto hilemorfico; imagen de la forma trascendente,

19 Sobre el método geométrico de la fisiologia, en qué sentido es ciencia y el papel que la
doxa tiene en dicho método, ver Martijn, 2010, cap. 3, pp. 67 ss.
20 Cf.InParm. 1V, 888, 15-24

401



José Manuel Redondo Ornelas

constituyente del paradigma inteligible del mundo, su causa para-
digmatica. Esta Gltima, se trata de una concepcion que distingue a
Platon de Aristoteles, segtin Proclo, quien afirma que el ateniense
también sigue en esto a los pitagoricos (In Tim. I, 2, 30). Asimismo,
frente a Aristoteles, Proclo considera que la concepcion platonica
de la causa productiva, representada por el Demiurgo, es mas per-
fecta que aquella acerca de la causa eficiente (In Tim. 1, 2, 20-9). Es
necesario considerar la causa productiva representada por el divino
artesano en tanto que el mundo como tal es incapaz de producirse
a sl mismo o de conservar su propia existencia; de manera que la
causa productiva es también aquello que mantiene al mundo unido
(InTim. 1, 3, 8-10). En el caso de la causa final, se trata del primer
principio de la metafisica platonica, el Uno-Bien, hacia el cual to-
dos los seres tienden o buscan retornar.

Asi, Platon nos ensefia en su dialogo acerca de la causa demitr-
gica del Todo, como también sobre su causa paradigmatica y su causa
final, indica Proclo en sus comentarios preliminares al plan del Ti-
meo. Con éstas como pre-existentes, el Todo es fabricado tanto en
su totalidad como en sus partes. Asimilado al Animal inteligible, el
resultado es una divinidad inteligente y con alma. Pero ademas del
alma del cosmos, el Demiurgo crea las almas particulares, estructu-
radas de un modo analogo a la primera, lo que lleva a tocar el tema
del lugar del ser humano en el cosmos; su intima relacion con este.
Proclo alude a la exposicion preliminar acerca de las almas en el dia-
logo (41d-47¢). De 1, 5, 7 a 6, 6 nuestro filosofo procura explicar
por qué los seres humanos, sus almas, si bien son parciales, son refe-
ridos en relacion a la totalidad. La importancia de esto descansa en
que “el ser humano, siendo un microcosmos, contiene parcialmente
todas aquellas cosas que el cosmos contiene divinamente y por com-

pleto” (In Tim. 1, 5, 11-15)’". De manera que podemos estudiar al

21 «fy B16T1 ikpds kSoHOS 6 EVBPLaTTOs Kai E0T1 KAl £V TOUTE TEVTA HEPIKES, B0a &V TG KOOHE Beicds
Te kail OAKs » ver también In Tim. 1, 202, 25-28, donde Proclo menciona al Filebo (29a
30-d) como referencia de la idea del ser humano como microcosmos, ademas del Timeo.

402



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

ser humano estudiando al cosmos (“aqui los principios basicos de la
medicina también son revelados”)?? y viceversa.
La Naturaleza, instrumento divino: principio
cosmico, técnica demitrgica y diosa

Como parte de las observaciones preliminares a la interpretacion
del Timeo platonico, que expone Proclo al inicio de su comentario
y que le sirven para introducirnos a los principios de su cosmolo-
gia, donde la physis es uno de los elementos centrales, el filosofo
nos presenta una digresion acerca de la Naturaleza; una especie de
breve tratado (In Tim. I, 9, 25-12, 26), en el que me concentraré a
continuacion, haciendo una parafrasis parcial. Dado que el término
physis ha sido usado de diferentes formas por distintas personas,
dice Proclo al comienzo, esto crea confusion en quienes quieren
comprender a Platon al respecto, qué es lo que entiende por la
esencia (ousian) de la naturaleza. Por lo que, a continuacion, refiere
como otros filosofos han comprendido el término (principalmen-
te Aristoteles?? y los peripatéticos), frente a los cuales, Platon no
cree que haya de referir a la materia, ni a la forma en la materia ni
tampoco al cuerpo o a las propiedades fisicas, ademas de que no
identifica a la naturaleza con el alma.

£l [Platén] nos enseiié el acercamiento mas exacto al localizar su esen-
cia entre las dos, esto es, entre el alma y las propiedades corporales,
inferior a la primera al hallarse dividida en los cuerpos y por no poder
revertir (epistréphein) hacia si, superior a las cosas que vienen tras ella
al tener los principios formales (I6gous) de todas las cosas, generando-
las todas, trayéndolas a la vida?*,

22 «oU B kai ai &pxai Ths iaTpikis dvagaivovtar» In Tim. 1,6, 11.

23 Ver Aristoteles, 1998: Phys. II, 1, 193a 30-b 12. La naturaleza es definida por Aristoteles
como aquello que tiene en si su principio de movimiento y reposo. Ver también Metaf.
VI, 1, 1025b18 ss; 1026a10 ss y X1, 7, 1064al5 ss.

24«5 B¢ ye TTAG&Tov UANY pév fj TO évulov efdos fj TO odpa fi Tas Buvapels T&s uolkas ok &Elol
TPTS Emovoualecfal puotv, Wuxiiy 8¢ aUTiv aUTdbev Okvel Tpooayopevely, év péow B¢ aUpoiV
TNV ovoiav auThs Bépevos, Wuxiis Aéyw Kal TOV 0wHaTIKEY Suvdiewv, Upeuévny uév eketvns T6

uepiCeoBan Trepl T& owpaTa Kal TG Wi EMOTPEPEW el auTry, UTepéxoucav ¢ TAV HET aUThv

403



José Manuel Redondo Ornelas

Proclo remarca las diferencias entre el alma y la naturaleza como
dos cosas distintas, reiterando que la naturaleza pertenece a los
cuerpos, profundamente embebida en ellos, siendo inseparable de
los mismos; a diferencia del alma, separable y en si misma. A pesar
de estar participada por otro, el alma no entra en este.

Asi pues, la naturaleza es pensada como:

La altima de aquellas causas que construyen este mundo sensible cor-
poral y el limite del plano de las substancias corporales, aunque se
halla llena de principios formales y propiedades por medio de los cua-
les dirige las cosas inmanentes, y mientras es una divinidad, es una
divinidad por haber sido divinizada, no obteniendo de si misma su ser
una divinidad?®.

Llamamos dioses a los cuerpos divinos (thefa somata) como llamamos
divina a una estatua (agdlmata) de los dioses, aclara Proclo?®. La Na-
turaleza dirige la totalidad del cosmos por medio de sus propios po-
deres, preserva el cielo, gobernando la generacion por medio de este,
por todos lados asegurando los vinculos entre los particulares y los
universales. Dado semejante caracter, “la Naturaleza ha procedido de
la diosa generadora de vida: Sobre las espaldas de la diosa se balancea una

naturaleza inmensa.”2’ De manera que la fuente Gltima de la Naturaleza

TG ASyous Exewv TAV TEVTwWY Kal Yevwdv TavTa kal {eoTolel, Ty AkpIBEcT&TNY Tept auTHs
Becopiov Muiv Tapadédeoke.» In Tim. I, 10, 14-21. Reproduzco el pasaje completo del
griego, incluyendo la cita.

25« Tolvuv @Uots Eox4TN HéV ECTI TAW TO CwHaToedEs ToUTo kai aiofnTov SnuioupyouvTov
aiTicov kai TO Tépas ToU TEV AowUATWY ouciédy TA&Tous, TARPENS 88 Adycwv kai Suvépecwv, St’
GV kaTeuBUvel T& Eykdopia, kal Beds év, TG B ékBeotobai kai ok auTdBev éxouca TO elval Beds.»
InTim. 1, 11, 10-15.

26 A lo que cabe afiadir nuestra aclaracion de que, en el contexto cultural de Proclo,
las estatuas de los dioses eran concebidas como efectivamente vivas, como llenas de
la presencia de la diosa o dios. Los platonicos (partiendo del Fedro de Platén) hacen
analogias entre una estatua animada por la divinidad y el cuerpo del ser humano
vivificado por el alma.

27  «towaUTn 8t olUoa mpoeAAuBey &Td Tiis {epoydvou Beds veoTols 8 Gugl Beds puols &TAeTos
Adopntar» In Tim. 1, 11, 21. Aqui Proclo cita uno de los llamados Ordculos Caldeos; cf.
Proclo, 1991: Or. Chald. 54. Para nuestro filosofo, asi como para platonicos anteriores
como Porfirio, Jamblico y su maestro Siriano, son una fuente de sabiduria divinamente
inspirada con enorme valor filosofico. Mas adelante en su comentario, Proclo vuelve a

404



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

se halla mas alla del Demiurgo, estando en la diosa generadora de vida
(zoogonou theds); muy probablemente Rhea/ Hécate?®. Es de ella que
toda vida procede, tanto la intelectiva (noerd) como aquella que es
inseparable de las cosas conducidas (las cosas de este mundo); las per-
mea en su totalidad, soplando su aliento de vida en ellas, encontran-
dose suspendida de ese como punto que es la diosa. Asi es como lo
que parece mas inerte participa de algtin tipo de vida e igualmente asf
es como el cosmos entero es sostenido, pleno de vida.Y en relacion a
esto cita nuevamente un Ordculo Caldeo (fr. 70): “Porque la naturaleza
inagotable gobierna los mundos [los elementos cosmicos] y las obras,
para que el cielo arrastrandolo todo recorra una carrera ininterrum-
pida y el sol vaya rapido alrededor del centro segtin su hébito.”?’
Tras estas referencias teologicas, Proclo enumera tres princi-
pios fundamentales en relacion a la fabricacion del cosmos: la men-
te demitrgica (démiourgikén noin), el alma y la naturaleza universal
(tén hdlen physin), sobre los que desarrolla ampliamente en el resto
de su comentario. Su breve digresion concluye con una reflexion
critica acerca de la concepcion de la naturaleza como “artesania de-
mitrgica” (demiourgiké technén), que, si bien ¢l la comparte, rechaza
el modo en que esto es comprendido por algunos (principalmente
los estoicos), quienes estan en lo incorrecto, dice, si con ello quie-
ren indicar que dicha “artesania demitrgica” reside en el Demiurgo

citar el mismo oraculo comentandolo mas extensamente, en In Tim. III, 271, 1-12 y 22-
24 También ofrece una interpretacion del mismo en Theol. Plat. V, 32, 117-120. Sobre la
relacion entre naturaleza y destino (heimarméné) en Proclo (el segundo siendo otra faceta
importante de la primera), ver Linguitti, 2009.

28  Mucho se ha especulado sobre la identidad de la diosa que, en los diversos momentos que
es referida por Proclo, solamente lo hace como diosa generadora de vida, sin preocuparse
por especificar su identidad (lo que en si es notable, como observa Tarrant), si bien
es cierto que en algunos pasajes apunta en la direccion de Rhea y Hécate, diosas que
llega a identificar (por ello Rhea/Hécate). Ver Proclo, 2007, pp. 97-98, nota 28 de la
traduccién al inglés de H. Tarrant (en relaciéon al, 5, 15, donde previamente se habla de
la diosa generadora de vida) para un recuento sobre la discusion académica al respecto. Ver
también Martijn, 2010, pp. 51-54.

29 «Apxel yap puols dkap&Tn KOOV TE Kai Epycov, oupavds Sppa Bén Spdpov &idlov kaTacUpav,
Kkai TaxUs fiéos Trepl kévtpov Emeos é8as EA8n.» cf. Or. Chald. 70. La actividad de la naturaleza
como principio ontologico, la naturaleza universal, Proclo la relaciona con los ciclos, en
particular con las luminarias, el Sol y la Luna; ver, por ejemplo, In Tim. 1,47, 8-11.

405



José Manuel Redondo Ornelas

mismo, pero en lo correcto si se refieren a que procede de &30,
Hay una téchné en el Demiurgo que permanece en ¢l; es ¢l mis-

o3l Luego hay una téchné en el alma intelectiva, la cual se man-
tiene en si a pesar de proceder, y por Gltimo, esta la téchné de la na-
turaleza que solamente procede: “Por esta razon [la naturaleza] es
llamada instrumento de los dioses (érganon thedn)”, pero no como
si tratara de un instrumento sin vida o que unicamente recibe mo-
vimiento de otro (como sucede con los cuerpos), “sino como po-
seyendo en cierto sentido auto-movimiento, operando como desde
su interior”. Pues los dioses tienen instrumentos que tienen como
esencia principios activos; por ello son instrumentos que estan vi-

vos y sincronizados con las actividades de los dioses??.

La Naturaleza como principio ontolégico
multi-dimensional y su estudio: una filosofia
de la naturaleza multi-disciplinaria

En la constitucion del mundo sensible, la Naturaleza tiene como
funciones el ser el origen del movimiento (como fuente interna de
movimiento y reposo) y vida de los cuerpos, asi como de su susten-
to, convirtiéndose en su causa proxima. Produce todos los cuerpos,
incluso los de los astros o cuerpos celestes®?. Genera cuerpos cuyos
16goi fisicos han de acomodarse a un alma particular; en ese sentido
parece ser anterior al alma aun cuando hay una prioridad ontologica
del alma respecto a la naturaleza. Como herramienta del Demiur-
go, crea y prepara los cuerpos estableciendo un vinculo, una vida

30 InTim. 1,12, 10-14. Cf. In Tim. I, 10, 12. Para physis como theia téchné en Platon, ver
Soph. 265¢3.

31 El Demiurgo crea por su propio ser, no haciendo nada sino contemplando de manera
ininterrumpida. Ver In Parm. 1V, 843, 24-844., 2. La generacion del mundo es el resultado
de su contemplacion del paradigma inteligible; ver In Tim. 111, 244, 14-16.

32« uév olv v TG Snuioupyd TéXVN HéVel Te Ev aUTE Kai aUTés EoTi, kal’ fiv kai épyoTexvitns
UTd TV Aoyiwv émovoudleTal kal kdopou TexviTng Tupiou: 1) 8¢ voepa wuxm TéXVN Wév, GAA&
uévouoa dua kai TpotolUoa: 1) 8¢ puots TpoeABoloa pévov. 816 kai Spyavov AéyeTal TGV Bedv, ouk
&Ccov oudt &ANokivnTov pdvov, &AN” Exoucd Trews TO alTokivnTov T &P’ EauTiis vepyelv: T& Yap
Bpyava T&V Beddv &v Adyors SpacTnpiols ovoiwTan kai feTikd €01 kai oUvSpoua Tais évepyeials
autév.y InTim. 1, 12, 16-25.

33 InTim.1,261,26-27;1,2,15-29.

406



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

que une y armoniza contrarios, cosa que hace tanto a escala cosmica
como a nivel de las naturalezas individuales**. La naturaleza univer-
sal establece este vinculo, esta vida en las naturalezas particulares
introduciendo los principios formativos racionales (physikot ]égoi)35
que posee de todas las cosas naturales. De esta manera, como ma-
dre, se encarga de toda nutricion, crecimiento y reproduccion.

Nos hemos concentrado en la exposicion que Proclo hace en
su tratado sobre la physis, parte de su Comentario al Timeo, como
punto de enfoque del acercamiento propuesto en este capitulo a
la concepcion de la naturaleza y la consecuente ciencia natural que
articula el fil6sofo, en su aspecto superior, tratandose de una filo-
sofia de la naturaleza teologica. Por lo que, para finalizar nuestra
presentaci(')n, vamos a continuacion a complementar sucintamente
dicha exposicion con lo que expresa Proclo en algunos pasajes de
otras de sus obras, en donde desarrolla de manera puntual acerca
de la naturaleza universal, uno de los tres principios fundamentales
de la creacion (junto con la mente demitrgica y el alma), segan
vimos mas arriba. Se trata de la naturaleza al nivel ontologico de
principio metafisico, lo cual, como hemos ido delineando, no ocu-
rre exactamente puesto que, es como si la naturaleza se hallara a
medio camino entre lo corporal y lo inteligible, ambito al que per-
tenecen los principios metafisicos en rigor; es como si la naturaleza
fuera el punto de transicion entre estos ambitos.

La Naturaleza, siendo una causa productiva incorpoérea es por
lo tanto una monada trascendente; por lo que habria una forma
imparticipable de la Naturaleza, si seguimos el esquema metafi-
sico de Proclo3®, pero no es el caso, sino que hay una naturaleza
universal participada. Ya vimos que la Naturaleza es inseparable de
los cuerpos, si bien esta mas alla de estos; la Naturaleza no es lo

137

natural®’. De manera que la Naturaleza es considerada como una

hipostasis, aunque resulta ser una hipostasis excepcional en la me-

34 InTim. 1,11,16-17y 78, 1.
35 InTim. 11, 197, 30-31. Ver también Theol. Plat. V 18, 66.
36 Tratamos sobre la metafisica de Proclo en Redondo, 2020.
37 Ver al respecto Martijn, 2010, pp. 35-38.

407



José Manuel Redondo Ornelas

tafisica procleana. La Naturaleza como hipostasis es llamada natu-
raleza universal (hé holé physis; 1, 12, 3) pero también naturaleza tni-
ca (mia physis; E.T. 21). Se trata de una hipostasis peculiar puesto
que no tiene una monada imparticipada, seglin cabria esperar, sino
una monada participada, la naturaleza universal, que es también la
naturaleza del universo: metafisicamente trascendente pero fisicamen-
te inmanente>S. Asi pues, la naturaleza es una cuasi-hipostasis, o es
apenas una hipostasis, no siendo autosuficiente (es de otro, a di-
ferencia del alma que es de si y de otro), ni autoconstitutiva. Es
distinta del alma pues entra en los cuerpos y es divisible. Pareciera
ser el punto de transicion entre el alma y lo corporal; por esto la
sefialamos previamente como una hipostasis transicional. Se tra-
ta de un principio inmanente irracional, pues no revierte hacia s
misma (como si ocurre con el alma), condicion de un principio
inteligible”; irracional, pues si no, se retiraria de lo que informa;
pero racional pues contiene los Idgoi que aseguran los limites y
movimientos racionales de los cuerpos, algo que estos no pueden
hacer por si. Siendo la Naturaleza irracional, los Iégoi corporales,
administrados por clla, tienen su origen primero mas alla de ella,
en el Demiurgo, y en tltima instancia, en las formas, anteriores al
Demiurgo. La racionalidad no-racional de la Naturaleza es posible
debido a que ella siempre depende del Demiurgo, siendo utilizada
por &40,

Como observa Martijn, habria que ver a la Naturaleza no
como una causa real sino como causa subsidiaria, que como tal,
solo parcialmente trasciende sus efectos: la naturaleza universal
es inmanente pues asi asegura una causa interna de movimiento y
orden en aquello incapaz de moverse y ordenarse a si. Asimismo,
puede decirse que la Naturaleza es tanto una causa instrumental
como una causa eficiente proxima, si bien no es realmente una

38  Efectiva formula empleada por Martijn. Ver su clarificador analisis sobre la naturaleza
como hipostasis que no tiene una moénada imparticipada, tal como esperariamos en la
metafisica procleana en Martijn, 2010, pp. 19-54.

39 VerE.T 31-35.

40 Cf. InTim. 1298, 23-27.

408



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

causa eficiente dada su no-racionalidad, su falta de divinidad pro-
pia y su inmanencia. De esta manera, al crear una conexion entre
la causa eficiente propiamente, el Demiurgo, y la naturaleza, es
como Proclo enfrenta la critica aristotélica acerca de un descuido
sobre la causalidad eficiente por parte de la filosofia platonica de
la naturaleza*!.

Que tenga un como tipo de auto-movimiento pudiera indicar
que la Naturaleza es un tipo de alma, un alma irracional, pero esto
no es el caso en la propuesta procleana, sino que, mas bien, lo que
pueden parecer almas irracionales son naturalezas. La Naturale-
za tiene un como tipo de auto-movimiento pues se trata de un
agente propiamente, de una herramienta divina*?. La Naturaleza
es la soberana y fuente primera de las muchas naturalezas, como
se afirma en el Comentario al Parménides, donde se reconoce que
parecen traslaparse las naturalezas con las almas irracionales pero
se distinguc entre ambas, asi como entre naturaleza y alma en ge-
neral®3. Para esto, Proclo emplea una imagen muy sugerente, la
de una mano y el anillo que porta con el que imprime su sello
en la cera: la naturaleza, como el anillo, se adentra en la materia,
esto es, en la cera; el alma, como la mano, no lo hace; es continua
con el anillo, con el que comparte una dinamica demurgica, pero
es asimismo distinta**.

De tal manera, segin hemos observado, en la naturaleza con-
vergen multiples causas a las que corresponderan una serie de
naturalezas o niveles de la naturaleza. La causa de la naturaleza

41 Cf. Martijn, 2010, p. 47. Mas adeclante, afirma Martijn (2010): “Proclus’ concept of
nature is the ultimate justification of the efficiency of a transcendent cause, which is
capable of informing the material world through nature as its immanent tool. At the
same time, the rationality of the processes taking place in this world is guaranteed due to
the dependence of nature on its demiurgic origin” (p. 65). Este trabajo se ha beneficiado
del estudio exhaustivo de Martijn sobre la naturaleza en la filosofia de Proclo, una
referencia obligada sobre el tema.

42 InTim.1,12,21-23.Ver Martijn, 2010, pp. 59-60.

43 In Parm 820. Respecto a la diferencia entre el alma y la naturaleza en el Comentario al
Timeo, ver 1, 10, 16-21; 10, 24-11, 5 y I, 257, 6-11. Cf. E.T. 21 y 111. Ver también
Martijn, 2010, pp. 27-35.

44 In Parm. 884, 9-18.

409



José Manuel Redondo Ornelas

universal es el Demiurgo, pero la causa de la causalidad del De-
miurgo, digamos, se encuentra en el paradigma, compuesto por
las formas, a su vez, modelo de la naturaleza y que, entonces, es
naturaleza segin la causa (kat’ aitian) y en un modo super-natu-
ral*®. Sin embargo, vimos también que la fuente tltima de la Na-
turaleza esta mas alla del Demiurgo y el Paradigma, hallandose
en la Diosa. En el caso del Comentario al Parménides, Proclo parece
reconocer una serie de Naturalezas, en cuatro niveles (en orden
ascendente): 1) naturalezas individuales (maternales); 2) la na-
turaleza universal como naturaleza de la Tierra; 3) la naturaleza
universal como naturaleza de la Luna; 4) la naturaleza universal
como naturaleza del universo*®. Esta concepcion de la naturaleza
como dependiente de lo inteligible asi como teniendo presencia
en diferentes niveles metafisicos, determina la estructura del es-
tudio de la naturaleza como consistente en una serie continua de
diferentes tipos de filosofia natural, del mismo modo que hay una
continuidad entre el ambito corporal, de la generacion, y el ambi-
to inteligible; es decir, la filosofia de la naturaleza de Proclo con-
siste en una serie de diferentes disciplinas, con diferentes objetos
de estudio y metodos respectivos, hallandose como coronada por
la filosofia de la naturaleza teologica. Proclo identifica cuatro fases
y tipos filosofia de la naturaleza, cada uno con su propia meto-
dologia, si bien hay sobreposiciones: una filosofia de la naturaleza
teologica, la cual recurre a la dialéctica (y a la que dedica el li-
bro 11 del Comentario al Timeo); una matematica, la cual recurre al
razonamiento analégico (libro 11); una empirica (libro 1v) y una
filosofia de la naturaleza biologica (libro v). Cabe remarcar que,
alin en su aspecto superior, la filosofia de la naturaleza teologica,
digamos, no abandona nunca el mundo, manteniéndose dentro de
los limites que le impone su objeto de estudio. En el caso de las
facetas inferiores de la filosofia de la naturaleza de Proclo, estas

45 La naturaleza del universo que el Demiurgo les muestra a las almas no es la naturaleza
como tal sino el paradigma, origen y causa de la naturaleza; ver In Tim. 111, 270, 16-19.

46 In Parm. 791, 21-795, 8. Es posible reconocer en la physis segn Proclo, hasta ocho
niveles; ver la tabla que presenta Martijn, 2010, pp. 53-54.

410



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

las encontramos ilustradas por los Elementos de fisica, siendo una
exposicion more geometrico de la fisica aristotélica. Se trata de un
tratado acerca del movimiento, tematica central de la filosofia de
la naturaleza aristotélica, que parte de algunos libros de la Fisica
(V1y ViII) asi como de partes del De Caelo.*’

La concepcion de la Naturaleza de Proclo, de gran riqueza, como
hemos podido atisbar, nos permite reconocerla como nuestra madre,
fuente y sustento de nuestra vida; asimismo con la tierra, con nues-
tro mundo. La tierra, nuestra nodriza; la primera y mas antigua de
las divinidades, de acuerdo con arcaicas nociones helenas de las que
hace eco el filosofo. Para Proclo, la tierra es un ser vivo. Hay en ella
un intelecto, estando compuesta por un alma divina y un cuerpo vi-
viente. La tierra, los cielos, la naturaleza en su totalidad, el universo
entero, estan vivos; plenos de inteligencia, irradiando belleza y parti-
cipando del bien. Los platonicos tardo-antiguos son (de los Gltimos y
mas grandes) expositores de una asombrosa vision del cosmos como
una realidad sagrada; una vision tan piadosa como rigurosa, donde el
mundo es un templo divino.Y como servicio ofrecido a las divinida-
des que lo crearon y que nos crearon, lo estudiamos, pues al conocer
acerca de ¢él, conocemos acerca de nosotros; lo contemplamos en-

tonces con genuino interés y asombro.

Bibliografl'a

Anonymus (2011). Prolegomena to Platonic Philosophy (L. G. Westerink,
Trad.). The Prometheus Trust.

Aristoteles (1994). Metafisica (T. Calvo Martinez, Trad.). Gredos.

Aristoteles (1996). Acerca del cielo [De Cae.]. Metereoldgicos (M. Candel,
Trad.). Gredos.

Aristoteles (1998). Metafisica (V. GarciaYebra, Trad.). Gredos.

Aristoteles (2001). Fisica [Phys.] (U. Schmidt Osmanczik, Trad.). UNAM.

Chiaradonna, R. y Trabattoni, F. (Eds.) (2009). Physics and Philosophy of Na-

47 Aqui dependo en gran medida del analisis de Nikulin (2019, pp. 158 ss.) sobre los
Elementos de fisica. Ver también el apéndice que Martijn (2010, pp. 216 ss.) dedica a esta
obra en su trabajo.

411



José Manuel Redondo Ornelas

ture in Greek Neoplatonism. Proceedings of the European Science Foundation
Exploratory Workshop (11 Ciocco, Castelvecchio Pascoli, June 22-24, 2006). Brill.

Chlup, R. (2012). Proclus. An Introduction. Cambridge University Press.

Costa Vargas, A. L. (2021). Time’s Causal Power. Proclus and the Natural Theo-
logy of Time. Brill.

D’Hoine, P. y Martijn, M. (Eds.) (2017). All from One. A guide to Proclus.
Oxford University Press.

Gersh, S. (2000). Proclus Theological Methods. The Program of Theol.
Plat. I. 4. En A. P. Segonds y C. Steel (Eds.). Actes du colloque interna-
tional de Louvain (13-16. Mai 1998) en I'honneur de H.D. Saffrey et L.G.
Westernik (pp. 15-27). Leuven University Press-Les Belles Lettres.

Gerson, L. P. (2002). The Study of Neoplatonism Today. The Journal of the
International Plato Society, 2. DOI:10.14195/2183-4105_2_2

Gerson, L. P. (2013). From Plato to Platonism. Cornell University Press.

Linguiti, A. (2009). Physis as Heimarmene: On some fundamental prin-
ciples of the Neoplatonic philosophy of nature. En R. Chiaradonna y
F. Trabattoni (Eds.). Physics and Philosophy of Nature in Greek Neoplato-
nism. Proceedings of the European Science Foundation Exploratory Workshop
(pp-173-188). Brill.

Martijn, M. (2010). Proclus on Nature. Philosophy of Nature and Its Methods in
Proclus’ Commentary on Plato’s Timaeus. Brill.

Nikulin, D. (2019). Neoplatonism in Late Antiquity. Oxford University Press.

Opsomer, J. (2017). The natural World. En P. D’Hoine y M. Martijn (Eds.)
All from One. A guide to Proclus (pp. 139-166). Oxford University Press.

Platon (1988). Didlogos Ill. Fedén, Banquete, Fedro (C. Garcia Gual, M. Mar-
tinez Hernandez e I. Lledo fﬁigo,Trads.). Gredos.

Platon (2001). Statesman. Philebus. Ion (H. North Fowler y W. R. M. Lamb,
Trads.). Harvard University Press.

Platon (2005). Timeo (C. Eggers Lan, Trad.). Colihue.

Platon (2005a). Timaeus [Tim.]. Critias. Cleitophon. Menexenus. Epistles (R. G.
Bury, Trad.). Harvard University Press.

Platon (2010). DidlogosVI. Filebo. Timeo. Critias (F. Lisi, Trad.). Gredos.

Platon (2010a). Cratylus. Parmenides. Greater Hippias. Lesser Hippias (H. North

Fowler, Trad.). Harvard University Press.

412



La convergencia de fisica y teologia en la filosofia de la naturaleza de Proclo

Platon (2013). Lysis. Symposium. Phaedrus (C. Emlyn-Jones y W. Preddy,
Trads.). Harvard University Press.

Platon (2017). Euthyphro. Apology. Crito. Phaedo (C. Emlyn-Jones y W. Pre-
ddy, Trads.). Harvard University Press.

Plotino (2016). Eneadas II- IV (Jesus Igal, Trad.). Gredos.

Proclo (1864). In Platonis Parmenidem (V. Cousin, Ed.). Durand.

Proclo (1903-06). In Platonis Timaeum commentaria [In Tim.], 3 vols. (Ernst
Dichl, Ed.). Teubner.

Proclo (1966-1968). Commentaire sur le Timée, 5 vols. (Festugicre, A.-].,
Trad.). Vrin.

Proclo (1987). Commentary on Plato’s Parmenides (G. R. Morrow y J. M.
Dillon, Trads.). Princeton University Press.

Proclo (1991). Ordculos Caldeos [Or. Chald.]. Con una seleccién de testimonios de
Proclo, Pselo y M. Itdlico. Traduccion de Garcia Bazan. Gredos.

Proclo (1992). The Elements of Theology (E. R. Doods, Trad.). Clarendon
Press.

Proclo (1968-1997). Théologie platonicienne [Theol. Plat.], vols. 1-6 (H. D.
Saffrey and L. G. Westerink, Eds.). Les Belles Lettres.

Proclo (1998). The Commentary to Timaeus, 2 vols. (Thomas Taylor, Trad.).
The Prometheus Trust.

Proclo (2007). Commentary on Plato’s Timaeus.Vol. I, book I: Proclus on the Socratic
State and Atlantis (H. Tarrant, Ed. yTrad.). Cambridge University Press.

Proclo (2007a). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 3, book III: Proclus on the
World’s Body (D. Baltzly, Ed. yTrad.). Cambridge University Press.

Proclo (2008). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 2, book II: Proclus on the
Causes of the Cosmos and its Creation (D. T. Runia y M. Share, Eds. y
Trads.). Cambridge University Press.

Proclo (2007-2009). In Platonis Parmenidem Commentaria [In Parm.], Vol.
I-II. (C. Steel, Ed.). Oxford University Press.

Proclo (2009). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 4, book III, Part 2: Proclus
on theWorld Soul (D. Baltzly, Ed. yTrad.). Cambridge University Press.

Proclo (2013). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 5, book IV: Proclus on Time
and the Stars (Baltzly, D. Ed. yTrad.). Cambridge University Press.

Proclo (2017). Elementos de Teologia [E.T.]. Sobre la providencia, el destino y el
mal (J. M. Garcia Valverde, Trad.). Trotta.

413



José Manuel Redondo Ornelas

Proclo (2017a). Commentary on Plato’s Timaeus. Vol. 6, book V: Proclus on the
Gods of Generation and the Creation of Humans (H. Tarrant, Ed. y Trad.).
Cambridge University Press.

Ramos, E. A. (2006). De Platén a los neoplatonicos: escritura y pensamiento
griego. Sintesis.

Reale, G. (1989). Introduzione a Proclo. Laterza.

Reale, G. (1996). A History of Ancient Philosophy IV.The Schools of the Imperial
Age (J. R. Catan, Trad.). State University of New York Press.

Reale, G. (2015). Introduzione. En Proclo, Teologia Platonica (M. Abbate,
Trad). Bompiani.

Redondo Ornelas, J. M. (2015). Proclo. En E. Priani Sais6 (Coord.)
(2015). Sobre la Eternidad del Mundo. Bonilla.

Redondo Ornelas, J. M. (2020). Henadologia y ontologia, o los dioses y
las formas: la metafisica binaria y erotica de Proclo. Theoria. Revista del
Colegio de Filosofia, 36, 59-87.

Remes, P. y Slaveva-Griffin, S. (Eds.) (2014). The Routledge Handbook of
Neoplatonism. Routledge.

Romano, E. (1998). Il neoplatonismo. Carocci editore.

Rosan, L. J. (2009). The Philosophy of Proclus: The Final Phase of Ancient Thou-
ght. Prometheus Trust.

Siorvanes, L. (1996). Proclus: Neo-Platonic Philosophy and Science. Yale Uni-
versity Press.

Steel, C. (2017). Providence and Evil. En P. D’Hoine y M. Martijn (Eds.).
All from One. A guide to Proclus (pp. 240-257). Oxford University Press.

Van Riel, G. (2009). Proclus on matter and physical necessity. En R. Chia-
radonna y F. Trabattoni (Eds.). Physics and Philosophy of Nature in Greek
Neoplatonism. Proceedings of the European Science Foundation Exploratory
Workshop (pp. 231-258). Brill.

Wilberding, J. y Horn, C. (Eds.) (2012). Neoplatonism and the Philosophy of
Nature. Oxford University Press.

414



NOTAS BIOGRAFICAS

Etienne Helmer

Profesor titular en el Departamento de Filosofia de la Universidad
de Puerto Rico (USA). Sus trabajos se ocupan principalmente del
pensamiento economico, politico y social del mundo griego anti-
guo. Entre sus contribuciones, des/tacan sobre todo La part du bronze.
Platon et I’économie (Vrin, 2010), Epicure ou I’économie du bonheur (Le
Passager clandestin, 2013), Le Dernier des Hommes. Figures du mendiant
en Greéce ancienne (Le Félin, 2015) y Diogénes le cinique (Les Belles
Lettres, 2017). Direccion electrénica: etienne.helmer(@upr.edu

Jorge Lorca Leiva

Profesor de filosofia, escritor, ensayista, investigador, critico visual,
curador, coordinador editorial, corrector de estilo, scout literario,
esteta, director en Fundacién Gente de la Calle y docente en la Escuela
de Psicologia y en el Instituto de Filosoffa Juvenal Dho de la Uni-
versidad Catolica Silva Henriquez (UCSH). Doctor en Filosofia con
mencion en Estética y Teoria del Arte por la Universidad de Chile.
Licenciado en Educacion y Profesor de Filosofia por la Universidad
Metropolitana de Ciencias de la Educacion (UMCE). Tiene ademas
un postitulo en Estética y Filosofia por la Pontificia Universidad Ca-
tolica de Chile, donde también se ha desempefiado como docente, y

415



Notas biograficas

un postitulo en Direccion Teatral y Artes Escénicas en la Escuela de
Teatro de la Universidad de Chile. Se ha adjudicado la beca “Capital
Humano Avanzado” para Doctorado Nacional (2011-2015) por la
Comision Nacional de Ciencia y Tecnologia, CONICYT, del Go-
bierno de Chile. Ha sido premiado en la linea de creacion-ensayo
por el Consejo Nacional de Cultura y las Artes (actual Subsecretaria
de las Culturas, las Artes y el Patrimonio del Gobierno de Chile),
Fondo del Libro, por el titulo La risa de los cinicos, variaciones en torno
a la figura del cinismo en filosofia (2016), y en la modalidad Fondo del
Libro y la Lectura, Fomento a la Industria, Apoyo a Ediciones, Libro
unico, por el titulo Los fildsofos cinicos, un modo peculiar de sabiduria
antigua (2023). Tanto su actividad académica como su labor inves-
tigativa giran en torno al problema de la conformacion de la subje-
tividad en el estadio actual del capitalismo tardio, centrandose en
las consecuencias multiculturales que portan los cambios sociopo-
liticos y economicos a esfera global frente a la estetizacion de las
mercancias y las relaciones culturales. Sus tltimos libros publicados
son: La risa de los cinicos; variaciones en torno a la figuracion estética del
cinismo (Ediciones A89, 2021); Los Filésofos Cinicos, un modo peculiar
de sabiduria antigua (Ediciones A89, 2023); y Los progresos de la muerte
(Ediciones A89, 2024). Direccién electroénica: jlorcal@ucsh. cl

Victor Hugo Vasquez Gomez

Docente ocasional de tiempo completo de la Universidad del Va-
lle, Seccional Buga. Miembro del Grupo Agora del Departamento
de Filosofia en la misma institucion. Candidato a Doctor en Filo-
soffa (Universidad del Valle), Magister en Filosofia (Universidad
del Valle, 2015) y Licenciado en Filosofia (Universidad del Valle,
2011). Sus areas de trabajo e investigacion son ética y politica en la
Antigiiedad grecorromana, literatura clasica grecorromana, dialo-
gos entre antiguos y modernos. Direccion electronica: victor.vas-
quez(@correounivalle.edu.co

416



Notas biograficas

Genaro Valencia Constantino

Profesor de Literatura Medieval en la Universidad Panamericana
(México). Licenciado en Letras Cristianas y Clasicas por la Pontifi-
cia Universidad Salesiana (Roma, Italia), maestro en Letras Clasicas
por la Universidad Nacional Autonoma de México (UNAM), maes-
tro en Filosofia Antigua por la Universidad Panamericana y actual-
mente cursa el Doctorado en Letras Clasicas en la UNAM. En el
marco del Programa de Estudiantes Asociados (2023-2024) del Ins-
tituto de Investigaciones Filosoficas (UNAM) desarrolla una inves-
tigacion doctoral sobre el filosofo estoico Cornuto. Es miembro de
la Asociacion Mexicana de Estudios Clasicos (2010), de la Asocia-
cion Latinoamericana de Filosofia Antigua (2019) y de la Asociacion
Mundo Novohispano (2023); también es miembro representante
de doctorado en el Comite Académico del Posgrado en Letras de la
UNAM. Sus lineas de interés consisten en literatura latina, textos
juridicos romanos y filosofia estoica, asi como en la recepcion cla-
sica en los periodos moderno y novohispano. En 2022 publico, en
coautoria con el doctor Mario Humberto Ruz, el libro EI arzobispa-
do de Guatemala. Documentos sobre su creacion (1742-1747), una serie
inédita de documentos castellanos y latinos con traduccion sobre la
historia eclesial de la Guatemala colonial, en el Centro de Estudios
Mayas del Instituto de Investigaciones Filologicas de la UNAM. En
2023 publico tres articulos acerca de la filosofia estoica, respecti-
vamente sobre Diogenes Laercio, Cleantes y Séneca, relacionados
con el tema de la providencia y el destino, y sus conceptualizaciones
particulares segiin diversos autores y testimonios. Direccion elec-
tronica: gvalencia@up.edu.mx

Oscar Giovanny Flantrmsky Cardenas

Profesor en la Escuela de Filosofia de la Universidad Industrial de
Santander. Filosofo (Universidad Industrial de Santander), aboga-
do (Universidad Industrial de Santander) y master en Filosofia y
Estudios Clasicos (Universidad de Barcelona, Espana). Doctor en
Filosoffa (Universidad Industrial de Santander). Lineas de investi-

417



Notas biograficas

gacion: Filosofia Antigua, Filosoffa Politica, Filosofia y Literatura.
Ultimos articulos publicados: Novela grafica y conflicto armado:
Los once como literatura menor (2023). Revista Guillermo de Ockham,
21(1), 319-335; Juicio reflexionante y republicanismo kantiano:
ideas para pensar lo politico mas alla de la revolucion, el dogmatis-
mo o el tradicionalismo (2023). Revista de Filosofia UIS, 22(1), 75-
92; Proteccion constitucional al derecho al buen nombre, la honra y
la intimidad, en el ambito de Internet: Analisis de las consideracio-
nes de la Corte Constitucional de Colombia (2022). Revista juridica
Mario Alario D’Filippo, 14(28), 217-237; Comic y Novela Grafica
como Literatura Menor: debates y validez como producto cultu-
ral (2022). Folios, 55, 3-16; Giordano Bruno y la revolucion social,
politica y teologica de un universo infinito (2022). Areté, Revista de
Filosofia, 34(1), 49-71. Direccién electrénica: oflancar@correo.
uis.edu.co

Ramo6n Roman-Alcala

Catedratico de Filosofia de la Universidad de Cordoba, director
del Departamento de Ciencias Sociales, Filosofia, Geografia y Tra-
duccion e Interpretacion, y desde 2006 director de la Catedra de
Participacion Ciudadana. Ha sido profesor visitante en las Universi-
dades de La Sorbonne (I'y IV) y Denis Diderot VII (Paris), Berkeley
y Riverside (California), Lecce (Italia) y Faro y Lisboa (Portugal).
Estudi6 Geografia e Historia en la Universidad de Cordoba, Filo-
soffa y Psicologia en la de Sevilla, y se docto/rc'; en la Universidad
de Granada con un trabajo sobre Pirrén de Elide. Especialista en
filosofia helenistica y, especificamente, en el escepticismo griego
antiguo ha publicado, entre otros, El escepticismo griego, posibilidad del
conocimiento y busqueda de la felicidad (2004); El enigma de la Academia
de Platén. Escépticos contra dogmaticos en la Grecia clasica (2007); Pirrén
de Elis. Un pingiiino y un rinoceronte en el reino de las maravillas (2011);
la traduccion del Libro IX y X de Diogenes Laercio de Las vidas de
los filésofos mas ilustres (2020-2021); (en colaboracion) La democra-
cia griega y sus intérpretes en la tradicién occidental (2023); y editor y
coordinador del libro Arte y escepticismo (2023). Es responsable del

418



Notas biograficas

Grupo de Investigacion Internacional sobre “El escepticismo pirro-
nico-empirico y el escepticismo académico en su desarrollo histo-
rico” (I+D FFI12012-32989 y FF12016-77020-P), siendo el creador
de una de las paginas web mas exitosas, completas y abiertas sobre
la historia del escepticismo (http://www.uco.es/investiga/gru-
pos/ philosophical-skepticism/index.html). Ademas, en el ambito
del ensayo ha publicado numerosos articulos en prensa diaria (Cua-
dernos del Sur) y el libro La terapia de lo inutil. Una filosofia después
del desastre (3." edicion aumentada y corregida en 2021). Ha cola-
borado en programas filosoficos de la Cadena Ser y en Para Todos
la 2 de RTVE. Ademas, es miembro del Comité d’Experts des Sciences
Humaines (ParisVII), vocal de la Sociedad Ibérica de Filosoffa Griega
(S.ILE.G.) y miembro de la International Association of Greek Philoso-
phy. Direccion electronica: fs1roalr(@uco.es

Ma. Fernanda Toribio Gutiérrez

Licenciada y maestra en Filosofia por la Universidad Veracruzana
(UV). Actualmente estudia el Doctorado en Filosofia moral y Poli-
tica en la Universidad Autonoma Metropolitana campus Iztapalapa
(UAM-I). Ha realizado estancias de investigacion en la Universidad
de los Andes y la Universidad Nacional de Colombia (2015), y en
la Universitat de Barcelona (2016). Ha publicado algunos articulos
academicos (p. ¢j. El equilibrio del no, 2019) y participado en con-
gresos naciones e internacionales (p. ¢j. La vida imposible de Pirrén,
Cali, 2018). En el 2014 gano el premio de la Asociacion Filosofi-
ca de México por su tesis de licenciatura y en el 2017 la medalla
Manuel Suarez Trujillo que otorga la UV por su tesis de Maestria.
Esta ultima daria paso al libro Las palabras no escritas. Pirrén de Elide,
publicado en la Serie Medea (SB editorial, UaMex, 2023). En teér-
minos generales, sus intereses filosoficos giran en torno al antiinte-
lectualismo moral, el pesimismo antropologico, las posibilidades de
expresion no declarativas del lenguaje y las formas no discursivas
de expresion filosofica. En el campo de la historia de la filosofia,
sus lineas de investigacion son el pirronismo temprano y el cinismo.
Direccion electronica: fernanda. toribio(@xanum.uam.mx

419



Notas biograficas

Marisa Divenosa

Profesora en Filosofia por la Facultad de Filosofia y Letras, Uni-
versidad de Buenos Aires, Magister y Doctora en Filosofia Antigua
por la Université de Provence (Aix-Marseille Université), Francia.
Actualmente, docente de Lengua y Cultura Griegas y de Historia
de la Filosofia Antigua (FFyL, UBA, y Doctorado en Filosofia, Uni-
versidad Nacional de Lants). Ha participado en numerosos proyec-
tos de tematica de lengua, cultura y filosofia clasicas como directo-
ra e investigadora (UBA, UNSAM, UNLa). Actualmente dirige el
proyecto UBACyT “Perspectivas semanticas, realidad y narrativas
en el pensamiento grecolatino” y espera aprobacion de “Discurso,
realidad y accion: el despertar de una problematica” en el marco
de sus actividades investigativas en la UNLa. Como resultado de
estas investigaciones ha presentado trabajos en numerosas jornadas,
simposios y conferencias (conferencia: “Juego (paignion) y engano
(apdte) en Gorgias de Leontini” en la Primera Jornada Interuniversitaria
“Filosofia, oratoria y ficcion”, Instituto Novoa, UCA, 13 de noviembre
2023; comunicacion: “Definition and knowledge: justice and piety
in Euthyphro, Laches and Protagoras”, en el Foro di Studi Avanzati“Gaeta-
no Massa”, Roma, 1-5 de junio 2023; ponencia: “El valor del 6noma
en Sexto Empirico. Herencia e innovacion”, en Zetouméne episteme,
jornada en torno a la labor de traducciéon del Dr. Eduardo Sinnott,
Universidad del Salvador, Facultad de Filosofia, Historia, Letras y
Estudios Orientales, 27 y 28 de abril de 2023; comunicacion: “Los
limites del conocimiento y el refugiarse en los similes (Sof. 260 c-d)”,
en el Symposium Platonicum XIII - Platon, Sofista, Athens, Georgia,
USA, 18-22 de julio de 2022). Es autora de libros (Platén, Fedro:
edicion y estudio preliminar; Platon, Republica: introduccion, tra-
duccion y notas, en colaboracion con C. Marsico; Platon, Protdgoras:
introduccion, traduccion y notas; Platon, Laques y Mendn: introduc-
cion, traduccion y notas; entre otros) y numerosos capitulos de li-
bros, articulos en revistas especializadas (referadas e internaciona-
les). Direccion electronica: mgdivenosa(@uba.ar / madivenosa(@,
unla.edu.ar

420



Notas biograficas

Ignacio Marcio Cid

Nacido en Barcelona en 1980, soy profesor lector de historia de la
filosofia antigua en la Facultad de Filosofia de la Universidad de Bar-
celona. Me licencié en filologia clasica, filologia hispanica y filosofia
(estas dos tltimas con premio extraordinario); poseo un Master en
Ensefianza del Espafiol como Lengua Extranjera, ademas del Di-
ploma Europeo en Estudios Medievales (Roma). Obtuve el grado
de doctor en filosofia con una tesis sobre Epicuro (UB, premio ex-
traordinario de doctorado). De la filosoffa antigua, me interesan las
helenisticas y la figura de Socrates, la funcion terapéutica de lo an-
tedicho, junto a la utilidad interpretativa y la continuidad de los te-
mas y problemas antiguos en la actualidad, al igual que, por tltimo,
la innovacion educativa-pedagogica. Pertenezco a varios grupos de
investigacion ligados a la filosoffa antigua griega. Realicé¢ estancias
en Roma, Heidelberg, Toulouse y Lisboa. En la faceta investigadora,
Peter Lang publico en 2020 una version revisada de mi tesis doc-
toral; algunas de mis contribuciones especializadas aparecen como
articulos de revistas indexadas, capitulos de libros o bien se presen-
taron como ponencias en congresos nacionales e internacionales.

Direccién electronica: imarciocid@ub.edu

Estiven Valencia Marin

Docente e investigador de la Universidad Catolica de Pereira
(UCP) y de la Universidad Tecnologica de Pereira (UTP), Colom-
bia. Licenciado en Ciencias Religiosas, Magister y Licenciado en
Filosofia por la UTP. Miembro de los grupos de investigacion sobre
el Fendmeno Religioso en la linea de Fi]osoffa)/ Religion, grupo Fi]osqﬁ'a
y Educacién en la linea de Filosofia Antigua y del Centro de Estudios
Clasicos y Medievales (CESCLAM-GSP) de Medellin, con intereses
en los estudios patristicos especialmente en los apologistas griegos
y latinos, en la filosofia helenistica con énfasis en el epicureismo, y
la injerencia de la tradicion clasica en el pensar cristiano. Direccion
electronica: estiven.valencia@utp.edu.co

421



Notas biograficas

Fernando Gabriel Martin De Blassi

Profesor titular full time de Historia de la Filosofia Medieval en el De-
partamento de Humanidades de la Pontificia Universidad Catolica del
Pera (Lima) y profesor titular de Griego I'y de Griego II en la Uni-
versidad Gabriela Mistral (Santiago de Chile). Es Doctor en Filosofia,
cuya tesis sobre la metafisica de Plotino obtuvo en 2020 el premio
de Posgrado de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argen-
tina). Ha sido becario de la Confederacion Suiza en dos oportunida-
des (2016 y 2022) para realizar sendas estancias de investigacion en la
Université de Fribourg, Sus lincas de investigacion se relacionan con la
recepcion del Liber de Causis en el s. XIIT y sus recientes publicaciones
son: La posicion topologica de Plotino como el comienzo metafisico
de la filo-SOPHIA medieval (2022). Scripta Mediaevalia - Revista de Pen-
samiento Medieval, 15(2), 41-73; Plotino y la novedad de su principio
metafisico (2021). Franciscanum, 63(176), 1-25; Plotino y el problema
de la unificacion del alma con el principio primero (2020). Cuader-
nos salmantinos de filosofia, 47, 451-479; La liaison topologique entre
Plotin et l’évan(qile selon Saint Jean a propos de la métaphysique sur la
transcendance absolue (2020). Patristica et Mediaevalia, 41(2), 47-69.
Direccion electronica: martindeblassi@ffyl.uncu.edu.ar

Raul Gutiérrez

Profesor principal del Departamento Académico de Humanidades
de la Pontificia Universidad Catolica del Pert. Doctor en Filosofia
por la Universidad de Tubinga y magister en Filosofia e Historia de
las Religiones por la Universidad de Friburgo, Alemania. Miembro
fundador de la Asociacion de Filosofia Antigua (ALFA). Reciente-
mente ha sido elegido presidente de la International Plato Society para
el periodo 2025-2028. Es autor de El Arte de Ia Conversién. Un estudio
de la Republica de Platon (2017), Los similes de la Republica VI-VII de
Platon (2003), Wille und Subjekt bei Juan de la Cruz (1999), Schelling:
apuntes biogrdficos (1990) y de multiples articulos sobre Platon, Plo-
tino, Meister Eckhart, Nicolas de Cusa. Direccion electronica: rgu-

tier@pucp.edu.pe

422



Notas biograficas

José Manuel Redondo Ornelas

Doctor en filosofia por la Universidad Nacional Autonoma de Me-
xico (UNAM) y maestro en filosofia de la religion, tambien por la
UNAM y la Universidad de Lampeter (Reino Unido). Desde hace
quince anos imparte clases de filosofia antigua (Antigiiedad tardia,
Edad Media y Renacimiento) y de religiosidad griega en la UNAM
(Facultad de Filosofia y Letras). Es miembro investigador del grupo
Foro di Studi Avanzati “Gaetano Massa” asi como de la International So-
ciety for Neoplatonic Studies. Asimismo, colabora con diversos grupos
academicos dedicados a la investigacion y traduccion de textos de
filosofia antigua. Recientemente concluy6 una estancia posdocto-
ral de investigacion en el Centro de Estudios Clasicos del Instituto
de Investigaciones Filologicas (UNAM) acerca de la recepcion que
hace Marsilio Ficino, en el Renacimiento italiano, de la filosofia pla-
tonica de Proclo, siendo el (neo)platonismo de la Antigiiedad tardia
su principal tema de investigacion. Como resultado de dicha estan-
cia, esta proximo a publicarse el libro con el estudio introductorio
y la traduccion de Sobre el sacrificio y la magia de Ficino. Direccion
electronica: joseredondo@filos.unam.mx

423






EDITORIAL UNIVERSITARIA

®

Este libro, que us6 tipografia Perpetua tamario 11,
se termind de diagramar en Editorial Universitaria
en el mes de noviembre de 2024 siendo rector
de la Universidad Central del Ecuador el Dr.
Patricio Espinosa del Pozo, Ph. D. y Director de la
Editorial Universitaria el MSc. Edison Benavides.



00~

ELENISTICA

8

En nuestra epoca, volver a los pensadores helenisticos
es altamente fructifero, ya que trataron de modo tan
polifacetico y fundamental la pregunta por el puesto del
hombre en el cosmos que pueden ofrecernos modelos de
interpretacion decisivos en la constelacion actual de
problemas. Dada la atemporalidad de sus temas y su
apelacion a la responsabilidad ¢ética y a la agencia del
individuo, la filosofia helenistica desafia cualquier tipo
de clasificacion unilateral en una situacion historica
concreta. Por ello, este libro invita a cada uno a
entregarse a la tarea de llegar a ser lo mas sabio y
bueno posible. Esto implica no solo redescubrir la
filosofia como forma de vida, sino sobre todo contribuir
a la reconciliacion entre ser humano y naturaleza, algo

que los pensadores helenisticos lograron con

virtuosismo.

B|r”:‘
‘7 8

IS|

978-9942-7308-

994 SOD“

21730

Jan Kerkmann

K
9

filosofica

EDITORIAL



